مات التحبير بالتظارك

# الانتخار

العدد القالف عشر، السقة الرابعة . ربيع الثاني ١٤٢٩

التعلير عال بروكار الكراسات الككسية في الامام المهدي

أيشا الهجيبي الشريعة



# الانفظار

مجلة فصلية تعنى بالشأن المهدوي العدد الثالث عشر - السنة الرابعة - ربيع الثاني ١٤٢٩ هـ تصدر عن مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي

## إنفاقية النشر

مجلة الإنتظار مجلة فصلية ثقافية تعنى بالشأن المهدوي وهي غير تابعة لجهة سياسية أو رسمية ، تصدر عن مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي أله في النجف الأشرف.

ww.alentedar.com - Info@alentedar.com

- تستقبل المجلة كل نتاجاتكم الفكرية والثقافية والأدبية التي تعنى بالفكر المهدوي وتصب في سبيل نشر الفكر المهدوي في العراق وفي العالم على السواء.
  - المجلة غير ملزمة بإعادة أية مادة تتلقاها للنشر.
- المواد المنشورة تعبر عن رأي كاتبها ولاتعبر بالضرورة عن رأي المجلة،
- يجوز إعادة نشر المواد المدرجة في المجلة بشرط
   الإلتزام الأخلاقي بذكر المصدر والمورد.
- نتم المراسلة عن طريق البريد الإلكتروني أو عن طريق صندوق البريد.

#### المشرف العام

السيد محمد القيانجي رئيس التحرير السيد محمد علي الحلو هيأة التحرير

الأستاذ حسن عبد الأمير الظالمي حسن هادي سلمان النجفي التصميم والإخراج الفني

> حيدر محمد الطريفي التنضيد

حسن معمد الطريفي

المطبعة

دار الضياء للطباعة والتصميم العراق النجف الأشرف هـ ٢٧١٢٩٢

العنوان: العراق - النجف الأشرف شارخ السور قرب جبل الحويش صندوق البريد: ۸۸۰ هاتف: ۲۱۸۳۱۸ - ۲۱۸۳۱۸ موبایل: ۷۸. ۲۷۷۲۵۳۸۰

البريد الإلكتروني: info@alentedar.com



Info@m-mahdi.com

تشاطأت المركز

| 0    | افتتأحيه العدد                                     | رئيس التحرير                               |
|------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 3.   | بيان مماحة آية الله العظمى الشيخ اسحاق الفياض لدحض | برغاوى المهدوية                            |
| ٨    | متى يظهر الإمام الحجة الله                         | السيد علي السيد محمد الحسيني الصدر         |
| TT   | حقيقة السفارة والنيابة الخاصة                      | الشيخ محمد السند                           |
| кż   | أصحاب الإمام المهدي الخصوصيات الذاتية وا           | كرية العاج غسان العاج عدنان حمودي          |
| TA   | الثيابة في عصر النبية الصنرى                       | الباحثة لدى سهيل عبد محمد                  |
| 73   | المهدي والعسيح غلاقة الاقتداء والاستيعاب من مدّ    | ور قرآني مجتبي السادة                      |
| ٥٢   | قصيدة . يا حجة الله                                | الاستاذ حسن عبد الامير الطالمي             |
| ٥٤   | الإمام المهديك والحوار الكوثي الفعال               | يوسف العاملي                               |
| ٥٨   | البعد الديثي والسياسي لدولة الإمام المهدي اللهاء   | الاستاذ ثائر عباس النصراوي                 |
| 77   | أدلة وقوع الغيبة وثبوتها                           | الشيخ نزيه محي الدين                       |
| VY   | تحت راية الحق                                      | السيد هادي عيسى الحكيم                     |
| ٧٦   | المهدوية والتاريخ                                  | حتين هادي سلمان                            |
| ٨٢   | أياين المسكري (قصائد مخطوطة)                       | المرحوم الشيخ عبد الحسين الأعسم            |
| 7.   | انعدام الأمراض الاجتماعية في عصر الظهور            | تور التباعدي                               |
| 9.8  | العناصر المشتركة لادعياء السفارة والمهدوية         | كرِّ الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ﷺ  |
| ٩٨   | ابحدية معارف الغيبة م                              | كر الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله |
| 1-7  | صقحة الطفل المنتظر                                 |                                            |
| 11.  | مشاركات القرآء                                     |                                            |
| 1117 | اصدارات حول الإمام المهديﷺ                         |                                            |
| 115  | من الانترنت. أنت تسأل والمركز يحيب                 |                                            |



## منحيان فمي ترشيد الخطاب

ترشيد الخطاب هل هو حالة واقعية تتطلبها مرحلة ثقافتنا المعاصرة؟. أم هي

حالة إلقاء تبعات التعثر في التلقي الصحيح والتعاطي الناضج مع هذه الثقافة؟ وبعبارة أخرى نجد أن «الصيحات» الإصلاحية في مسألة التثقيف المهدوي تنقسم بين الإفراط والتفريط، فالبعض يوعز أن ما يحدث من ردود أفعال غير منضبطة حيال قضية الإمام وعن بسبب حالات التداول للقضية المهدوية في المحافل العامة والخاصة مما يأخذ بهذه القضية إلى متاهات الطيش عند البعض، واستغلال العاطفة عند الآخرين، مما يعكس تداعيات غير محمودة على الواقع العملي، بل وحتى النظري كذلك، وبين من يجد أن القضية المهدوية مهملة بل وحتى مهمشة ولا يتعاطى معها إلا على أساس ثانوي دون أن يولى لها أهمية تتناسب وشأنها.

ويبدو أن المنحى الثاني هو الأوفق مع حقيقة التعاطي الثقافي الذي أهمل في واقعه القضية المهدوية حتى آلت إلى ثقافة مهمشة لا تجد لها مكاناً في بحوثنا العلمية أو منتدياتنا الثقافية، ولا ننكر هنا ما يقدمه مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ومن أهمية يوليها في هذا الشأن بين نشره للكتب والدوريات أو إقامة الندوات والمحاضرات، إلا أن ذلك لا يعني أننا تكاملنا في الخطاب المهدوي بقدر ما هي إحدى الحالات الممكنة التي تقدم في هذه المسيرة الثقافية.

إننا نناشد جميع المحافل الثقافية والتوجهات الإصلاحية وكل ما من شأنه أن يقدم الخطاب الديني على أنه هو الخطاب الناضج من فضائيات إعلامية أو صحف يومية أو دوريات علمية، وما إلى ذلك من آليات خطابية تشارك في تقديم الرؤية الناضجة والرشيدة للثقافة المهدوية، وبهذا سنضمن مجتمعاً ناضجاً يتعاطى مع رؤية طموحة تتناسب وحجم هذه القضية المهدوية، فإنها الأمانة الملقاة على عاتق الجميع، فهل أدّينا الأمانة حقّ أدائها؟ أم أننا نخشى أن نكون محاسبين في تفريطنا وتجاهلنا؟.

رثیسالتدریز اسیدمدهد علی اطو



### بيان سماحة آية الله العظمى الشيخ إسحاق الفياض

## لدحض الدعاوى المهدوية

لا شك أن الدعاوى المهدوية التي ظهرت مؤخراً في العراق باطلة وهزيلة ومخجلة في بلد كالعراق وضالة ومضلة والمدّعون لها كذّابون دجالون، يجب على المؤمنين تكذيبهم والاجتناب عنهم لأنهم منحرفون ومسيئون للمذهب وهدفهم استغلال البسطاء من الناس بالمال وإبعادهم عن الطريق القويم وزرع الفتنة وإيجاد البلبلة في البلد.

وليعلم الناس أن ظهور الإمام الله عز تعالى فلا أحد يعلم بوقت ظهوره إلا الله عز وجل، وكل من يحدد وقت ظهوره فهو كذاب، كما ورد عنه الله في أجوبته عن أسئلة إسحاق بن يعقوب ((... وأما ظهور الفرج فانه إلى الله تعالى ذكره وكذب الوقاتون...))، وكذلك من يدعي انه رسول من قبله الله أو أنه يلتقي به، فهو كذاب ودجال، وقد ورد في روايات الأئمة الله أن كل من

يدعي رؤية إمام العصر فعلى الناس أن يكذبوه ولا يصدقونه فما ظنك بدعوى الرسالة عنه.

وأما إذا ظهر والله فظهوره يكون أكبر حدث يقع على الكرة الأرضية لتهتز بكافة أرجائها، وليستيقظ العالم بأسره ويسمع صوت دعوته إلى الإيمان بالله وحده لا شريك له ورسالة رسوله ولاية علي بن أبي طالب وأولاده الطاهرين وفي نفس الوقت يأتي الله بمعجزات تبهر العالم ككل، وتفوق كافة التقنيات المتطورة في المجالات المختلفة الموجودة في العصر الحاضر، ولهذا يؤمن العلماء والمثقفون والمفكرون به ويصدقون بأن ما أتى به المعاجز خارج عن قدرة البشر وبذلك يسيطر المعاجز خارج عن قدرة البشر وبذلك يسيطر على أساس الحاكمية الله وحده لا شريك له وهي على أساس الحاكمية الله وحده لا شريك له وهي حكومة العدل الإلهي.

CINTON S



وأما ما يظهر بين آونة وأخرى من الدعاوى المهدوية المختلفة فإنها دعاوى باطلة ومنحرفة وهزيلة أساءت لإمام العصر الله ومكانته العالية الشريفة ومقامه العظيم.

وغير خفي أن للأوضاع التي تمر على البلد دوراً أساسياً في ظهور هذه الدعاوى الخطيرة والفتن، وهي كالتالي:-

- ١- البطالة وفقدان فرص العمل في البلد.
- ٢ انعدام الوعي والثقافة الدينية بين الناس
   في هذه المسألة ولا سيما بين الشباب.
- ٣- يأس الناس من الحكومة ومجلس النواب
   من جهة عدم الاهتمام الجاد بالخدمات الأولية
   الحياتية لهم كالكهرباء والسكن والمياه الصالحة

للشرب وغيرها في طول هذه الفترة الزمنية وهي خمس سنوات تقريباً، حيث ان بإمكان الحكومة في هذه الفترة الطويلة أن تقوم بإنشاء محطات كهربائية في المحافظات الآمنة ومجمعات سكنية فيها للفقراء والمحرومين وبيعها عليهم بالأقساط طويلة الأمد كما هو المتعارف في جميع البلدان النامية، وهذا من أحد العوامل لإيجاد فرص العمل للعاطلين، ومن الواضح أن له دوراً كبيراً في استقرار البلد وأمنه وحسن ظن الشعب بالحكومة، لأن هذه الخدمات تخفف من آلام الشعب وتزودهم بالثقة.

3 - عدم صرامة الحكومة مع الإرهابيين والقتلة والمشاغبين والمنحرفين في البلد، إذ على الحكومة أن تدفن أية فتنة تظهر في مكانها قبل انتشارها.

٥ - اختـ الله الكتل السياسية والأحزاب على المصالح الذاتية والأغراض الحزبية الضيقة بدون الأخذ بنظر الاعتبار مصالح البلد والشعب ككل.

7- الفساد الإداري والمالي من جهة واختلاف الرواتب العشوائية من جهة أخرى، ولكل من هذه العوامل دور كبير في ظهور هذه الدعاوى المنحرفة والمضلة والهزيلة والمخجلة من هنا وهناك.

وفي الختام نسأل الله تعالى أن يعم الخير والسلام أرجاء عراقنا الحبيب وأن يحفظ المؤمنين من كيد الأعداء الظالمين، إنه سميع مجيب.

مكتب سماحة آية الله العظمى الشيخ محمد إسحاق الفياض النجف الأشرف 17/محرم الحرام/١٤٢٩هـ



## يظهر الإمام الحجة الله

السيد علي السيد محمد الحسيني الصدر باحث وأستاذ في الحوزة العلمية ـ قم المقدسة ـ

افتضت الحكمة الإلهية البارعة أن يكون وقت ظهور الإمام المهدي الله مخفياً عند الناس كخفاء ليلة القدر.

ولم يوقّته نفس أهل البيت المنعوا عن التوقيت..

ولذلك ورد في حديث منذر الجواز عن الإمام الصادق ﴿ أَنَّه قَالَ: «كذب الموقَّتون، ما وقّتنا فيما مضى، ولا نوقّت فيما يستقبل».(()

ولعلّ من حِكم ومصالح خفاء وقت ظهورها اللهِ ما يلى:

الأول: إدراك فضيلة انتظار الفرج، الذي هو من أفضل الأعمال وأهم الخصال. إذ لوكان وقت ظهوره المبارك موقّتاً محدداً معلوماً،

لـكان الانتظار مبـدّلاً إلى اليأس في الملايين من المؤمنين الماضين والحاضرين، ممّن لم يكونوا قريبي العصر من وقت الظهور.

فلم تحصل لهم حالة الانتظار، ولم يفوزوا بفضيلته التي نصّت وحثّت عليه الأحاديث المتظافرة مثل:

ا. حديث أبي بصير عن الإمام الصادق الله أنه قال ذات يوم: «ألا أخبركم بما لا يقبل الله عن وجل من العباد عمالًا إلا به؟ فقلت: بلى. فقال: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده (ورسوله)، والاقرار بما أمر الله، والولاية لنا (يعني الأئمة خاصة)، والبراءة من أعدائنا والتسليم لهم، والورع، والاجتهاد،

♣ مـن البحوث المشـاركة في المؤتمر العلمـي الأول الذي أقامه مركز الدراسـات
 التخصصية في الإمام المهدي إلى في مدينة النجف الأشرف في ٢٢٠٧٧/٢٢م.



والطمأنينة، والانتظار للقائم الله.

ثم قال: إن لنا دولة يجيئ الله بها إذا شاء. ثم قال: من سرّه أن يكون من أصحاب القائم فلينتظر وليعمل بالورع ومحاسن الأخلاق، وهو منتظر. فان مات وقام القائم بعده، كان له من الأجر مثل أجر من أدركه.

فجدّوا وانتظروا، هنيئاً لكم أيّتها العصابة المرحومة».(٢)

٢ - حديث البزنطي، عن الإمام الرضائية
 أنه قال:

«ما أحسن الصبر وانتظار الفرج. أما سمعت قول الله عز وجل: ﴿وَارْتَقِبُوا إِنِّي

مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ ، (") ﴿ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظرِينَ ﴾ ( • ) ﴿ فَانْتَظِرِينَ ﴾ ( • ) ﴿

فعليكم بالصبر، فإنه إنّما يجيء الفرج على اليأس، فقد كان الذين من قبلكم أصبر منكم».(٥)

٣- حديث الاربعمائة الشريف جاء فيه:

قال أمير المؤمنين إلى : «انتظروا الفرج ولا تيأسوا من روح الله ، فإنّ أحبّ الأعمال إلى الله عز وجل انتظار الفرج».

وقال الله : «مزاولة قلع الجبال أيسر من مزاولة ملك مؤجّل ، واستعينوا بالله واصبروا. إنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة

إن التظار الفرج الإلهي من الأسس الدينية التي جعلها رسول الله الله الله المتهاد الفرج الإلهاء الفضل أعمال أمته

## الحكمة البالغة إذن تقتضي خفاء زمان ظهور الإمام الحجة العلامة وعدم توقيته، رعاية لهذه المصالح العامة، والدواعي التامة

للمتقين. لا تعاجلوا الأمر قبل بلوغه فتندموا، ولا يطولن عليكم الأمد فتقسوا قلوبكم».

وقال الله : «الآخد بأمرنا معنا غداً في حظيرة القدس ، والمنتظر لأمرنا كالمتشحّط بدمه في سبيل الله ».(١)

فنلاحظ ونعرف من خلال هذه الأحاديث الشريفة أن انتظار الفرج الإلهي من الأسس الدينية التي جعلها رسول الله الله الفضل أعمال أمته.

إذ به فاز الاسلام منذ بدئه ، حينما لم يكن الا هو الله وابن عمه الله وناصراه سيدنا أبو طالب، والسيدة خديجة.

وبه دام الإسلام ببركة جهاد وجهود أوصيائه عترته.

وبه يظهر الإسلام على الدين كله والكون جميعه بظهور مُصلحه وصاحبه.

فانتظار الفرج الحقيقي هي العُدّة والعَدد والحفاظ، في قبال الصدمات والكوارث والمخططات، التي يريد بها الأعداء أن يطفئوا نور الله: ﴿وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ النَّافِرُونَ﴾.

لذلك يحق أن يكون انتظار الفرج وعدم اليأس هو الأصل الأصيل لبقاء العقيدة الاسلامية الخالصة ، المتجسدة في ظهور الإمام المهدي الله ودولته الحقة.

الثاني: التهيؤ لمقدمه الشريف، وإصلاح

النفس لقدومه المبارك، فان هذا الانتظار يسنح الفرصة المناسبة والوازع الأكيد لاصلاح النفس، وتزكية الروح، وقابلية الشخص، بل تحصيل درجات الفضل والكمال.

كما نلاحظ ونلمسه فيمن اتصف بها من المؤمنين المنتظرين الذين حازوا فائق الكرامات، ونالوا رائق المكرمات، من كُبّار العلماء والصالحين.

الثالث: حكمة الامتحان واختبار الخلق.

وكيف يكون ثباتهم وصبرهم على أمر لم يطّلعوا على وقت تحقّقه، فيُمتحنون بذلك، وتتم عليهم الحجّة هنالك.

قال تعالى: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْمِنُ اللْهُ اللللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الْمُؤْمِنُ اللْهُ الْمُؤْمِنَ الْلِهُ اللْهُ اللْلْهُ اللْهُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِ

وعند الامتحان يُكرم المرء أو يُهان.

وبالامتحان يتبيّن الحال وحقائق الرجال.

فالحكمة البالغة إذن تقتضي خفاء زمان ظهور الإمام الحجة الله وعدم توقيته، رعاية لهذه المصالح العامة، والدواعي التامة.

١.

## ألا تعلم أنَ من انتظر أمرنا وصبر على ما يرى من الأذى والخوف، هو غداً في زمرتنا

التي تُعلن عن بشارة تحققه ، وتبشر المؤمنين بأوان تبلّجه ، وتفيض علينا شابيب النور وآيات السرور.

وقد قسمت هذه العلائم إلى أقسام ثلاثة ، لا ينبغي أن يُعدّ جميعها علائم ظهوره ، لأن بعضها تحدث في زمان غيبته ، بل حدث بعضها.

وبعضها الآخر يحدث قبل ظهوره..

والبعض الآخر يكون علامةً قريبة للظهور المبارك بالبيان التالى:

القسم الأول: العلائم العامة التي تحدث في زمان غيبة الإمام المهدى اللهاد

القسم الثاني: العلائم التي تحدث قبل ظهور الإمام المهدي الله بسنوات غير كثيرة.

القسم الثالث: العلائم القريبة من الظهور، في سنتها أو قبلها.

والقسم الثالث هذا على نوعين: المحتومة وغير المحتومة.

ونشير إلى هذه الأقسام باختصار: القسم الأول: العلائم العامة

وهي علامات كثيرة وحوادث متكاثرة، تحدث في الغيبة الكبرى قبل الظهور، مثل خروج الدجال ونحوه، وقد جاءت في روايات عديدة مثل:

ا ـ حديث النزال بن سبرة ، عن أمير المؤمنين علي المؤمنين علي فحمد الله عز وجل وأثنى

أيها الناس قبل أن تفقدوني ـ ثلاثاً ـ فقام إليه صعصعة بن صوحان فقال: يا أمير المؤمنين ، متى يخرج الدجال؟

... فقال الله : احفظ، فإنّ علامة ذلك، إذا أمات الناس الصلاة، وأضاعوا الأمانة، واستحلّوا الكذب، وأكلوا الرِّبا، وأخذوا الرُّشا، وشيدوا البنيان، وباعوا الدين بالدّنيا، واستعملوا السفهاء، وشاوروا النساء، وقطعوا الأرحام، واتّبعوا الأهواء، واستخفّوا بالدِّماء.

وكان الحلم ضعفاً، والظلم فخراً، وكانت الأمراء فجرة، والوزراء ظلمة، والعرفاء خونة، والقرّاء فسقة، والهرت شهادة الزّور، واستعلن الفجور، وقول البهتان، والإثم والطغيان، وحليت المصاحف، وزخرفت المساجد، وطوّلت المنارات، وأكرمت الأشرار، وازدحمت الصفوف، واختلفت القلوب، ونقضت العهود، واقترب الموعود، وشارك النساء أزواجهن في التّجارة حرصاً على الدنيا، وعلت أصوات الفسّاق واستمع منهم، وكان زعيم القوم أرذلهم، واتُقي الفاجر مخافة شرّه، وصُدِّق الكاذب، وائتُمن الخائن.

واتَّخنت القيان (أ) والمعازف، ولعن آخر هذه الأمة أوّلها، وركب ذوات الفروج السروج، وتشبّه النساء بالرجال والرجال بالنساء، وشهد الشاهد من غير أن يستشهد، وشهد الآخر قضاء لذمام بغير حقٍّ عرفه، وتُفقّه لغير

ning)

الدين، وآثروا عمل الدنيا على الآخرة، ولبسوا جلود الضأن على قلوب الذِّئاب، وقلوبهم أنتن من الجيف وأمرُّ من الصبر...».(1)

Y - الحديث العلوي الشريف: «يظهر في آخر الزمان واقتراب الساعة - وهو شرّ الأزمنة - نسوةٌ كاشفات عاريات متبرجات، من الدين (خارجات خ ل)، داخلات في الفتن، مائلات إلى الشهوات، مسرعات إلى اللذات، مستحلات للمحرمات، في جهنّم (داخلات خل) خالدات».(١٠)

٣ - الحديث الصادقي الشريف المفصل ،
 جاء فيه :

«ألا تعلم أنّ من انتظر أمرنا وصبر على ما يرى من الأذى والخوف، هو غداً في زمرتنا. فإذا رأيت الحقّ قد مات وذهب أهله، ورأيت الجور قد شمل البلاد، ورأيت القرآن قد خلق، وأحدث فيه ما ليس فيه، ووُجّه على الأهواء، ورأيت الدين قد انكفا كما ينكفئ الاناء.

ورأيت أهل الباطل قد استعلوا على أهل الحق، ورأيت الشرّ ظاهراً لا ينهى عنه ويعدّر أصحابه، ورأيت الفسق قد ظهر، واكتفى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، ورأيت الفاسق المؤمن صامتاً لا يقبل قوله، ورأيت الفاسق يكذب ولا يردُّ عليه كذبه وفريته، ورأيت الصغير يستحقر بالكبير، ورأيت الأرحام قد تقطّعت، ورأيت من يمتدح بالفسق يضحك منه ولا يردُّ عليه قوله.

ورأيت الغلام يعطي ما تعطى المرأة، ورأيت النساء يتزوّجن النساء، ورأيت الثناء قد كثر، ورأيت الرجل ينفق المال في غير طاعة الله فلا

ينهى ولا يؤخذ على يديه، ورأيت الناظر يتعوّذ بالله ممّا يرى المؤمن فيه من الاجتهاد، ورأيت الجار يؤذي جاره وليس له مانع.

ورأيت الكافر فرحاً لما يرى في المؤمن، مرحاً لما يرى في الأرض من الفساد، ورأيت الخمور تشرب علانية ويجتمع عليها من لا يخاف الله عزوجل، ورأيت الآمر بالمعروف ذليلاً، ورأيت الفاسق فيما لا يحبُّ الله قوياً محموداً، ورأيت أصحاب الآيات يحقَّرون ويحتقر من يحبّهم، ورأيت سبيل الخير منقطعاً وسبيل الشر مسلوكاً، ورأيت بيت الله قد عُطّل ويؤمر بتركه، ورأيت الرجل يقول ما لا يفعله.

ورأيت الرجال يتسمّنون للرجال والنساء للنساء، ورأيت الرجل معيشته من دبره ومعيشة المرأة من فرجها، ورأيت النساء يتّخذن المجالس كما يتّخذها الرجال.

ورأيت التأنيث في ولد العباس قد ظهر، وأظهروا الخضاب، وامتشطوا كما تمتشط المرأة لزوجها، وأعطوا الرجال الأموال على فروجهم، وتتوفس في الرجل وتغاير عليه الرجال، وكان صاحب المال أعز من المؤمن وكان الربا ظاهراً لا يعيّر، وكان الزنا تمتدح به النساء.

ورأيت المرأة تصانع زوجها على نكاح الرجال، ورأيت أكثر الناس وخير بيت من يساعد النساء على فسقهن، ورأيت المؤمن محزوناً محتقراً ذليلاً، ورأيت البدع والزنا قد ظهر، ورأيت الناس يعتدون بشاهد الزور، ورأيت الحرام يحلل، ورأيت الحالال يحرم، ورأيت الدين بالرأي، وعُطّل الكتاب وأحكامه،

المفتري الكذب، ورأيت الشرّ قد ظهر والسعي بالنميمة، ورأيت البغي قد فشا، ورأيت الغيبة تستملح ويبشّر بها الناس بعضهم بعضاً.

ورأيت طلب الحج والجهاد لغير الله، ورأيت السلطان يُذلّ للكافر والمؤمن، ورأيت الخراب قد أديل من العمران، ورأيت الرجل معيشته من بخس المكيال والميزان، ورأيت سفك الدماء يستخفُّ بها.

ورأيت الرجل يطلب الرئاسة لعرض الدّنيا، ويشهّر نفسه بخبث اللسان ليتقي وتسند إليه الأمور، ورأيت الصلاة قد استخفّ بها، ورأيت الرجل عنده المال الكثير لم يزكّه منذ ملكه، ورأيت الميت ينشر من قبره ويؤذى وتباع أكفانه، ورأيت الهرج قد كثر.

ورأيت الرجل يمسي نشوان ويصبح سكران لا يهتم بما (يقول) الناس فيه، ورأيت البهائم تنكح، ورأيت البهائم تنكح، بعضاً، ورأيت الرجل يخرج إلى مصلاه ويرجع وليس عليه شيء من ثيابه، ورأيت قلوب الناس قد قست وجمدت أعينهم، وثقل الذكر عليهم، ورأيت السحت قد ظهر يتنافس فيه، ورأيت المصلي إنّما يصلي ليراه الناس، ورأيت

ورأيت الليل لا يستخفي به من الجرأة على الله. ورأيت المؤمن لا يستطيع أن ينكر إلا بقلبه، ورأيت العظيم من المال ينفق في سخط الله عز وجل.

ورأيت الولاة يقرّبون أهل الكفر ويباعدون أهل الخير، ورأيت الولاة يرتشون في الحكم، ورأيت الولاية قبالة لمن زاد.

ورأيت ذوات الأرحام ينكحن ويكتفي بهن، ورأيت الرجل يقتل على (التهمة وعلى) الظنة، ويتغاير على الرجل الذكر فيبذل له نفسه وماله، ورأيت الرجل يعيّر على إتيان النساء، ورأيت الرجل يأكل من كسب امرأته من الفجور، يعلم ذلك ويقيم عليه، ورأيت المرأة تقهر زوجها وتعمل ما لا يشتهى وتنفق على زوجها.

ورأيت الرجل يكري امرأته وجاريته، ويرضى بالدنيّ من الطعام والشراب، ورأيت الايمان بالله عز وجل كثيرة على الزور، ورأيت القمار قد ظهر، ورأيت الشراب تباع ظاهراً ليس عليه مانع، ورأيت النساء يبذلن أنفسهن لأهل الكفر، ورأيت الملاهي قد ظهرت يمرُّ بها لا يمنعها أحد أحداً ولا يجترئ أحد على منعها، ورأيت الشريف يشافلانه.

ورأيت أقرب الناس من الولاة من يمتدح بشتمنا أهل البيت، ورأيت من يحبّنا يزوَّر ولا يقبل شهادته، ورأيت الزور من القول يتنافس فيه.

ورأيت القرآن قد ثقل على الناس استماعه ، وخف على الناس استماع الباطل ، ورأيت الجار يكرم الجار خوفاً من لسانه ، ورأيت الحدود قد عطّلت وعُمل فيها بالأهواء ، ورأيت المساجد قد زخرف ، ورأيت أصدق الناس عند الناس

عليه وضيعة من عمره.

ورأيت السلطان يحتكر الطعام، ورأيت أموال ذوي القربى تقسم في الزّور ويتقامر بها ويشرب بها الخمور، ورأيت الخمر يتداوى بها وتوصف للمريض ويستشفى بها، ورأيت الناس قد استووا في ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وترك التديّن به، ورأيت رياح المنافقين وأهل النفاق دائمة، ورياح أهل الحق لا تحرك.

ورأيت الأذان بالأجر والصلاة بالأجر، ورأيت المساجد محتشية ممّن لا يخاف الله، ورأيت المساجد محتشية وأكل لحوم أهل الحق، ويتواصفون فيها شراب المسكر، ورأيت السكران يصلي بالناس فهو لا يعقل، ولا يشان بالسكر، وإذا سكر أكرم واتّقي وخيف وترك لا يعاقب ويعذّر بسكره.

ورأيت من أكل أموال اليتامى يحدّث بصلاحه، ورأيت القضاة يقضون بخلاف ما أمر الله، ورأيت الولاة يأتمنون الخونة للطمع، ورأيت الميراث قد وضعته الولاة لأهل الفسوق والجرأة على الله، يأخذون منهم ويخلّونهم وما يشتهون ورأيت المنابر يؤمر عليها بالتقوى، ولا يعمل القائل بما يأمر.

ورأيت الصلاة قد استخفّ بأوقاتها، ورأيت الصدقة بالشفاعة لا يراد بها وجه الله وتعطى لطلب الناس، ورأيت الناس همّهم بطونهم وفروجهم، لا يبالون بما أكلوا وبما نكحوا، ورأيت الدنيا مقبلة عليهم، ورأيت أعلام الحق قد درست.

فكن على حدر، واطلب من الله عز وجل النجاة، واعلم أنّ الناس في سخط الله عز

الدنيا والرئاسة.

ورأيت الناس مع من غلب، ورأيت طالب الحلال يُدمُّ ويعيّر، وطالب الحرام يمدح ويعظّم، ورأيت الحرمين يعمل فيهما بما لا يحبُّ الله، لا يمنعهم مانع، ولا يحول بينهم وبين العمل القبيح أحد، ورأيت المعازف ظاهرة في الحرمين.

ورأيت الرجل يتكلّم بشيء من الحق ويأمر بالمعروف وينهي عن المنكر، فيقوم إليه من ينصحه في نفسه فيقول: هذا عنك موضوع، ورأيت الناس ينظر بعضهم إلى بعض، يقتدون بأهل الشرور، ورأيت مسلك الخير وطريقه خالياً لا يسلكه أحد، ورأيت الميت يهز (ء) به فلا يفزع له أحد.

ورأيت كلّ عام يحدث فيه من البدعة والشرّ أكثر ممّا كان، ورأيت الخلق والمجالس لا يتابعون إلاّ الأغنياء، ورأيت المحتاج يعطى على الضحك به، ويرحم لغير وجه الله، ورأيت الآيات في السماء لا يفزع لها أحد، ورأيت الناس يتسافدون كما تسافد البهائم (أي علانية)، لا ينكر أحد منكراً تخوُّفاً من الناس، ورأيت الرجل ينفق الكثير في غير طاعة الله، ويمنع اليسير في طاعة الله.

ورأيت النساء قد غلبن على الملك، وغلبن على كلّ أمر، لا يؤتى إلاّ مالهن قيه هوى، ورأيت ابن الرجل يفتري على أبيه، ويدعو على والديه، ويفرح بموتهما، ورأيت الرجل إذا مرّ به يوم ولم يكسب فيه الذنب العظيم، من فجور أو بخس مكيال أو ميزان أو غشيان حرام أو شرب مسكر، كئيباً حزيناً يحسب أنّ ذلك اليوم

14

### قبل قيام القائم خمس علامات محتومات: اليماني، والسفياني،

### والصيحة وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء

وجل وإنّما يمهلهم لأمر يراد بهم فكن مترقباً لل واجتهد ليراك الله عز وجل في خلاف ما هم عليه.

فإن نزل بهم العذاب وكنت فيهم ، عجّلت الله ، وإن أُخّرت ابتلوا وكنت قد خرجت ممّا هم فيه من الجرأة على الله عز وحل.

واعلم أنّ الله لا يضيع أجر المحسنين، وأنّ رحمة الله قريبٌ من المحسنين».(١١)

### القسم الثاني: العلائم القريبة

وهي علامات كثيرة أيضاً تحدث قريباً من الظهور ذكرتها الأحاديث الشريفة التي جمعها شيخ الشيعة المفيدة في باب ذكر علامات قيام الإمام المهدي الشيخ ولخص الله العلامات في أول الباب، وعد منها:

(كُسُوفُ الشمسِ في النصف من شهر رمضان، وخسوف القمر في آخره على خلاف العادات، وخسف بالبيداء، وخسف بالمغرب، وخسف بالمشرق، وركود الشمس من عند النزوال إلى أوسط أوقات العصر، وطلوعها من المغرب، وقتل نفس زكية بظهر الكوفة في سبعين من الصالحين، وذبح رجل هاشمي بين الركن والمقام، وهدم حائط مسجد الكوفة، وإقبال رايات سود من قبل خراسان.

وظهور المغربي بمصر وتملكه الشامات، ونزول الترك الجزيرة، ونزول الروم الرملة،

وطلوع نجم بالمشرق يضيء القمر ثم ينعطف حتى يكاد يلتقي طرفاه، وحمرة تظهر في السماء وتنشر في آفاقها، ونار تظهر بالمشرق طويلاً وتبقى في الجو ثلاثة أيام أو سبعة أيام، وخلع العرب أعنتها وتملكها البلاد وخروجها عن سلطان العجم.

وقتل أهل مصر أميرهم، وخراب الشام، واختلاف ثلاث رايات فيه، ودخول رايات فيس والعرب إلى مصر ورايات كندة إلى خراسان، وورود خيل من قبل الغرب حتى تربط بفناء الحيرة، واقبال رايات سود من المشرق نحوها.

وبَثْقُ في الفرات حتى يدخل الماء أزقة الكوفة، وخروج ستين كذّاباً كلّهم يدّعي النبوة، وخروج اثني عشر من آل أبي طالب كلّهم يدعي الإمامة لنفسه، وإحراق رجل عظيم القدر من شيعة بني العباس بين جَلُولاء وخانقين، وعقد الجسر ممّا يلي الكرخ بمدينة السلام، وارتفاع ريح سوداء بها في أول النهار، وزلزلة حتى ينخسف كثير منها.

وخوف يشمل أهل العراق وبغداد، وموت ذريع فيه، ونقص من الأموال والأنفس والثمرات، وجراد يظهر في أوانه وفي غير أوانه حتى يأتي على الزرع والغلات، وقلة ريع لما يزرعه الناس، واختلاف صنفين من العجم، وسفك دماء كثيرة فيما بينهم، وخروج العبيد

### ١ ـ الصيحة السماوية

وهي النداء السماوي الذي ينادي به جبرئيل النه في ليلة الجمعة ، ليلة الثالث والعشرين من شهر رمضان المبارك:

«يا عباد الله! اسمعوا ما أقول: إنّ هذا مهدي آل محمد خارج من أرض مكة فأجيبوه» ، كما في خطبة البيان. (١٠)

وهذا من أبرز الآيات وأوضح العلامات على ظهوره الشريف.

ويكون بصوت مفهوم ومسموع ، يسمعه جميع أهل العالم ، كلّ قوم بلسانهم ؛ كما في حديث زرارة عن الإمام الصادق الله (١٦)

وفي حديث آخر: ينادي مناد من السماء باسم القائم، فيسمع ما بين المشرق والمغرب فلا يبقى راقد إلا قام، ولا قائم إلا قعد، ولا قاعد إلا قام على رجليه من ذلك الصوت، وهو صوت جبرئيل الروح الأمين الله الله الله الله الله على (١٧)

وتكون هذه الصيحة أعظم بشرى وسرور للمؤمنين، حتى تسمعه العذراء في خدرها، فتحرّض أباها وأخاها على الخروج لنصرة الإمام المهدي الله.

في حين هي أكبر تهديد وإندار للظالمين والمتكبرين، حيث يأخذهم الفزع والخوف، كما قد يستفاد من حديث الإمام الباقر الله. (١٠٠٠

### ٢ ـ خروج السفياني

وهـورجل سـفّاك للدماء، أمويّ النسب، حقود على أهل البيت الله السمه عثمان بن عنبسة من ولد أبى سفيان.

وهو وحس الوجه، ضخم الهامة، بوجهه أثر الجدري، يخرج من الوادي اليابس بالشام،

عن طاعات ساداتهم وقتلهم مواليهم.

(ومسخ لقوم) من أهل البدع حتى يصيروا قردة وخنازير، وغلبة العبيد على بلاد السادات، ونداء من السماء حتى يسمعه أهل الأرض كل أهل لغة بلغتهم، ووجه وصدرٌ يظهران للناس في عين الشمس، وأموات ينشرون من القبور حتى يرجعوا إلى الدنيا فيتعارفون فيها ويتزاورون، ثم يختم ذلك بأربع وعشرين مطرة يتصل فتحيا به الأرض بعد موتها، وتعرف بركاتها ويزول بعد ذلك كل عاهة عن معتقدي الحق من شيعة المهدي الله.

فيعرفون عند ذلك ظهوره بمكة ، فيتوجّهون نحوه لنصرته كما جاءت بذلك الأخبار.(١٢)

وتفصيل العلامات تلاحظها في خطبة البيان المروية عن مولانا أمير المؤمنين الله ("")

القسم الثالث: العلائم المقترنة وهي علامات خاصة قريبة جداً من الظهور المبارك؛ تحدث في نفس سنة الظهور أو السنة

### وهي كما تقدم على نوعين:

علائم محتومة.

السابقة عليه.

وعلائم غير محتومة.

بالبيان التالي:

### أما العلائم المحتومة

فهي ما في حديث الإمام الصادق الله :

«قبل قيام القائم خمس علامات محتومات: اليماني، والسفياني، والصيحة وقتل النفس الزكية، والخسف بالبيداء».(١٠)

فلنشر إلى شيء من بيان العلائم الحتمية الخمس للظهور المبارك:

### من العلائم المحتومة خروج اليماني الذي يدعو إلى الحق والى الطريق المستقيم، كما صرَحت بـــــ الأحاديث

كما في حديث أمير المؤمنين العِلْا. (١١)

وله محنة كبرى وبلاءً عظيم وقتل ذريع وهتك للحرمات، يفعلها هو وجيشه الذي يكون في الشام ويبعثه إلى العراق والى المدينة، كما يستفاد من خطبة البيان. (٢٠)

ويكون خروجه في رجب، ورايته حمراء، كما في حديث البحار. (٢٠)أما جيشه إلى العراق فيرجع إلى الشام بعد إفساد كثير، وأما جيشه إلى المدينة فيُخسف بهم في البيداء، كما يأتي في العلامة الثالثة.

توجه الإمام المهدي الله بعد الكوفة إلى الشام وقضاؤه على السفياني وأصحابه وجيشه الراجع إلى الشام، ويريح الله العباد من شرّه.

#### ٣ ـ خسف البيداء

البيداء اسم للمفازة التي لا شيء فيها، وهي اسم أرض خاصة بين مكة والمدينة، على ميل أي ١٨٦٠ متراً من ذي الحليفة نحو مكة، وكأنها مأخوذة من الإبادة أي الاهلاك.

وفي الحديث نُهي عن الصلاة فيها ، وعلل بأنها من الأماكن المغضوب عليها ، كما في مجمع البحرين.(٢٠)

ومن العلامات الحتمية انخساف هذه الأرض بجيش السفياني وابتلاعها لهم، فان السفياني

يبعث جيشه إلى المدينة. كما عرفت فيبغي فيها الظلم والفساد.

وينجو من هذا الخسف رجلان، أحدهما يبشر الإمام المهدي بهلاك الظالمين، والآخر ينذر السفياني بهلاك جيشه، كما في حديث المفضل حيث جاء فيه:

شم يقبل على القائم الله رجل وجهه إلى قفاه وقفاه إلى صدره ويقف بين يديه فيقول: يا سيدي أنا بشير، أمرني ملك من الملائكة أن ألحق بك، وأبشرك بهلاك جيش السفياني بالبيداء.

فيقول له القائم ﷺ بيّن قصّتك وقصّة أخيك.

فيقول الرجل: كنتُ وأخي في جيش السفياني وخرّبنا الدنيا من دمشق إلى الزوراء وتركناها جمّاء وخرّبنا الكوفة وخرّبنا المدينة...

وخرجنا منها، وعددنا ثلاثمائة ألف رجل نريد إخراب البيت وقتل أهله، فلما صرنا في البيداء عرسنا فيها، فصاح بنا صائح: يا بيداء أبيدي القوم الظالمين.

فانفجرت الأرض وابتلعت كل الجيش، فوالله ما بقي على وجه الأرض عقال ناقة فما سواه غيري وغير أخي.

فاذا نحن بملك قد ضرب وجوهنا فصارت إلى ورائنا كما ترى فقال لأخي: ويلك يا نذير! امض إلى الملعون السفياني بدمشق فأنذره بظهور المهدي من آل محمد الله وعرفه أن الله قد أهلك جيشه بالبيداء.

وقال لي: يا بشير، إلحق بالمهدي بمكة وبشره بهلاك الظالمين، وتب على يده فإنه يقبل توبتك.

فيمر القائم الله يده على وجهه فيرده سوياً كما كان، ويبايعه ويكون معه». (٢٠٠)

### ٤ ـ خروج اليماني

من العلائم المحتومة خروج اليماني الذي يدعو إلى الحق والى الطريق المستقيم، كما صرّحت به الأحاديث مثل:

حديث الإمام الباقر الله : (وليس في الرايات أهدى من راية اليماني، هي راية هدى، لأنه يدعو إلى صاحبكم، فإذا خرج اليماني حرم بيع السلاح على (الناس و) كل مسلم. وإذا خرج اليماني فانهض إليه فإن رايته راية هدى، ولا يحلُّ لمسلم أن يلتوي عليه، فمن فعل فهو من أهل النار، لأنه يدعو إلى الحق والى طريق مستقيم».(١٦)

واستفيد من بعض الأخبار الشريفة أن

خروجه من صنعاء اليمن.(۲۷)

كما جاء في بعض الأحاديث انه من ذرية زيد الشهيد الله الشهيد المسهيد الشهيد المسهيد الشهيد الشهيد الشهيد الشهيد الشهيد الشهيد الشهيد الشهيد الم

### ٥ ـ قتل النفس الزكية

وهو غلام من آل محمد الله ، اسمه محمد بن الحسن النفس الزكية ، يقتل بين الركن والمقام بدون أيّ ذنب، كما يستفاد من حديث الإمام الباقر الله (٢٠)

يرسله الإمام المهدي الله إلى أهل مكة قبل وصوله إليها إتماماً للحجة واستنصاراً لمظلومية أهل البيت الله ، كما يستفاد من حديث الإمام الباقر الله جاء فيه :

«يقول القائم الله لأصحابه يا قوم إن أهل مكة لا يريدونني، ولكني مرسل إليهم لأحتج عليهم بما ينبغي لمثلي أن يحتج عليهم.

فيدعورجلاً من أصحابه فيقول له امض إلى أهل مكة فقل: يا أهل مكة! أنا رسول فلان إليكم وهـويقول لكـم: إنا أهل بيـت الرحمة، ومعدن الرسالة والخلافة، ونحن ذرية محمد وسلالة النبيين، وإنا قد ظلمنا واضطهدنا وقهرنا وابتز مناحقنا منذ قبض نبينا إلى يومنا هذا، فنحن نستنصركم فانصرونا.

فإذا تكلم هذا الفتى بهذا الكلام، أتوا اليه فذبحوه بين الركن والمقام، وهي النفس الزكية.

فإذا بلغ ذلك الإمام قال لأصحابه: ألا

أخبرتكم أنّ أهل مكة لا يريدوننا ، فلا يدعونه حتى يخرج فيهبط من عقبة طوى في ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً عدة أهل بدر حتى يأتي المسجد الحرام فيصلي فيه عند مقام إبراهيم أربع ركعات ، ويسند ظهره إلى الحجر الأسود ، شم يحمد الله ويُثنى عليه ويذكر النبي

وهذه العلائم الخمس من علامات الظهور المحتمات. كما تقدم تكون في سنة الظهور ويكون بعده القيام.(٢١)

ويصلى عليه ويتكلّم بكلام لم يتكلّم به أحد من

### أمّا العلائم غير المحتومة

فهي علامات عديدة منها:

الناس...».(۳۰)

### ١ ـ خروج راية السيد الحسنى الهاشمى.

يشير إليه حديث الإمام الباقر الله :

«يخرج شاب من بني هاشم ، بكفّه اليمنى خال ، ويأتي من خراسان برايات سود بين يديه شعيب بن صالح ، يقاتل أصحاب السفياني فيهزموهم ».(۲۲)

وكذلك حديث خطبة البيان التي ورد فيها:

«فيلحقه (أي الإمام المهدي ﴿ ) رجل من أولاد الحسن، في اثنا عشر ألف فارس، ويقول: يا ابن العم، أنا أحق منك بهذا الأمر لأني من ولد الحسن وهو أكبر من الحسين.

فيقول المهدى: إنى أنا المهدى.

فيقول له: هل عندك آية أو معجزة أو علامة؟

فينظر المهدي إلى طير في الهواء فيؤمي إليه فيسقط في كفه، فينطق بقدرة الله تعالى ويشهد له بالإمامة. ثم يغرس قضيباً يابساً في بقعة من الأرض ليس فيها ماء، فيخضر ويورق،

ويأخذ جلموداً كان في الأرض من الصخر، فيفركه بيده ويعجنه مثل الشمع.

فيقول الحسني: الأمر لك. فيسلّم وتسلّم جنوده».(۲۳)

### وفي حديث المفضّل:

«ثم يخرج الحسني الفتى الصبيح الذي نحو الديلم، يصيح بصوت له فصيح: يا آل أحمد! أجيبوا الملهوف والمنادي من حول الضريح.

فتجيبه كنوز الله بالطالقان؛ كنوز وأي كنوز. ليست من فضة ولا ذهب، بل هي رجال كزبر الحديد، على البراذين الشهب بأيديهم الحراب، ولم يزل يقتل الظلمة حتى يرد الكوفة وقد صفا أكثر الأرض، فيجعلها له معقلا.

فيتصل به وبأصحابه خبر المهدي الله ويقولون: يا ابن رسول الله، من هذا الذي قد نزل بساحتنا؟

فيقول: اخرجوا بنا إليه حتى ننظر من هو وما يريد؟ وهو والله يعلم أنه المهدي، وإنه ليعرفه ولم يرد بذلك الأمر إلا ليعرف أصحابه

فيخرج الحسني فيقول: إن كنت مهدي آل محمد فأين هراوة جدك رسول الله وخاتمه، وبردته، ودرعه الفاضل، وعمامته السحاب، وفرسه اليربوع، وناقته العضباء، وبغلته الدُّلدُل، وحماره اليعفور، ونجيبه البراق، ومصحف أمير المؤمنين المؤمني

فيخرج له ذلك، ثم يأخذ الهراوة فيغرسها في الحجر الصلد وتورق، ولم يرد ذلك إلا أن يري أصحابه فضل المهدي الله حتى يبايعوه.

فيقول الحسني: الله أكبر للمدّ يدك يا ابن رسول الله حتى نبايعك.

## قَدَّام القَاقَم موتَتَاق، موت أحمر وموت أبيض، حتى يذهب من كل سبعة خمسة. الموت الأحمر السيف، والموت الأبيض الطاحون

فيمد يده فيبايعه ويبايعه سائر العسكر الذي مع الحسني إلا أربعين ألفاً ، أصحاب المصاحف المعروفون بالزيدية ، فإنهم يقولون: ما هذا إلا سحر عظيم؟

فيختلط العسكران، فيقبل المهدي على الطائفة المنحرفة، فيعظهم ويدعوهم ثلاثة أيام، فلا يزدادون إلا طغياناً وكفراً، فيأمر بقتلهم فيقتلون جميعاً».(٢٠)

٢ ـ خسـوف القمـر لخمـس بقين، وكسـوف
 الشمس لخمس عشرة مضين من شهر رمضان.

وهده ظاهرة كونية خارقة للنظام الفلكي، يشير اليها حديث الإمام الباقر الله:

«آيتان (اثنان) بين يدي هذا الأمر: خسوف القمر لخمس وكسوف الشمس عشرة، (و) لم يكن ذلك منذ هبط آدم الله إلى الأرض، وعند ذلك يسقط حساب المنجمين». (ق)

٣- كثرة الأمطار في جمادي الآخرة ، وعشرة أيام من رجب.

ويشير إليها حديث الإمام الصادق الله : (إذا آن قيامه مطر الناس جمادى الآخرة وعشرة الأيام من رجب، مطراً لم تر الخلائق مثله ((٢٦) ولعله يشير إليه أيضاً حديث سعيد بن جبير الذى نقله الشيخ المفيد ((٢٦))

 ٤ - الموت الأحمر والموت الأبيض بذهاب ثلثي أهل العالم.

ويشير إليها حديث الإمام الصادق الله: 1 عن سليمان بن خالد قال: سمعت أبا عبد

الله الله يقول:

«قـدّام القائم موتتان: موت أحمر وموت أبيض، حتى يذهب من كل سبعة خمسة. الموت الأحمر السيف، والموت الأبيض الطاعون». (٢٨)

٢ عن أبي بصير ومحمد بن مسلم ، قالا:
 سمعنا أبا عبد الله الله يقول:

«لا يكون هذا الأمر حتى يذهب ثلثا الناس. فقيل له: إذا ذهب ثلثا الناس فما يبقى؟

فقال ﴿ أَمَا ترضون أَن تكونوا الثلث الباقي ». (٢١)

إلى غير ذلك من العلائم الأخرى التي وردت في أحاديث كثيرة، تلاحظها في باب علائم الظهور من الغيبتين.

مثل ما في حديث أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: قول الله عز وجل: ﴿عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَياةِ الدُّنْيا﴾ ، (() ما هو عداب خزي الله عن عبد الله عن عبد الله عن عبد الله عن المحتالة الدُّنْيا ﴾ ، (() ما هو عداب خزي المحتالة الله عن المحتالة الله عنه الله عنه المحتالة الله عنه المحتالة ا

فقال: ((وأيُّ خزي أخزى ـ يا أبا بصير ـ من أن يكون الرَّجل في بيته وحجاله وعلى إخوانه وسط عياله ، إذ شق أهله الجيوب عليه وصرخوا ، فيقول الناس: ما هذا؟ فيقال: مُسخ فلان الساعة. فقلت: قبل قيام القائم الله أو بعده؟ قال: لا ، بل قبله ».(ن)

ومن المناسب في المقام ذكر ما يكون من الحوادث عند ظهورم الله في رواية المفضل البيانية المفصلة ، ويأتى بيانها.

هده ملامح خاصة من علائم ظهور تلك

۲.

الشمس المشرقة، وبزوغ ذلك النور الإلهي الأبلج، وانقشاع سحاب الغيبة عن جمال وجه الإمام المهدي الله أرواحنا فداه، ليقوم ويملأ الأرض بالقسط والعدل.

#### الهوامش

- (١) الغيبة للشيخ الطوسى، ص ٢٦٢.
- (۲) الغيبة للشيخ النعماني، ص ۲۰۰، باب ۱۱،
   ح۱۲.
  - (٣) سورة هود، الآية ٦٣.
    - (٤) الاعراف: ٧١.
  - (ه) كمال الدين، ص ٢٥٤، ب٥٥، ح٥.
    - (٦) البحار، ج٥٢، ص١٢٢، ح٧.
      - (٧) العنكبوت: ٣.
  - (٨) القيان: جمع قينة ، الإماء المغنيات.
  - (۹) كمال الدين، ص ٥٣٥، ب ٤٧، ح١.
    - (١٠) منتخب الأثر، ص ٤٢٦.
- (١١) روضــة الكافي، ج٨، ص٣٦-٤٢؛ البحار،
  - ج ۵۲ ، ص ۲۵۲ ، باب ۲۵ ، حدیث ۱٤۷.
- (۱۲) الأرشاد، ج۲، ص ۳٦۸؛ كمال الدين، ص ٣٣٠، باب ٣٢، حديث ١٦.
  - (۱۳) الزام الناصب، ج۲، ص ۱۷۸.
- (١٤) كمال الدين: ص ٦٥٠، باب ٥٧، حديث ٧.
  - (١٥) الزام الناصب، ج٢، ص ٢٠٠٠.
- (١٦) كمال الدين: ص ٦٥٠ ، باب ٥٧ ، حديث٨.
  - (۱۷) البحار: ج ۵۲، ص ۲۹۰.
- (١٨) الغيبة للشيخ النعماني: ص ٢٥٤ ، باب ١٤،
- حدیث ۱۳. (۱۹) کمال الدین: ص ۲۵۱، باب ۵۷، حدیث
  - ۱۸۸. (۲۰) الزام الناصب: ج۲، ص ۱۸۸.

- (۲۱) البحار، ج ۵۳، ص ۲٤۸، حدیث ۱۳۱ وص ۲۷۳، حدیث ۱۳۱۰
- (٢٢) الأمام المهدي الله من المهد الى الظهور: ص ٤٣٣.
  - (۲۳) مجمع البحرين، ص ۱۹۸.
- (۲٤) البحار، ج ٥٢، ص ٢٣٨، باب ٢٥،
  - حدیث ۱۰۵.
- (۲۵) البحار، ج۳۵، ص ۱۰، باب ۲۵، حدیث۱.
- (٢٦) البحار: ج٥٦، ص٢٣٢، باب ٢٥، حديث
  - .97
  - (۲۷) مهدي منتظر، ص ۱۷۵.
  - (٢٨) بشارة الإسلام، ص ١٧٥.
- (۲۹) البحار: ج٥٢ ، ص١٩٢ ، باب ٢٥ ، حديث
  - ٠٢٤
- (٣٠) البحار: ج٥٦، ص ٣٠٧، باب ٢٦، حديث
  - ٠٨١
- (٣١) كمال الدين: ص ٦٥٥ ، باب ٥٧ ، حديث
  - . 70
- (٣٢) الملاحم والفتن للسيد ابن طاووس ، ص ٧٧.
  - (٣٣) الزام الناصب: ج٢، ص ٢٠٥.
    - (٣٤) البحار: ج٥٦، ص١٥.
- (٣٥) كمال الدين: ص ٦٥٥ ، ح ٢٥ ، ونحوه في
  - الغيبة للشيخ الطوسي، ص ٢٧٠.
  - (٣٦) الزام النائب، ج٢، ص١٥٩.
    - (٣٧) الإرشاد، ج٢، ص ٣٧٣.
  - (۳۸) كمال الدين، ص ٦٥٥، ب ٧٥، ح ٢٧.
  - (۲۹) كمال الدين: ص ٦٥٥، ب ٧٥، ح ٢٩.
    - (٤٠) فصّلت: ١٦.
    - (٤١) الغيبة للشيخ النعماني: ص ٢٦٩.

Ų,

## ح<u>ة ي</u>كة السفارة والنيابة الخاصة



سماحة الشيخ محمد السند

قد يتوهم البعض أن السفارة والنيابة الخاصة هي مجرد تمثيل وتنويب عن الإمام الله فينقل السفير عنه ما يسمعه من حديث سماعاً حسياً وينقل الأسئلة والأجوبة الخطية من وإلى الإمام الله وهكذا المعنى والتصور.

وليس كذلك فإنّ حقيقة السفارة ليس ارتباطاً حسياً وإنما السفارة في الروايات ذكرت باصطلاح ومفهوم خاص وهي النقل بتوسط عالم الملكوت فهي ارتباط ملكوتي روحي غيبي.

وقد ورد في الروايات أن الرسول السين سنفير الله تعالى، ونقرأ في بعض الزيارات أن الإمام الله سفير الله تعالى مثلاً ماورد في زيارة ليلة ويوم المبعث لأمير المؤمنين ( السلام عليك يا خاصة الله وخالصته و... وعيبة علم الله وخازن وسنفير الله في خلقه...) فالرسول

عندما ينقل عن الله تعالى لم يكن ينقل نقلاً حسياً عنه تعالى وإنما بتوسط الملكوت، فعندما يقول الرسول عن الله عن الله تعالى فليس هو عن سماع بدنى وإنما عن طريق الوحي بارتباط روحي ملكوتي غيبي، وهكذا نقل الائمة الله عندما يقال إنهم الما الائمة الله عندما يقال إنهم المالية وتقول قال الصادق الله عن أبيه الباقرعن السجاد عن سيد الشهداء عن أمير المؤمنين عن النبي عن جبرائيل عن الله، أو قال الرسول عن الله في حديث قدسي، فليس المراد بهذه العنعنة أن أحدهم ينقل عن الآخر حساً وإنما بالارتباط الملكوتي، فإنّ الائمـة الملك يحدثون عن الرسول عن الله ولو بعد وفاة الرسول عليا لأن ارتباطهم الملكوتي الروحي الغيبي برسول الله لم ينقطع بوفاته عَلَيْهُ ، فمثلاً سيد الشهداء الإمام الحسين الله عند اعتراض عبد الله بن



عباس أو محمد بن الحنفية أو عبد الله بن جعفر في خروجه ومسيره للعراق فأجابهم سلام الله عليه بأنّ رسول الله ﷺ قال لي اخرج يا حسين فإنّ الله شاء ان يراك قتيلاً (٢) وهكذا عندما اعترض عليه اخراج النساء والعيال معه في مسيره وخروجه فإنّه سلام الله عليه قال: (ان رسول الله ﷺ أخبرني أن الله شاء أن يراهُنَّ سبايا )(٢) فإنّ ذلك من سيد الشهداء ليس إلا أن ارتباطه برسول الله غير منقطع بل مُفعل عن طريق الملكوت والارتباط الروحى الغيبي، كما أنه سلام الله عليه عندما أجاب بذلك لم يعترض عليه ابن عباس ولا ابن جعفر ولا محمد بن

الحنفية لأنهم يعلمون أن الحسين من أهل آية التطهير ومن أهل آية التطهير ومن أهل آية المباهلة إذ احتج به الله عز وجل وجعله مطهراً ويعلم الكتاب كله والقرآن شهد بأن المطهرين من هذه الأمة يعلمون علم الكتاب الذي لا يمسّه إلا المطهرون والكتاب المبين كتاب مكنون فيه كل شيء من رطب ويابس، قال الله تعالى: ﴿ وَلا رَطْبٍ وَلا يابسٍ إِلاَّ في كتاب مُبين ﴾ (أو)

وهكذا الإمام الرضاية عندما يذكر قصيدة الحميري (٥) هذه القصيدة العظيمة التي أمر رسول الله الله الرضاية أن يأمر شيعة أهل البيت بحفظها وأن الرسول يضمن لمن حفظها وتداولها الجنة على الله ، فهذه الرواية نقلها الإمام الرضاية عن الرسول أله مع أن الحميري الإمام الرضاية عن الرسول أله مع أن الحميري ألّي هذه القصيدة في زمن الإمام الكاظم أو الصادق (١٠) ، ومن الواضح أن الأمر للإمام الرضاية في زمن الإمام الرضاية فكيف الرضاية في زمن الإمام الرضاية فكيف بين الأئمة الأمر الإمام عن الأمر ، فليس ذلك إلا لأن الارتباط بين الأئمة الإسول أو الائمة السابقين إلى ينقطع بانتقال الرسول أو الائمة السابقين إلى البرزخ أو إلى الآخرة ، لذلك فهم سفراء الله لأنهم ينقلون بتوسط الملكوت.

وهكذا عندما يقال نائب خاص أو سفير عن الإمام المهدي فإن ذلك يعني أنه ينقل بتوسط قناة ملكوتية روحية غيبية عن الإمام المهدي الله فهذا هو المراد بالسفارة والنيابة الخاصة إذ نجد في زيارة النواب الأربعة هذه العبارة التي رواها الشيخ الطوسي في التهذيب أشهد أن الله إختصك بنوره حتى عاينت الشخص فأديت عنه وأديت إليه)(٢) فهذه

المعاينة ليست معاينة بالحس(٧) وإنما عاين نور المعصوم بتوسط القلب والروح والذي يعنى أنه بلطف الله هناك ارتباط ملكوتي بينه وبين المعصوم وإن لم يكن السفير معصوماً ولم تكن حجيته مطلقة كما مرَّ بيان ذلك لكن السفارة مقام خطير لم يفهمها ولم يعها ولم يفقه حقيقتها اولئك المُدّعون لها زيفاً ودجلاً ، فبيان حقيقتها في المقام امرٌ لابد منه في المعرفة والبصيرة للتحصن ممن تستهويه نفسه للخوض في الباطل والأفاعيل بسوء الاستفادة منها، وهدا البيان ينفع في كشف الصوفية وبعض العرفاء الذين تقمصوا مثل هذا المقام فإنّ جملة منهم ادعوا هذه المقامات، لأن التصوف والصوفية اقتبسوا جملة معارفهم ونظامهم من الفرق الباطنية الشيعية ، فالصوفية نشــأةً وتاريخاً وتولداً في كثير من مبانيهم ومسالكهم متخذة من الفرق الباطنية الشيعية التي انحلت أو انحرفت بعد اطلاعها على بعض الاسرار.

### الهوامش

- (١) مفاتيح الجنان زيارة الأمير الله يوم المبعث.
  - (٢) بحار الأنوار ج٤٤ ص٣٦٤.
- (٣) جاء في اللهوف في قتل الطفوف للسيد ابن طاووس في معرض حديثه عن خروج الحسين من مكة إلى العراق في الصفحة ٤٠ فقال له ابن الحنفية: انا لله وانا اليه راجعون فما معنى حملك هؤلاء النساء معك وأنت تخرج على مثل هذه الحال؟ قال فقال له قد قال لي ان الله قد شاء ان يراهن سبايا وسلم عليه ومضى.
  - (٤) الآية ٥٩ من سورة الانعام.
- (ه) قال الفاضل الهندي في شرح العينية الحميرية

فصل في ذكر ما يتعلق بالقصيدة التي نحن بصدد شرحها.

وروى بعض أصحابنا بسنده عن سهل بن ذبيان قال : دخلت على الإمام علي بن موسى الرضا الله في بعض الأيام قبل أن يدخل عليه أحد من الناس فقال لي : مرحبا بك يا ابن ذبيان ، الساعة أراد رسولي أن يأتيك لتحضر عندنا فقلت : لماذا يا ابن رسول الله ؟ فقال : لمنام رأيته البارحة ، وقد أزعجني وأرقني .

فقلت: خيرا يكون إن شاء الله تعالى ؟ فقال: يا ابن ذبيان ، رأيت كأنى نصب لى سلم فيه مائة مرقاة ، فصعدت إلى أعلاه . فقلت : يا مولاي أهنئك بطول العمر ، ربما تعيش مائة سنة ، لكل مرقاة سنة ، فقال لى الله : ما شاء الله كان. ثم قال: يا ابن ذبيان، فلما صعدت إلى أعلى السلم رأيت كأنى دخلت قبة خضراء يرى ظاهرها من باطنها ، ورأيت جدى رسول الله - على - جالسا فيها وإلى يمينه وشماله غلامان حسنان يشرق النور من وجههما ، ورأيت امرأة بهية الخلقة ، ورأيت بين يديه شخصا بهي الخلقة جالسا عنده، ورأيت رجلا واقفا بين يديه وهو يقرأ هذه القصيدة: (لأم عمرو باللوى مربع). فلما رآني النبي - على - قال لي : مرحبا بك يا ولدي يا على بن موسى الرضا سلم على أبيك علي ، فسلمت عليه . ثم قال لى : سلم على أمك فاطمة الزهراء ، فسلمت عليها . ثم قال لي : وسلم على أبويك الحسن والحسين ، فسلمت عليهما .

كالشمس إذ تطلع، بكى النبي - وفاطمة معه ومن معه، ولما بلغ إلى قوله: قالوا له لو شئت أعلمتنا بالى من الغاية والمفزع، رفع النبي يديه وقال: إلهي أنت الشاهد علي وعليهم أني أعلمتهم أن الغاية والمفزع علي بن أبي طالب، وأشار بيده إليه، وهو جالس بين يديه صلوات الله عليه. قال علي بن موسي الرضا عليهما السلام: فلما فرغ السيد إسماعيل الحميري من إنشاد القصيدة التفت النبي - يلي وقال لي : يا علي بن موسى احفظ هذه القصيدة ومر شيعتنا بحفظها، بن موسى احفظ هذه القصيدة ومر شيعتنا بحفظها، وأعلمهم أن من حفظها وأدمن قراءتها ضمنت له الجنة على الله تعالى. قال الرضائي: ولم يزل يكررها علي حفظتها منه.

ملاحظة: الكلام في منامات المعصومين يستدعي بحثاً مطولاً، إلا أننا نريد التنويه هنا إلى أن منامات المعصومين على هو نحو إيحاء، إذ الوحي لا يقتصر على جانب معين بالمعاينة للوحي فقط كنزول جبرئيل مثلاً، بل تعدد وسائط الوحي مختلفة منها النقر في الأسماع والنكت في القلوب وغيرها ومنها منام المعصوم الذي هو وحي فهو حجة بعد ذلك، وليس غير المعصوم يدعي أن منامه حجة يحتج بها ليرتب عليها حكماً تكليفياً أو وضعياً، وهكذا هي رؤيا الإمام الحسين والتي رأى فيها النبي في وأمره بالذهاب إلى كربلاء، فالكاتب أراد فيها الرؤية، وبذلك السفارة لا تعني المشاهدة بقدر ما هي الرؤية، وبذلك السفارة لا تعني المشاهدة بقدر ما هي يدعيه مدعوا السفارة والمهدوية من اتصال بالإمام في يدعيه مدعوا السفارة والمهدوية من اتصال بالإمام في يدعيه مدعوا السفارة والمهدوية من اتصال بالإمام في يدعيه مدعوا السفارة والمهدوية من اتصال بالإمام

(٦) تهذيب الأحكام الجزء السادس ١١٨.

(٧) لا يخفى ان المراد ليس هو نفي الرؤية بنحو الاطلاق بين السفير الخاص والامام المالم المراد التركيز على ان الاعم الاغلب هو عدم الرؤية المباشرة.

# أصحاب الإمام المهدي الله المهدي الله المهدي الله المهدي الله المهدي الفكرية من المناتبة والفكرية من المناتبة والمناتبة وال

بقلم: الحاج غسان الحاج عدنان حمودي محافظة العمارة

قال الله تعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿ الم ﴿ ذلكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ الْعَرَيْرِ: ﴿ الم ﴿ ذلكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ

فِيهِ هُدىً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾. في كتاب كمال الدين ص ١٨ و٣٤، ح٢٠ روي عن الإمام الصادق الله قال: «المتقون

.. شيعة علي ﴿ والغيب فهو الحجة الغائب ». وفي كفاية الأثر ص ٦٠ لأبي القاسم الخزاز

وفي خفايه الابرص ١٠ لابي الفاسم الحرار بسنده عن جابر الأنصاري في حديث طويل ذكر فيها رسول الله على أوصياء وبأسمائهم وقال:

«شم يغيب عنهم إمامهم... فاذا عجل الله خروج قائمنا يملأ الأرض قسطاً وعدلا كما مُلتَت ظلماً وجوراً» ثم قال: «طوبى للصابرين في غيبته، طوبى للمتقين على محبته، أولئك

وصفهم الله تعالى في كتابه وقال: ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾».

بل ان مفردة المتقين بصورة خاصة هم الذين ترسخ الإيمان في صدورهم وتنزهت أنفسهم عن المحرمات والذنوب والذين وصلوا بعبادتهم وتزكية نفوسهم إلى أعلى مراتب الإيمان. ولذلك فقد وصفهم النبي الإخوان وهي أعلى مرتبة من الأصحاب.

♦ مـن البحوث المشـاركة في المؤتمر العلمـي الأول الذي أقامه مركز الدراسـات
 التخصصية في الإمام المهدي ﷺ في مدينة النجف الأشرف في ٢٠٠٧/٧/٢٢م.

ففي كتاب يـوم الخلاص ص ١٨٢ فقال وعنده بعض أصحابه: (اللهـم لقني أخواني!! فقال له أصحابه: أما نحن اخوانك يا رسـول الله؟! فقال: لا، انكـم أصحابي، واخواني قـوم في آخر الزمان آمنوا بي ولم يروني. لقد عرقنيهـم الله بأسـمائهم وأسـماء آبائهم من قبـل ان يخرجهـم من أصلاب آبائهـم وأرحام أمهاتهـم، ولأجدهم أشـد على دينه من خرط القتاد في الليلة الظلماء أو كالقابض على جمر الغضّا!!... أولئك مصابيح الدُجـى، ينجيهم الله من كل فتنة غبراء مظلمة».

من ذلك نستنتج ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ هـم الشيعة وبالخصوص هم أصحاب الإمام القائم الله في آخر القائم الذي ستكثر فيه الملاحم والفتن التي ذكرها نبينا الأكرم وأهل بيته الأطهار.

وهم المصداق الأجلى والأوضح لخطبة أمير المؤمنين الله في وصف المتقين كما جاءت في نهج البلاغة تحت رقم ١٩٣.

إذن فهده حال المتقين وهم الصفوة المختارة لنصرة امامنا صاحب العصر والزمان الله . ومن الواضح لكل ذي بصيرة ان اهتمام الأحاديث الشريفة بأمر معين يتناسب

مع أهميته وتأثيره في الهداية وتقريب العباد من مقاصده الشريفة ، وهذا ما يصدق على قضية الإمام المهدي الشيط أيضاً. فالأحاديث الشريفة تعمدت إبراز بعض جوانبها وتسليط الأضواء عليها دون البعض الآخر لمقاصد مهمة ينبغي الانتباه إليها ومعرفتها والاهتمام بها بما يناسب مع اهتمام الأحاديث الشريفة بها ، وفي ذلك مقدمة ضرورية للحصول على ثمار الهداية والصلاح المرجّو منها. ولذلك فانني سأتطرق إلى ثلاث صفات لأصحاب الإمام الله وهي:

### أولاً: الصفات الذاتية

فيما يلي مجموعة من الأحاديث المنقولة عن النبي وأهل البيت الطيبين الطاهرين. النبي كتاب الأصول الستة عشر من الأصول الأولية في الروايات وأحاديث أهل البيت كون عن زيد، قال: قلت لأبي عبد الله كان : نخشى ان لا نكون مؤمنين قال: ولم ذاك؟ فقلت: وذلك إنا لا نجد فينا من يكون أخوه عنده آثر من درهمه وديناره ونجد الدينار والدرهم آثر عندنا من أخ قد جمع بيننا وبينه موالاة أمير المؤمنين المن فقال: كلا إنكم مؤمنون ولكن لا تكملون إيمانكم حتى يخرج قائمنا فعندها يجمع الله أحلامكم

°₹

كلا إنكم مؤمنون ولكن لا تكملون إيمانكم حتى يخرج قائمنا فعندها يجمع الله أحلامكم فتكونون مؤمنين كاملين فتكونون مؤمنين كاملين، ولولم يكن في الأرض مؤمنين كاملين إذاً لرفعنا الله إليه وأنكرتم الأرض وأنكرت السماء، بل والذي نفسي بيده ان في الأرض في أطرافها مؤمنين ما قدر الدنيا كلها عندهم تعدل جناح بعوضة ولو ان الدنيا يجمع ما فيها وعليها ذهبة حمراء على عنـق أحدهـم ثـم سقط من عنقه ما شعر بها أي شيء كان على عنقه ولا أي شيء سقط منه لهوانها عليهم، فهم الخفي عيشهم المنتقلة ديارهم من أرض إلى أرض الخميصة بطونهم من الصيام الذبلة شفاههم من التسبيح العمش العيون من البكاء



أتقياء بررة صفوة الله أسكنتهم الخشية لله أوعيتهم ألسنتهم خوفاً من الله وكتماناً لسره فواشوقاه إلى مجالستهم ومحادثتهم، يا كرباه لفقدهم ويا كشف كرباه لمجالستهم، اطلبوهم فان وجدتموهم واقتبستم من نورهم اهتديتم وفزتم بهم في الدنيا والآخرة هم أعز في الناس من الكبريت الأحمر حليتهم طول السكوت بكتمان السر والصلاة والزكاة والحج والصوم والمواساة للإخوان في حال اليسر والعسر فذلك حليتهم ومحبتهم يا طوبى لهم وحسن مآب، هم ورّاث الفردوس خالدين فيها ومثلهم فى أهل الجنان مثل الفردوس في الجنان وهم المطلوبون في النار المحبورون في الجنان فذلك قول أهل النار مالنا لا نرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار فهم أشرار الخلق عندهم فيرفع الله منازلهم حتى يرونهم فيكون ذلك حسرة لهم في النار فيقولون يا ليتنا نرد فنكون مثلهم فلقد كانوا هم الأخيار وكنا نحن الأشرار فذلك حسرة لأهل النار.

### تعليق على الحديث:

يستفاد من الحديث السابق للإمام الصادق الشياء عديدة وأمور شتى لا بأس

الصفر الوجوه من السهر فذلك سيماهم مثلاً ضربه الله مشلاً في الإنجيل لهم وفي التوراة والفرقان والزبور والصحف الأولى وصفهم فقال: ﴿ سِيماهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُود ذلك مَثَاهُمْ في التَّوْراة وَمَثَلُهُمْ في الإِّنْجيل ﴾ عنى بذلك صفرة وجوههم من سهر الليل، هم البررة بالإخوان في حال اليسر والعسر، المؤثرون على أنفسهم في حال العسر ، كذلك وصفهم الله فقال: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كانَ بهمْ خَصاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُـحَّ نَفْسـه فَأُولئكَ هُــمُ الْمُفْلِحُـونَ ﴾ فـازوا والله وأفلحـوا إن رأوا مؤمنا أكرموه وإن رأوا منافقاً هجروه إذا جنهم الليل اتخذوا أرض الله فراشاً والتراب وساداً واستقبلوا بجباههم الأرض يتضرعون إلى ربهم في فكاك رقابهم من النار فإذا أصبحوا اختلطوا بالناس لم يشر إليهم بالأصابع تنكبوا الطرق واتخذوا الماء طيبأ وطهورا أنفسهم متعوبة وأبدانهم مكدورة والناس منهم في راحة فهم عند الناس شرار الخلق وعند الله خيار الخلق إن حدثوا لم يُصدقوا وإن خطبوا لم يُزوجوا وإن شهدوا لم يُعرفوا وإن غابوا لم يفقدوا ، قلوبهم خائفة وجلة من الله ألسنتهم مسجونة وصدورهم وعاء لسر الله إن وجدوا له أهلا نبذوه إليه نبذا وإن لم يجدوا له أهلا ألقوا على ألسنتهم أقفالاً غيبوا مفاتيحها وجعلوا على أفواههم أوكية ، صلب صلاب أصلب من الجبال لا ينحت منهم شيء خزان العلم ومعدن الحلم والحكم وتباع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، أكياس يحسبهم المنافق خرساء وعمياء وبلهاء وما بالقوم من خرس ولا عمى ولا بله ، إنهم لأكياس فصحاء حلماء حكماء

### أشراف أمتي حملة القرآن وأصحاب الليل

بالإشارة إلى بعضها:

١- ((ان في الارض في أطرافها مؤمنين ما قدر الدنيا كلها عندهم تعدل جناح بعوضة).

إن أغلب هـ ولاء المؤمنيـ ن الموجودين في بعـ ض المدن والقـرى البعيدة عـن مركز قرار الـ دول لأنهـ م يعلمـ ون ان هـ نه الدنيـا زائلة لا محالـة وان الله سـبحانه وتعالـى وعدهـم في الآخـرة جنات عـدن تجري من تحتهـا الأنهار. وذلك لأن الإنسـان كلما اقتـرب من الله زادت علاقتـه به وقلت علاقتـه بالناس إلا في الأمور الهامة المتعلقة بسير حياته ومعيشته لا غير.

Y - ((ولو أن الدنيا يجمع ما فيها وعليها ذهبة حمراء على عنق أحدهم ثم سقط من عنقه ما شعر بها أي شيء كان على عنقه ولا أي شيء سقط منه لهوانها عليهم).

إن هـؤلاء الصفوة المقتديان برسول الله الله وبعترته أهل بيته من خلال تعليماتهم وإرشاداتهم السديدة لأنهم وصلوا لمنبع كل الكمالات والخيارات، فإنهم يشاهدون الجمال والكمال الدي لا نهاية له، يملأون قلوبهم بذكره والأنس به. ولهذا لا يجزعون أو يضطربون، لديهم كل شيء لأن لديهم الله، لم تتعلق قلوبهم بأمور الدنيا حتى يجزعوا ويخافوا عليها، تعلقت قلوبهم بمنبع الكمالات وبمن ليس فاقداً للكمال.

٣- ((فهم الخفي عيشهم)

أي إنهم يحاولون إخفاء أنفسهم عن الناس لتجنيب أنفسهم الوقوع في ارتكاب المعصية والتوجه الخالص لله سبحانه وتعالى في معظم الوقت من خلال الذكر والصلاة والتسبيح وقتهم والأدعية وغيرها. فلا مجال لهم لتضييع وقتهم في أمور دنيوية.

3 - «المتنقلة ديارهم من أرض إلى أرض» أي أنهم ينتقلون من مكان إلى آخر طلباً لتحصيل العلوم المعرفية أو طلباً للجهاد في سبيل الله عز وجل وشوقاً لزيارة الأماكن المقدسة في جميع أنحاء المعمورة طلباً لنيل الدرجات والمقامات العالية. أو انهم يفرون بأنفسهم من جور وظلم الحكام والسلاطين الذين يحيدون عن دين الحق.

٥ - «الخميصة بطونهم من الصيام»

لأنهم يعلمون أن الصيام كما ذكره رسول الله الله في أحد أحاديثه الشريفة حيث قال: «من صام يوماً تطوعاً ابتغاء ثواب الله وجبت له المغفرة». وكما قال في : «نوم الصائم عبادة وصمته تسبيح».

أو إنهم خمص البطون لقناعة أنفسهم من حيث المأكل والمشرب ومواساتهم لإخوانهم الفقراء، فهم المنزور أكلهم وهو من صفات المتقين.

٦- (الذابلة شفاههم من التسبيح)
 أولئك الذابلة شفاههم عرفوا الله حق

٣.

آمَنُ وا اذْكُرُوا اللّٰهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴿ وَسَبِّحُوهُ النُّهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴿ وَسَبِّحُوهُ الْكُررةَ وَأَصِيلاً ﴾. وقوله: ﴿ فَلَوْ لا أَنَّهُ كانَ مِنَ الْهُسَبِّحِينَ ﴾.

### ۷ - «العمش العيون من البكاء»

الأعمش: ضعيف البصر مع سيلان معها. وذلك لأنهم كمن رأى النار فهو معذبٌ فيها لكبر ذنبه وقلة حيائه كما قال الإمام السجاد الله فقد عظم جرمي وقل حيائي». أو أنهم عمش العيون لأنهم من خلال البكاء على المصائب وظليمة الزهراء الله وقتل سبطي رسول الله المعلقة وايذاء الأئمة من بعدهم.

#### ۸ - «الصفر الوجوه من السهر»

وذلك في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهُمْ لَرَبِّهِمْ مُنُجَافَى جُنُوبَهُمْ عَنِ الْمُضاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾.

وكما قال رسول الله في بحار الأنوار ج٤٨ ص ١٣٨: «أشراف أمتي حملة القرآن وأصحاب الليل». وكما قال أيضاً بحار الأنوار ج٤٨ ص ١٣٩: «مازال جبرائيل يوصيني بقيام الليل حتى ظننت أن خيار أمتي لن يناموا». وعن أبان بن تغلب قال: «قلت لأبي عبد الله الصادق إني رأيت علي بن الحسين إذا قام في الصلاة غشي لونه لون آخر. فقال لي: والله إن علي بن الحسين عقوم والله إن علي بن الحسين علي قوم والله إن علي بن الحسين علي يقوم والله إن علي بن الحسين علي بن الحسين الدي يقوم والله إن علي بن الحسين الدي يقوم والله إن علي بن الحسين الدي يقوم بين يديه».

والعسر، المؤثرون على أنفسهم في حال العسر».

وهدا ما دلّ عليه حديث الإمام الصادق وهي كتاب الوافي حين قال: «أتى رجل إلى النبي قال: يا رسول الله أي الناس أفضلهم إيماناً؟ فقال: يا رسول الله أي الناس أفضلهم على أنفسهم في حال العسر كما قال الإمام الصادق على أنفسهم في حال العسر كما قال الإمام قال: جُهد المُقل. أما سمعت الله تعالى يقول: فويُوْثِرُونَ عَلى أَنفُسهمْ وَلَوْ كانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ ﴾. وكما قال في حديث آخر نقلاً عن كتاب البحار وكما قال: «كان علي أشبه الناس برسول الله، كان يأكل الخبز والزيت، ويُطعم الناس الخبز واللحم».

 اوا مؤمناً أكرموه وان رأوا منافقاً هجروه»

إن أولئك المؤمنين يسعون لتطبيق الشريعة الإسلامية التي تسعى إلى إحلال (مبدأ التعاطف والتراحم) الذي من خلاله يستشعر اخوانهم إزاء ذوي العطف عليهم، والمحسنين إليهم، مشاعر الصفاء والوئام والود مما يسعد المجتمع ويشيع فيه التجاوب والتلاحم والرخاء، وبذلك يغدو المجتمع كالبنيان المرصوص يشد بعضهم بعضاً.

۱۱ ـ «اذا جنهم الليل اتخذوا أرض الله فراشاً والتراب وساداً واستقبلوا بجباههم

من النار»

الأرض، يتضرعون إلى ربهم في فكاك رقابهم

فهم الذين ركنوا مسامعهم لقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾. وفي قول رسول الله على في صحيح الترمدي: «الدعاء مـخ العبادة». وهـم الذين وصفهـم أمير المؤمنين الله في صفات المتقين: «فهم حانون على أوساطهم ، مفترشون لجباههم وأكفهم وركبهم وأطراف أقدامهم، يطلبون إلى الله تعالى في فكاك رقابهم».

١٢ ـ «فإذا أصبحوا اختلطوا بالناس لم يشر إليهم بالأصابع»

لأنهم ليسوا أصحاب رياسة ولا أصحاب مهادنـة على الباطل، وقد ذكر رسـول الله عَيْنُ أثناء غيبة إمامهم الله في نهج الفصاحة ج٢ ص ٦٤٥: «يأتى على الناس زمان، المؤمن فيه أذل من شاته».

١٣ ـ «تنكبوا الطرق واتخذوا الماء طيباً وطهوراً»

أي انهم سائرون في طريق الله ومساعدة الناس، وهم الذين يزداد شوقهم لزيارة الأماكن المقدسة وأماكن العبادة، يتخذون من الماء طهوراً لأبدانهم فهم دائماً على وضوء استعداداً لملاقاة الخالق.

1٤ - «أنفسهم متعوبة وأبدانهم مكدورة والناس منهم في راحة»

فهم الذين وصفهم أمير المؤمنين الله وكما ورد في نهج البلاغة/الخطبة ١٥٧ حيث قال: «نفسه منه في عناء والناس منه في راحة ، أتعب نفسه لآخرته ، وأراح الناس من نفسه».

فهم الذين أذعنوا لكلام سيد البلغاء أمير المؤمنين الله في نهج البلاغة حين قال: «اعلموا عباد الله إن التقوى دار حصن عزيز ، والفجور دار حصن ذليل، لا يمنع أهله، ولا يحرز من لجأ إليه بالتقوى تقطع حمّة الخطايا».

١٥ - «فهم عند الناس شرار الخلق وعند الله خيار الخلق»

حيث أشار إليهم رسول الله عَيْلَةُ بقوله: «شيعتنا ومحبونا عند الناس كفار، وعند الناس خاسرون، وعند الله رابحون، فازوا بالإيمان وخسر المنافقون» الزام الناصب ص ١٩٧. فمن الواضح ان المتمسكين بولاية أمير المؤمنين والأئمة المعصومين المنافي لدى المنافقين كفار والدلالة على هذا محاربتهم على مر العصور. فمعركة الجمل وصفين والنهروان ومعركة الطف الخالدة خير شاهد لحد الآن. فإن يخرجوا عن الاعتراف بخلافة بني أمية وبني العباس وأذنابهم إلى يومنا هذا فهم خاسرون لأنهم يرفضون مبايعتهم ، لكنهم وبلا شك عند الله تعالى هم الرابحون حقاً لتمسكهم بالثقل الآخر الذي أشار إليه النبى الأكرميَّ في حديث الثقلين.

١٦ ـ (إن حدثوا لم يُصدقوا)

إذ يجب أن نعرف أن الصدق هو مطابقة القول للواقع، وهو أشرف الفضائل النفسية والمزايا الخلقية، فهو رمز الاستقامة والصلاح، لذلك مجدته الشريعة الإسلامية، وحرّضت عليه في قوله تعالى: ﴿وَالَّـذي جاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولئكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ لَهُمْ ما يَشَاؤُنَ عنْدَ رَبِّهمْ ذلكَ جَزاءُ الْمُحْسنينَ ﴾.

14

### 

الزمر ٣٣.

ولا شك ان أتباع أهل البيت وخصوصاً ان أصحاب الإمام الله المتقين، عند أصحاب المصالح الشخصية والدنيوية كاذبون، لأن أكثرهم للحق كارهون في الأقوال والأفعال والعزم والنية.

۱۷ ـ «إن خطبوا لم يزوجوا»

والسبب في ذلك إما أن يكون بسبب عيشهم الخفيض وحالتهم المادية البسيطة وأداء الحقوق الشرعية من زكاة وخمس وصدقات ومواساة اخوانهم المؤمنين بالمال وذلك في قوله تعالى: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ ﴾. أو بسبب عقيدتهم والتزامهم الديني الذي لا يتلائم مع المجتمعات الفاسدة التي ترى في الإسلام فكرة كلاسيكية قديمة لا تتلائم مع التطور والرقي.

١٨ ـ (إن شهدوا لم يعرفوا).

أي انهم لا يشار اليهم بالبنان، لأنهم لا يطمعون بحب الرياسة والدنيا. لتمسكهم بأخلاق وتعاليم الأئمة الله فله فلقد جاء في بحار الأنوار والزام الناصب والغيبة للنعماني عن الإمام الصادق فل قال: «كونوا كالنحل في الطير، ليس شيء من الطير إلا وهو يستضعفها. ولو علمت الطير ما في أجوافها من البركة لم تفعل بها ذلك...».

١٩ ـ «إن غابوا لم يفقدوا».

فهم الذين أتعبوا أنفسهم لآخرتهم وأراحوا

الناس من أنفسهم فزاد زهدهم ونزاهتهم، فهم الذين اتخذوا صوامعهم بيوتهم وعضوا على مثل جمر الغضا وذكروا الله كثيراً. حيث إن عدم افتقادهم منجاة لهم من كل الفتن التي لا ينجو منها إلا من أخذ الله تعالى ميثاقه في عالم الذر.

٢٠ (قلوبهم خائفة وجلة من الله وألسنتهم مسجونة).

إن قلوبهم وجلة من الله تعالى لأنهم يعرفون الله حق معرفته ويعلمون أنه قد أعد الجنة للمتقين والنار للمخالفين ويعلمون أن القلوب التي تذكر الله دائماً مطمئنة تملأها السكينة، كما قال تعالى: ﴿هُو اللَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدادُوا إِيماناً ﴾.. سورة الفتحوان ألسنتهم دائمة الذكر والتسبيح حيث إن أحدهم زاد إيمانه كلما زاد هدوؤه واطمئنانه.

٢١ - «صدورهم وعاء لسر الله ، إن وجدوا أهـــلا نبذوه إليــه نبذاً ، وإن لم يجــدوا له أهلاً القــوا على ألسـنتهم أقفــالاً غيبــوا مفاتيحها وجعلوا على أفواههم أوكية صلب صلاب أصلب من الجبال لا ينحت منهم شيء».

۲۲ ـ «خزان العلم ومعدن الحلم والحكم وتباع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين»

هـم أصحاب العلوم التي عرفوها من خلال معرفة حقيقة العبودية في أنفسهم، فان الله سبحانه وتعالى ألقى في قلوبهم النور لهدايتهم ولتوفيقهـم في مجالات العلـوم المختلفة التي

mm

يعملون بها خدمةً للإمام الله في حال ظهوره المقدس. وهم قد توافر حلمهم وتجرعوا غيظهم مرضاةً لله سبحانه وتعالى وأسوةً برسوله وأهل بيته الطاهرين. وهم الحكماء في المواقف الصعبة، وبالتالي فإنها أخلاق الأنبياء والصديقين والشهداء كما في قوله تعالى: ﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحبُّ الْمُحُسنينَ ﴾. فصلت: ٣٣.

77 - «أكياس يحسبهم المنافق خرساء وعمياء وبلهاء وما بالقوم من خرس ولا عمى ولا بله أنهم لأكياس فصحاء حلماء حكماء أتقياء بررة صفوة الله أسكنتهم الخشية لله وأعيتهم ألسنتهم خوفاً من الله وكتماناً لسره».

هؤلاء الصفوة الأخيار يمتازون بالكياسة ما بهم حمق والرجل (والرجل كيس مكيس) أي ظريف في معاملته للناس. قد براهم الخوف بري القداح، لا ينابز بالألقاب، إن صمت لم يغمه صمته وان ضحك لم يعلُ صوته.

٢٤ - «فوا شوقاه إلى مجالستهم ومحادثتهم يا كرباه لفقدهم ويا كشف كرباه لمجالستهم اطلبوهم فان وجدتموهم واقتبستم من نورهم اهتديتم وفزتم بهم في الدنيا والآخرة هم أعز في الناس من الكبريت الأحمر».

٢٥ ـ « حليتهم طول السكوت بكتمان السر والصلاة والزكاة والحج والصوم والمواساة للإخوان في حال اليسر والعسر، فذلك

حليتهم ومحبتهم يا طوبى لهم وحسن مآب هم وارث الفردوس خالدين فيها ومثلهم في أهل الجنان مثل الفردوس في الجنان وهم المطلوبون في النار المحبورون في الجنان، فذلك قول أهل النار مالنا لا نرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار، فهم أشرار الخلق عندهم فيرفع الله منازلهم حتى يرونهم فيكون ذلك حسرة لهم في النار فيقولون يا ليتنا نرد فنكون مثلهم فلقد كانوا هم الأخيار وكنا نحن الأشرار فذلك حسرة لأهل النار».

### ٢ ـ أصحاب الإمام الله لا تختلف أهواؤهم

في كتاب الغيبة للنعماني ص ١٠٧ عن أحمد بن هوذة ، عن النهاوندي ، عن عبد الله بن حماد عن رجل، عن أبي عبد الله الله أنه دخل عليه بعض أصحابه فقال له: جعلت فداك إنى والله أحبك وأحب من يحبك، يا سيدى ما أكثر شيعتكم؟ فقال له: أذكرهم. فقال: كثير، فقال: تحصيهم؟ فقال: هم أكثر من ذلك ، فقال أبو عبد الله الله اله أما لو كملت العدة الموصوفة ثلاثمائة وبضعة عشر كان الدى تريدون ولكن شيعتنا من لا يعدو صوته سمعه ، ولا شحناؤه بدنه ولا يمدح بنا غاليا، ولا يخاصم لنا واليا، ولا يجالس لنا عائباً ولا يحدث لنا ثالباً ولا يحب لنا مبغضاً ، ولا يبغض لنا محباً. فقلت: فكيف أصنع بهذه الشيعة المختلفة الذين يقولون إنهم يتشيعون؟ فقال: فيهم التمييز وفيهم التمحيص، وفيهم التبديل، يأتي عليهم سنون تفنيهم وسيوف تقتلهم، واختلاف تبددهم، إنما شيعتنا من لا يهر هرير الكلب، ولا يطمع طمع الغراب

ولا يسال الناس بكفه وإن مات جوعاً قلت: جعلت فداك فأين أطلب هولاء الموصوفين بهذه الصفة؟ فقال: أطلبهم في أطراف الأرض أولئك الخشن عيشهم، المنتقلة دارهم، الذين إن شهدوا لم يعرفوا وإن غابوا لم يفتقدوا، وإن مرضوا لم يعادوا، وإن خطبوا لم يزوجوا، وإن ماتوا لم يشهدوا، أولئك الذين في أموالهم ماتوا لم يشهدوا، أولئك الذين في أموالهم يتواسون، وفي قبورهم يتزاورون، ولا تختلف أهواؤهم وإن اختلفت بهم البلدان.

### ٣. لا يستوحشون إلى أحد

روى الحاكم في مستدركه على صحيحي البخاري ومسلم، بسند صححه على شرطهما عن محمد بن الحنفية قال: كنا عند علي فسأله رجل عن المهدي فقال علي في : هيهات، ثم عقد سبعاً، فقال: ذاك يخرج آخر الزمان، إذا قال الرجل: الله قتل. فيجمع الله تعالى قومه، قزع كقزع السحاب يؤلف الله بين قلوبهم لا يستوحشون إلى أحد، ولا يفرحون بأحد يدخل فيهم، على عدة أصحاب بدر، لم يستقهم الأولون، ولا يدركهم الآخرون، وعلى عدد جنود طالوت الذين جازوا معه النهر.

### ٤ ـ أهل الإخلاص

روى الشيخ الصدوق في كمال الدين بسنده عن السيد الجليل عبد العظيم الحسني انه قال للإمام الجواد الله وقال له: إني لأرجو أن تكون القائم من أهل بيت محمد الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً ، فقال الله عز يا أبا القاسم ، ما منا إلا وهو قائم بأمر الله عز وجل ، وهاد إلى دين الله ، ولكن القائم الذي يطهر الله عز وجل به الأرض من أهل الكفر والجحود ، ويملؤها عدلاً وقسطاً هو الذي تخفى

على الناس ولادته ويغيب شخصه ويحرم عليهم تسميته، وهو سمي رسول الله وكنيه، وهو الدذي تطوى له الأرض، ويُذل له كل صعب، تجتمع أصحابه عدة أهل بدر: ثلاثمائة وثلاثة عشر من أقاصي الأرض... فإذا اجتمعت له هذه العدة من أهل الاخلاص أظهر الله أمره، فإذا كمل له العقد. وهو عشرة آلاف رجل. خرج بإذن الله عز وجل.

### ٥ ـ أولوا قوة وركن شديد

روى الصدوق في كمال الدين مسنداً إلى الإمام الصادق في قال: «ما كان قول لوط في ولا ذكر إلا شدة أصحابه، وان الرجل منهم ليُعطى قوة أربعين رجلاً، وان قلبه لأشد من زبر الحديد، ولو مروا بالجبال لقلعوها، ولا يكفون سيوفهم حتى يرضى الله عز وجل».

#### ٦ ـ معظمهم شباب

في بحار الأنوار والغيبة للنعماني، روي عن الإمام علي بن أبي طالب الله قال: ان أصحاب القائم شباب لا كهول فيهم إلا كالكحل في العين أو الملح في الزاد، وأقل الزاد الملح.

### ٧. النجباء والأبدال والأخيار

روى الشيخ الطوسي في غيبته مسنداً عن الإمام الباقر الله قال: «يبايع القائم بين الركن والمقام ثلاثمائة ونيّف، عدة أهل بدر، فيهم النجباء من أهل مصر والأبدال من أهل الشام والأخيار من أهل العراق».

### ٨ ـ كل يرى نفسه في ثلاثمائة

روى الطبري الإمامي في كتاب دلائل الإمامة مسنداً إلى الصادق الله انه ذكر أصحاب القائم الله فقال: «ثلاثمائة وثلاثة عشر، وكل يرى نفسه في ثلاثمائة». والاختلاف في العدد

# وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، كأنهم قد خرجوا من غاباتهم، قلوبهم مثل الحديد، لو أنهم هموا بإزالة الجبال الرواسي لأزالوها عن مواضعها

بين الأربعين والثلاثمائة

يرتبط فيما يبدو باختلاف مراتب هؤلاء الأصحاب الإيمانية ، وقد يكون عدد الأربعين خاصاً بأفراد تتمة العشرة الآلاف من أصحاب الإمالي ، أي ان كل واحد منهم يعادل أربعين رجلاً ، أما عدد الثلاثمائة فهو خاص بخلص أصحاب في أي الثلاثمائة والثلاثة عشر ، فكل واحد منهم يعدل ثلاثمائة رجل في آثار عمله الجهادي.

### ٩ ـ يمتازون بصفة التوسم

في بحار الأنوار عن أبي الفضل بن شاذان، روى عن الباقر على قال: «كأني أنظر إلى القائم وأصحابه في نجف الكوفة، ... كأن قلوبهم زبر العديد يعطى الرجل منهم قوة أربعين رجلاً، لا يقتل أحداً منهم إلا كافر أو منافق، قد وصفهم الله تعالى بالتوسم في كتابه العزيز بقوله ﴿إِنَّ فِي ذلِكَ لاَياتٍ للْمُتَوَسِّمِينَ﴾».

### ١٠ ـ رُهبانٌ بالليل، وليوث بالنهار.

في معجم أحاديث الإمام المهدي الله حاص ٤٧١ فيجلس بين الركن والمقام فيمد يده فيبايع له ويلقي الله محبته في صدور الناس، فيسير معه قوم أسدٌ بالنهار، رهبان بالليل.

توضيح: وردت في هذه الرواية صفة أصحاب الإمام الله بالأسود الضارية والتي من صفاته، صبره على الجوع وقلة الحاجة إلى

الماء واعتزاز

نفسه انه لا يأكل من فريسة غيره.

وهم الرهبان العبّاد القائمون بالليل الركع السجود المستغفرون لله بالأسحار. وهي حالات خاصة لا تجتمع إلا في قلوب المؤمنين المفعمة بالإيمان والتقوى المليئة بالمعرفة واليقين.

### ثانياً: الصفات الفكرية

### ١. عندهم مفاتيح العلوم الإلهية.

روى الصفار في بصائر الدرجات والنعماني في غيبته والصدوق في كمال الدين والخصال وغيرهم من طرق عديدة عن الإمام الصادق الله قال: «سيبعثُ الله ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلا إلى مسجد مكة ، يعلم أهل مكة إنهم لم يولدوا من آبائهم ولا أجدادهم ، عليهم سيوف مكتوبة ألف كلمة ، كل كلمة مفتاح ألف كلمة ...».

### ٢ ـ عرفوا الله حق معرفته.

روى بن أعثم الكوفي في كتاب الفتوح عن الإمام الصادق في ضمن حديث: «ويحاً لك يا طالقان، فإن لله عز وجل بها كنوزاً ليست من ذهب ولا فضة، ولكن بها رجال مؤمنون عرفوا الله حق معرفته وهم أنصار المهدي في آخر الزمان».

### ٣. أهل يقين وعبادة وولاية ، شعارهم يا لثارات الحسين.

روى السيد على بن عبد الحميد في كتاب الغيبة عن الإمام الصادق الله كنزُّ بطالقان، ما هوبذهب ولا فضة، وراية لم تنشر مند طويت، ورجال كأن قلوبهم زبر الحديد لا يشوبها شك في ذات الله، أشد من الحجر، لوحملوا على الجبال لأزالوها، لا يقصدون بلدةً إلا خربوها ، كأن على خيولهم العقبان ، يتمسحون بسرج الإمام الله يطلبون بذلك بركة ، ويحفون به ويقونه بأنفسهم في الحروب ويكفونه ما يريد منهم ، رجال لا ينامون الليل ، لهم دوى في صلاتهم كدوى النحل، يبيتون قياماً على أطرافهم ، ويصبحون على خيولهم ، كأن قلوبهم القناديل، وهم من خشية الله مشفقون، يدعون بالشهادة، ويتمنون أن يقتلوا في سبيل الله، شعارهم (يا لثارات الحسين) إذا ساروا يسير الرعب أمامهم مسيرة شهر يمشون إلى المولى إرسالاً، بهم ينصر الله

### ٤ ـ وحدوا الله حق توحيده ، قلوبهم مجتمعة بالمحبة والنصيحة.

إمام الحق».

في بشارة الإسلام، روي عن أمير المؤمنين إله قال ضمن خطبة بشأن أسماء أصحاب الإمام إله : «إلا انه إذا خرج، فاجتمع إليه أصحاب على عدد أهل بدر وأصحاب طالوت، وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، كأنهم قد خرجوا من غاباتهم، قلوبهم مثل الحديد، لو أنهم هموا بإزالة الجبال الرواسي لأزالوها عن مواضعها، وهم الذين وحدوا الله حق توحيده، لهم في الليل أصوات كأصوات الثواكل من خشية الله تعالى، قيام في ليلهم وصوام نهارهم، كأنهم من أب واحد وأم

واحدة، فلوبهم مجتمعة بالمحبة والنصيحة». ٥ لا يبالون في الله لومة لائم

روى نعيم بن حماد في كتاب الفتن مسنداً عن الإمام الصادق الله قال ضمن حديث عن الإمام المهدي الله : «يخرجُ في اثني عشر إن قلّوا، أو خمسة عشر إن كثروا، يسير الرعب بين يديه، لا يلقاه عدو إلا هزمهم بإذن الله شعارهم (أمت.. أمت) لا يبالون في الله لومة لائم...».

#### ٦ ـ التصاقهم بالقرآن الكريم

في نهج البلاغة عن الإمام علي بن أبي طالب الله قال في خطبة يشير فيها إلى غيبة المهدي الله والى أصحابه: «... ثم ليشحذن فيها قوم شحذ القين النصل، تُجلى بالتنزيل ابصارهم، ويُرمى بالتفسير في مسامعهم، ويُغبقون كأس الحكمة بعد الصبوح...».

#### ٧ ـ هم عصابة لا تضرها الفتنة

روى النعماني في كتاب الغيبة مسنداً عن الإمام علي بن أبي طالب في قال: «كونوا كالنحل في الطير، ليس شيء من الطير إلا وهو يستضعفها، ولو علمت الطير ما في أجوافها من البركة لم تفعل بها ذلك، في أجوافها من البركة لم تفعل بها ذلك، خالطوا الناس بألسنتكم وأبدانكم، وزايلوهم بقلوبكم وأعمالكم، فوالذي نفسي بيده ما ترون ما تحبون (ظهور المهدي في احتى يتفل بعضكم في وجهوه بعض، وحتى يسمي بعضكم بعضكم في وجهوه بعض، وحتى يسمي بعضكم بعضاً كذابين، وحتى لا يبقى منكم والملح في الطعام وكذلك أنتم تميزون حتى لا يبقى منكم إلا عصابة لا تضرها الفتنة شيئاً».

## النيابة

## فكأ مصر العبيّني العبوتان

### بقلم الباحثة ندى سهيل عبد محمد الحسيني

النيابة هـي النظام الذي اعتمده الإمام المهدي إبان غيبته الصغرى، والذي كان لابد مـن اتباعه في هذه المدة الحرجة والخطرة، من أجل إثبات وجوده الشخصي، وانـه هو الإمام محمد بن الحسـن العسـكري الله أولاً، وممارسـة دوره القيادي، وأداء واجبـه الرسـالي كإمـام ثانيـاً، إذ كوّن النـواب (رضـوان الله عليهم) قنـوات الاتصال الدقيقـة بينـه وبين شـيعته، من أجـل اصدار تعليماته وأوامره للمؤتمين به من المسلمين.

فقد مارس هؤلاء النواب دوراً بارزاً في حفظ كيان الجماعة الصالحة بما بذلوه من التزام عال بتوجيهات الإمام ووصاياه لهم ولشيعته، منذ بدء الغيبة الصغرى بعد استشهاد الإمام العسكري على عام (٢٦٠هـ)، وحتى وفاة النائب الرابع علي بن محمد السّمري عام (٣٢٩هـ)، أي على نحو سبعين عاماً تقريباً.

إذن فنظام النيابة يعد النظام الأمثل الذي أثبت نجاحه طيلة مدة الغيبة الصغرى، فبوجود هؤلاء النواب، لم تستشعر الشيعة الفراغ الناجم

كون النواب (رضوان الله عليهم) قنوات الاتصال الدقيقة بينه وبين شيعته، من أجل اصدار تعليماته وأوامره للمؤتمين به من المسلمين

♦ مـن البحوث المشـاركة في المؤتمر العلمـي الأول الذي أقامه مركز الدراسـات
 التخصصية في الإمام المهدي ﷺ في مدينة النجف الأشرف في ٢٠٠٧/٧/٢٢م.

المهدي المنتظر الله (٦)

### لمحات عن نظام النيابة:

إن القراءة الدقيقة لحياة أئمة أهل البيت وسيرتهم الله ترشدنا إلى أن نظام النيابة لم يكن خاصاً بالإمام المهدي الله وإنه قد تم اعتماد مثل هذا النظام من عصر الإمامين الهادي الباقر والصادق الله وانتهاءً بالإمامين الهادي والعسكري الله أن استقر وتجلى أمر هذا النظام بشكل أوضح في زمن غيبة الإمام المهدي الله وسلامه المهدي الله و فقد اتخذوا (صلوات الله وسلامه عليهم) عدداً من الثقات المخلصين في إيمانهم من شيعتهم وجعلوهم وكلاء ونواباً عنهم، يتحركون بإذنهم وبأمرهم، ويشكلون قنوات لللارتباط بالمؤمنين الموالين.

ويؤيد ما ذكرناه من وجود وكلاء ونواب للأئمة المعصومين عال الأئمة المعصومين التربي ما ذكره الشيخ الطوسي (ت/ ٤٦٠هـ) حيث قال: «... وقبل ذكر من كان سفيراً حال الغيبة نذكر طرفا من أخبار من كان يختص بكل إمام ويتولى له الأمر على وجه من الإيجاز ونذكر من كان ممدوحاً منهم حسن الطريقة ، ومن كان منموماً سيء المذهب ليعرف الحال في ذلك». (\*)

ثم قال: فمن الممدوحين حمران بن أعين المذي قال فيه الإمام الباقر على: «لا يرتد والله

عن غياب الإمام المهدي الله إبان عهد الغيبة الصغرى، فكان بحق النظام الأنسب الذي أثبت جدارة مهمة الإمام الله في غيبته.

وقبل الولوج في خضم حياة النواب الأربعة الذين تولوا النيابة الخاصة عن الإمام المهدي الله خلال غيبته الصغرى، لابد من الحديث عن نظام النيابة، وهذا ما سنتناوله في ضوء النقاط الآتية:

أولاً: مفهوم النيابة.

ثانياً: لمحات عن نظام النيابة.

ثالثاً: أقسام النيابة.

رابعاً: فلسفة النيابة الخاصة.

### أولاً: مفهوم النيابة:

النيابة لغة: النيابة بكسر النون من ناب، وناب عني فلان ينوب نوباً ومنابا، أي قام مقامي، وناب عنك في هذا الأمر نيابة إذا قام مقامك، وناب الوكيل عني في كذا، ينوب نيابة فهو نائب، وجمع النائب نواب. (()

وقيل (النوب): اسم لجمع نائب مثل: زائر وزر، وقيل هو جمع ويقال: انبته (أنا) عنه، واستنبته، والإنابة والاستنابة بمعنى: التفويض والتوكيل.

النيابة اصطلاحا: هي قيام شخص مقام غيره في التصرف بإذن منه، أو من وليه في

## إنْ نظام النيابة الذي أنشأ في عصر الإمام المهدي، يختلف عما كان علام النيابة الذي عليه في عصر الأثمة السابقين،

أمر أو عمل ما ، يقال: نائب الإمام ، ونائب الرئيس ، ونائب القاضي ، ونائب الشعب. (")
ونائب الإمام: هو من ينوب عن الإمام الغائب

أبدا»، ومنهم المفضل بن عمر الذي كان بواباً للإمام الصادق الله أن قال: ومنهم أيوب بن نوح بن دراج، الذي كان وكيلاً للإمام

## كان نظام النيابة في زمن العسكريين تمهيدا لعصر غيبة الإمام الحجة، بينما كان في زمن الغيبة الصفرى تمهيدا من الإمام المهدي الغيبة الكبرى

الهادي الله ومنهم علي بن جعفر الهماني، كان من وكلاء الإمامين العسكريين الله وغيرهم من الأصحاب الذين لا يتسع المجال لذكرهم. ثم ذكر أسماء جماعة من الوكلاء المذمومين. (°)

إلا أن نظام النيابة الذي أنشا في عصر الإمام المهدي الله يختلف عما كان عليه في عصر الأثمة السابقين الله ونوضح ذلك من خلال الآتي:

أولاً: إن وكلاء ونواب الأثمة الملك كانوا بمنزلة مراجع للناس في المناطق التي كانوا يسكنونها بعيداً عن منطقة سكن الإمام المعصوم المناطقة إلى أن الأئمة المناطقة عند عامة الناس ويشاهدونهم حتى مع وجود هؤلاء الوكلاء، وكان موضع سكناهم معلوماً عند عامة الناس، ولم يكن هذا الأمر متوافراً لكافة الناس في مدة الغيبة الصغرى، بل كان محصوراً بالنواب الأربعة المناس خواص الإمام الله الذين يتمتعون بأعلى درجات الثقة.(1)

ثانياً: إن الإمامين الهادي والعسكري الهادي عاشا في ظروف قاسية اقتضت غيابهما عن الساحة العامة نوعا ما، لذا عملا على تأسيس نظام النيابة، بمعنى أوسع مما كان عليه في عصر الأئمة السابقين الهي بحيث أنهم الماردوا أن يُعْنى هذا النظام بالقيام بجميع مهمات الإمام الله الاجتماعية والسياسية

والفكرية والفقهية، ولكن ليس بالشكل المستقل عن الإمام الله وإنما بشكله النيابي، كل هذا من أجل تحضير عقول الناس لقبول مسألة غيبة الإمام المهدي الله ولكي لا يكون الأمر مستهجناً، كان الاتصال بهم في كثير من الأحيان يتم عبر بعض الموثوق بهم حتى يعودوا شيعتهم فكراً وسلوكاً على غيبة الإمام الله .

إذن كان نظام النيابة في زمن العسكريين تمهيدا لعصر غيبة الإمام الحجة الله ، بينما كان في زمن الغيبة الصغرى تمهيداً من الإمام المهدي الله للغيبة الكبرى.(٧)

### ثانياً: أقسام النيابة:

كما أن غيبة الإمام المهدي الله انقسمت إلى مرحلتين (الصغرى والكبرى)، كذلك النيابة انقسمت إلى مرحلتين (^):

- ١ ـ النيابة الخاصة في الغيبة الصغرى.
  - ٢ ـ النيابة العامة في الغيبة الكبرى.
- 1. النيابة الخاصة: وهي أن الإمام الله يتخذ أشخاصاً خاصين كنواب عنه ويحددهم بالاسم والصفات، ويسهم كل منهم في تعريف الأمة باللاحق له، (أ) وهم ينوبون عن الإمام (أرواحنا لمقدمه الفداء) في مختلف المسائل التي خولهم إياها. (١٠)

ولا يليق بهذا المقام السامي إلا من تتوفر فيه الصفات المطلوبة والمؤهلات اللازمة

# عثلهم من ثيابتهم بالخصوص عن الإمام المهدي الله الأمانية. ب. التقوى جام (٣٢٩ النهدي بوفاته عام (٣٢٩ التي لا ينبغي إفشاؤها. هـ عدم التصرف هـ) انتهت مدة النيابة الخاصة ووقعت الغيبة ضايا الخاصة بالرأى الشخصى. و تنفيذ الكبرى، وقد نص عليه أبو القاسم الحسين بن

روح النوبختي قبل وفاته من الإمام الحجة الله.

فكان الشيعة يرجعون إليهم في أمورهم لما ثبت

وقد مارس هولاء الأربعة مهام النيابة بالترتيب المذكور كلما مات أحدهم خلفه الآخر الذي يليه، بمعنى أنهم (رضوان الله عليهم) قد حددوا بالأسماء والصفات وثبتت نيابتهم بالنص عليهم من الإمام الله وأسهم كل واحد منهم بالتعريف باللاحق له، ويُعد كل واحد منهم من أكابر علماء الشيعة، فكان الشيعة من اليبتهم من ألبر علماء الشيعة، فكان الشيعة نيابتهم بالخصوص عن الإمام المهدي الله وقد مارسوا دورهم النيابي ببدء مرحلة الغيبة الصغرى مدة سبعين عاماً تقريباً، استطاعوا أن يتحملوا خلالها أعباء هذه المسؤولية الثقيلة والخطرة، بأحسن وجه، وقد اضطلعوا خلال هذه المدة بعدة مهام نذكر بعضاً منها:

ا ـ قيادة القواعد الشعبية الموالية للإمام المهدي الله ، من الناحية الفكرية والسلوكية ، امتثالا لأوامره الله .(١٠)

إخراج توقيعات الإمام المهدي الله وحل المشكلات وتذليل العقبات التي قد تواجه بعض قواعدهم الشعبية ، فكانت المشكلات تحل وفقا لتعاليم الإمام المهدي الله الواردة في

أ الأمانة. ب التقوى ج الورع. د كتمان الأمور التي لا ينبغي إفشاؤها. ه عدم التصرف في القضايا الخاصة بالرأي الشخصي. و تنفيذ الأوامر والتعليمات الواصلة إليه من الإمام الله ألى غير ذلك من الشروط.

ويطلق على النواب الخاصين (النواب الأربعة) وهم أربعة على ما يفهم من التعبير الأخير، وكانوا جميعهم من علماء الشيعة وزهادهم وكبارهم وهم(٢٠):

ا ـ عثمان بن سعيد العمري ، وهو أول النواب الخاصين بالإمام المهدي و كان باباً لأبيه وجده و من قبل وثقة لهما ، ثم تولى الوكالة الخاصة للإمام الحجة و ههرت المعجزات على يده.

Y. محمد بن عثمان بن سعيد العمري ، وهو النائب الثاني للإمام الحجة ، وقام مقام أبيه عثمان بن سعيد بعد وفاته بنص الإمام أبي محمد العسكري الله ونص أبيه عثمان عليه بأمر الإمام المنتظر الله .

"- الحسين بن روح النوبختي ، وهو الذي قام بأمر النيابة والوكالة بعد مضي محمد بن عثمان إلى رحمة ربه ورضوانه ، فكان ثالث النواب الخاصين بالإمام الحجة الله ، وذلك بالنص عليه من قبل محمد بن عثمان ، بأمر الإمام المهدي الله .

العلاء.(۲۰) ٨ ـ محمد بن شاذان.(۲۰)

٢. النيابة العامة: وهي النيابة التي لم تحدد بالتشخيص لشخص ما إنما حددت بعنوان عام ينطبق على هذا الفقيه، أو على ذاك الفقيه، فيعبر عن الفقهاء في عصر الغيبة الكبرى بأنهم (نواب عامون).(٢٦)

. أو هي: ان الإمام الله يحدد ضابطاً عاماً يكون الشخص الذي يصدق عليه هذا الضابط العام صدقا كاملا نائبا للإمام، ويحتل مركز الولاية العامة بحكم هذه النيابة، ويكون الوالي العام لشؤون الأمة الدينية والدنيوية.(٢٢)

. أو هي: النيابة المتمثلة بفقهاء الشيعة ومجتهديهم المؤهلين من نواحي العدالة، والأعلمية، والخبرة، ويطلق عليهم اسم (مراجع الدين)، ومفردها المرجع الديني، لرجوع الناس اليهم في أخذ الفتوى والإرشاد، ويتم وصول المجتهد إلى مرتبة المرجعية من خلال تأييد الناس والمؤسسات الدينية له.(^^)

وإن من يتولى المرجعية العامة للمسلمين في زمن غيبة الإمام (أرواحنا لمقدمه الفداء)، لابد أن تتوفر فيه الشروط الآتية: (٢٠) ١ - البلوغ. ٢ - العقل. ٣ - العدالة. ٤ - الرجولة. ٥ - الاجتهاد. ٦ - الحرية.

قال السيد محمد باقر الصدر أن يتوافر مجموعة من الشروط التي يجب أن يتوافر عليها من يتصدى لقيادة الأمة وتولي زمام الأمر وهي: العدالة، العلم، الوعي بالواقع وما يدور به من مستجدات، وكيفية استيعاب المبادئ الإسلامية لاشكالياته المختلفة. قال تعالى: ﴿ بِمَا اسْتُحُفِظُوا مِنْ كِتابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ

توقيعاته.(۱۱)

7. قبض الأموال وتوزيعها وإيصالها إلى حيث يجب دفعها، وهو من واضحات وظائفهم ومهمات أعمالهم، والمال المقبوض يكون عادة من الحقوق الشرعية التي يعطيها أصحابها من الموالين للإمام الله في مختلف البلاد الإسلامية. (١٠)

3 - المساهمة في إخفاء الإمام المهدي الله وذلك بالتزامهم مبدأ التقية مهما أحوجهم الأمر إلى ذلك، ويجعلونها طريقا لتهدئة الخواطر عليهم، وإبعاد النظر عنهم وعن الإمام الحجة الله الله عير ذلك من المهام الأخرى التي لا يسعنا ذكرها جميعاً تجنباً للإطالة.

ويجب الالتفات إلى انه كان للنواب الأربعة وكلاء في كثير من البلاد الإسلامية، يقومون بدور كبير في تسهيل مهمة النواب ووظائفهم، وكان هؤلاء الوكلاء محمودين في سلوكهم، مستقيمين في عقيدتهم معروفين بالزهد والتقوى والصلاح، وكانت مهمتهم الاتصال بالناس ومراسلة النواب الأربعة في القضايا والأسئلة الموجهة إلى الإمام الحجة ويأخذون منهم الأموال ويوصلونها، أو ويأخذون منهم الأوامر الصادرة إليهم في يصرفونها حسب الأوامر الصادرة إليهم في الأمور الخاصة، أو على الشيعة. (۱)

### وفيما يأتي نذكر أسماء بعض الوكلاء:

۱ - حاجز بن يزيد الملقب بالوشاء . (۱۰ محمد ابراهيم - إبراهيم بن مهزيار . (۲۰ محمد ابراهيم بن مهزيار . (۲۰ محمد بن إسحاق الأشعري القمي . (۲۰ محمد بن جعفر الأسدي . (۲۰ محمد بن جعفر الأسدي . (۲۰ محمد بن القاسم بن العلاء . (۲۰ محمد بن العسن بن القاسم بن

الشيعة لا جميعهم».

مخالفاً لهواه مطيعا

وغير ذلك من الروايات الأخرى التي تبيّن انه الله لم يترك المسلمين لاسيما شيعته سدى من غير مرجع ومفزع، فكان العلماء هم المرجع الوحيد لحل المشاكل التي كانت تواجه الشيعة منذ ذلك اليوم حتى يوم الناس هذا.

هـذا وإن المرجع الـذي يتقلد منصب النيابة العامة عـن الإمام المنتظر السلامة عليه مسـؤوليات أهمها ما يأتى:

ا - رعاية العالم الإسلامي بجميع طوائفه وفرقه، وتفقد شؤونهم والنب عنهم إذا دهمهم عدو، وغزا أرضهم كافر. حيات الإنفاق على الحوزات العلمية وتفقد جميع شؤونها الاقتصادية والاجتماعية.

الفقراء والبؤساء

شُهَداءَ ﴾ ، (٢٠) الرقابة ». (٢١)

وقد ثبت منصب النيابة العامة بنصوص النبي الله والأئمة الله النبي والإجماع والسيرة المتصلة القطعية للعلماء العاملين، والفقهاء الراشدين، ورواة أحاديث الأئمة الطاهرين، فيجب على كافة المكلفين الرجوع إلى العلماء حفظة العلوم والأخبار وآثار الأئمة الأطهار الكيا العارفين بالأحكام الصادرة عنهم بالنظر والاستنباط والعقل والتدبر، ولابد للمكلفين أن يأخذوا مسائل الحلال والحرام منهم ، ويرجعوا في قطع المنازعات إليهم ، وكل ما يقولون هو حجة عليهم ، لأنهم جمعوا شرائط الفتوى من قوة الاستنباط إلى العدالة والبلوغ، والعقل وسائر شرائط الاجتهاد، ولهم النيابة العامة، فالناس مكلفون بالرجوع إليهم اضطرارا لعدم تعين نائب مخصوص في زمن الغيبة الكبري. والروايات الواردة في حقهم كثيرة وهي مذكورة في كتب الحديث والفقه منها:

ب. ما جاء في التوقيع الشريف الصادر عن الإمام الحجة الله على يد نائبه الثاني محمد بن عثمان العمري، قال الله : «وأما الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنهم حجتى عليكم، وأنا حجة الله عليهم». ("")

ج. ما روي عن الإمام الحسن العسكري عن أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق في عديث طويل، جاء في طرف منه: «فأما من كان من الفقهاء صائنا لنفسه، حافظا لدينه،

والمحرومين.

### ثالثاً: فلسفة النيابة الخاصة:

كما أن الحكمة الإلهية هي التي اقتضت غيبة الإمام الحجة الله كذلك فإنها هي التي اقتضت وجود النواب الأربعة (رضوان الله عليهم)، حيث أن وجودهم الشريف، كان من الضرورات المسلم بها خلال مرحلة الغيبة الصغرى.

والنقاط الآتية توضح لنا بعضاً من أهم الأسباب والدواعي التي أدت إلى وجود النواب (رضوان الله عليهم).

ا ـ كونهم همزة الوصل بين الإمام وبين مواليه ، حيث كان النائب يتصل بالشيعة ويحمل أسئلتهم إلى الإمام ، ويعرض مشاكلهم عليه ويحمل إليهم أجوبته شفهية أحياناً وتحريرية في كثير من الأحيان ، وقد وجدت الجماهير التي فقدت رؤية إمامها العزاء والسلوة في هذه المراسلات والاتصالات غير المباشرة ، خصوصاً بعد أن كانت التوقيعات والرسائل ترد من الإمام المهدي المجلس بخط واحد وسليقة واحدة طيلة نيابة النواب الأربعة (رضي الله عنهم).

7- وجود النواب سوف يؤدي إلى الحفاظ على أسرار الإمامة من التسرب إلى الأعداء والمخالفين، فقد نهج النواب منهج التكتم والحنر، حتى لا يكون عملهم لافتا للنظر، وحرصوا (رضوان الله عليهم) على أن تكون حياتهم وتجارتهم طبيعية جداً غير مثيرة لأي تساؤل أمام الدولة، وعملائها.

3- القيام بمصالح المجتمع، وخاصة القواعد الشعبية الموالية للأئمة الشيخ خاصة تلك المصالح التي تفوت بطبيعة الحال بانعزال الإمام، واختفائه عن مسرح الحياة، شأن أي مصلحة للمجموع تفوت بفوات القائد والموجه.

٥ - إعداد الشيعة لتقبل فكرة النيابة من العامة عن الإمام ﷺ، عند تحول النيابة من أفراد منصوصين إلى خط عام، هو خط المجتهد العادل البصير بأمور الدنيا والدين، تبعاً للتحول من الغيبة الصغرى إلى الغيبة الكبرى.

- (۲) ظ: إبراهيم أنيس، المعجم الوسيط، ۲۲/
   ۹۱، محمد قلعجي، معجم لغة الفقهاء، ۹۹۰.
- (٣) أحمد فتح الله، معجم ألفاظ الفقه الجعفري،
   ٤١٩.
  - (٤) الطوسي، الغيبة: ٣٤٥.
  - (٥) ظ: المصدر نفسه ، ٣٤٦-٣٥١.
- (٦) ظ: ياسين الموسوي، الحيرة في عصر الغيبة الصغرى، ٩١. ٩٤.
- (٧) ظ: ياسين الموسوي، الحيرة في عصر الغيبة الصغرى، ١٤٣. ١٤٣.
- (٨) المفيد، أوائل المقالات، ٣١١، المفيد، المسائل
   العشر في الغيبة، ٢١.
  - (٩) محمد رضا حكيمي، كتاب شمس المغرب، ٤١.
- (١٠) فاضل المالكي، الغيبة الصغرى والسفراء الأربعة، ٩.
- (١١) محمد كاظم القزويني، الإمام المهدي من المهد إلى الظهور، ١٦٣.
- (۱۲) الطبرسي، اعلام الورى، ۲/ ۲۵۹. ۲۲۰ الطبرسي، تاج المواليد، ۲۸-۸۲، هاشم البحراني، مدينة المعاجز، ۷/ ۹.۵۰ محسن الأمين، أعيان الشيعة، ۲/ ۹۵-۵۹۸.
- (۱۳) محمد محمد صادق الصدر، تاريخ الغيبة الصغرى، ٣٨٣، حسين الشاكري، المهدي المنتظر الله ١٤٩٨.
- (١٤) محمـد محمـد صـادق الصـدر ، تاريـخ الغيبــة الصغرى ، ٤٧٢.
  - (١٥) المصدر نفسه ، ٤٧٨.
- (١٦) ظ: محمد محمد صادق الصدر، تاريخ الغيبة الصغرى، ٤٦٦، حسين الشاكرين، المهدي المنتظر، ١/ ٤٩٩.

- (١٧) محمد كاظم القزويني، الإمام المهدي من المهد إلى الظهور، ١٧٤. ١٧٥.
- (۱۸) التفرشي، نقد الرجال، ۱/ ۳۸۰ ، علي البروجردي، طرائف المقال، ۱/۲۳۱.
  - (١٩) النجاشي، رجال النجاشي، ١٦.
- (٢٠) محمد علي الأردبيلي، جامع الرواة، ٢ / ٤٤، على البروجردي، طرائف المقال، ١ / ٢٤٩.
- (۲۱) النجاشي، رجال النجاسي، ۹۱، الطوسي، رجال الطوسى، ۳۹۸.
- (۲۲) النجاشي، رجال النجاشي، ۳۷۳، الطوسي، رجال الطوسي، ۶۳۹.
- (٢٣) التفرشي، نقد الرجال، ٤٢/٤، علي البروجردي، طرائف المقال، ١ / ٢٣١.
- (٢٤) محمد علي الابطحي، تهذيب المقال، ٢/ ٣٣٧.
- (٢٥) التفرشي، نقد الرجال، ٢٢٨/٤ ، محمد علي الاردبيلي، جامع الرواة، ٢/ ١٣٠٠.
- (٢٦) فاضل المالكي، الغيبة الصغرى والسفراء الأربعة، ١٠.
- (۲۷) محمد رضا حكيمي، كتاب شمس المغرب، ٤١.
- (٢٨) اسعد وحيد القاسم ، أزمة الخلافة والإمامة ، 1٨١ ١٨١.
- (٢٩) اليزدي، العروة الوثقى، ١/ ٢٤ ، محسن الحكيم، مستمسك العروة، ١/ ٠٤.
  - (٣٠) المائدة: ٤٤.
- (٣١) محمد باقر الصدر، أهل البيت على تنوع أدوار ووحدة هدف، ٤٩٣.
- (٣٢) الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ٤٢٠/٤، الصدوق، عيون أخبار الرضا، ١/٠٤، نور الدين الهيثمي، مجمع الزوائد، ١/ ١٢٦، جلال الدين السيوطي، الجامع الصغير، ١/ ٢٣٣، المتقي الهندي، كنز العمال، ١٠/
- (٣٣) الصدوق: كمال الدين، ٢/ ٤٢٩. ٤٤٠ الطوسي: الغيبة، ٢٩١.٢٩٠ ، الطبرسي، اعلام الورى، ٢/ ٢٧٠ ٢٧٠ ، ١١١٣ . ٢٧٠ . ١١١٣ . ١١١٢ . الخرائج والجرائح، ٣/ ١١١٣ . ١١١٤ . الحر العاملي، وسائل الشيعة ، ٢٧/ ١٤٠ .

### llapean blamalla caagall

### عاقة القنداء والسنيمات من منظور قرانيه



بقلم: مجتبى السادة - صفوى - السعودية

يعتبر نزول النبي عيسى بن مريم الله من السماء عند قيام الإمام المهدي الله من الحقائق الثابتة عند جميع المسلمين(١) على اختلاف مذاهبهم ـ ومـن الأمور التـي لا تقبل الشـك والجدل.. مصداقاً لقولة تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسيحَ عيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ الله وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكن شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذينَ اخْتَلَفُواْ فيه لَفي شَلَّ مِّنْهُ مَا

لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمِ إِلاَّ اتِّبَاعَ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا

- بَـل رَّفَعَهُ اللَّه إلَيْه وَكَانَ الله عَزيزًا حَكيمًا
- وَإِن مِّـنْ أَهْـلَ الْكتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمنَـنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتُهُ وَيَوْمَ الْقيَامَة يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ (١) ومصداقاً لأحاديث نبوية عديدة ، قال رسول الله على : (كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم)، وقد ذكر هذا الحديث في صحيح البخاري في باب نزول عيسى ابن مريم عليتالها

#### يعتبر

نزول النبي عيسي بن مريم 🥮 من السماء عند قيام الإمام المهدي من الحقائق الثابتة عند جميع المسلمين. على اختلاف مذاهبهم.

❖ مـن البحوث المشـاركة في المؤتمر العلمـي الأول الذي أقامه مركز الدراسـات التخصصية في الإمام المهدى الله في مدينة النجف الأشرف في ٢٢٠٠٧/٢٢م.



ص١٥٨، وكذلك في صحيح مسلم كتاب الإيمان في باب نزول عيسى الله ج٢ ص ٥٠٠ ، وكذلك في مسند أحمد بن حنبل ج۲ ص۳۳۳.. وعــن الإمـام الباقر الله : (ينزل قبل يوم القيامة إلى الدنيا، فلا يبقى أهل ملة يهودي ولا غيره إلا آمنوا به قبل موتهم، ويصلي عيسى خلف المهدى الثيلة ).(٣)

يعتبر هذا النـــزول من أعجب الأعاجيب وأهم الحوادث، وأعظم الآيات وأكبر الدلالات.. أليس من العجيب أن إنساناً كان الأرض شم عرج به إلى السماء، وعاش هناك

## ولعل حكمة الله . في نزول عيسي .عند الظهور تقتضي دعما وتعزيزاً وتقوية لجانب الإمام المهدي والاعتراف والتصديق بأنه حق لاريب فيه

أكثىر مىن ألفىي

سنة ثم يهبط إلى الأرض !! مع ملاحظة أن هذا الإنسان يمتاز عن غيره بأنه:

أولا: نبي من أنبياء الله العظام ورسول من أولى العزم:

قال تعالى: ﴿ مَّا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ . '')

ثانياً: أنه صاحب شريعة وكتاب سماوي: قال تعالى: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ .(٥)

ثالثاً: أنه خلق من غير أب:

قال تعالى: ﴿قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُّ وَلَمْ يَمُسَسْ نِي بَشَرُ قَالَ كَذَلِكِ اللهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاء إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾.(')

رابعاً: أنه مؤيد إلهياً بالمعجزات: (إحياء الموتى، شفاء الأبرص والأعمى)

قال تعالى: ﴿ وَرَسُ وِلاَ إِلَى بَنِي إِسْ رَائِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ فَيْكُونُ مِّنَ الطِّينِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرً الطِّينِ وَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأَبْرِيءُ الأَكْمَ وَالأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمُوْتَى بِإِذْنِ الله ﴿ وَاللَّهُ إِنْ الله ﴿ وَالْمُونِي الْمُوْتَى بِإِذْنِ الله ﴿ وَاللَّهُ إِنْ الله ﴿ وَاللَّهُ إِنْ اللَّهِ ﴿ وَالْمُونِي الْمُوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ ﴿ وَاللَّهِ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِنْ اللَّهِ ﴿ وَاللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ الْمُؤْتَى الْمُؤْتَى الْمُؤْتِلُ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ الْمُؤْتِلُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ الْمُؤْتِلُ إِنْ اللَّهُ إِنْ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهِ الْمُؤْتِلُ أَلْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ أَنْ اللَّهُ إِنْ أَنْ اللَّهُ الْمُؤْتِلُ أَلْمُ أَلَا الْمُؤْتِلُ أَلْمُ الْمُؤْتَلُ أَلْمُ الْمُؤْتِلُ أَلْمُ إِنْ أَلْمُؤْتِلُ أَلْمُؤْتُلُولُ الْمُؤْتِلِ أَلْمُؤْتِلَا الْمُؤْتِلَ أَلْمُؤْتِلَا أَلَالِهُ إِنْ أَلَا الْمُؤْتِلِلْمُ الْمُؤْتِلَا الْمُؤْتِلَ أَلْمُؤْتُولِ الْمُؤْتِلَ أَلْمُؤْتِلُكُولُ

خامساً: أن أمته ـ اليوم ـ مسيطرة على العالم وذات قوة وشأن وأتباعه أكثر عدداً. سادساً: أن ملايين من صوره وتماثيله

منصوبة على الكنائس ومعلقة على صدور أنباعه.

وعلى كل

حال.. فالنبي عيسى الله أقدس موجود عند المسيحيين، ومن الطبيعي أن بقية الملل والأديان لا تتجاهل هذه الشخصية.. وكذلك المسلمون، يضعون السيد المسيح الله في المكان اللائق به، اتباعاً للقرآن الكريم الذي ذكر المسيح بالنزاهة والتبجيل.

عندما يأتى وقت الصلاة بعد لقاء الإمام والنبي.. يدعو الإمام المهدى الله السيد المسيح الله احتراماً له ، أن يكون هو الإمام في صلاة الجماعة ، فيأبى ذلك السيد المسيح قائلًا: لا، إن بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله لهذه الأمة، ويعنى بذلك أن الأمة الاسلامية لابد أن يحكمها شخص منها ـ باعتباره نبياً لدين سابق ـ إذاً .. فلا ينبغي له أن يحكم المسلمين أو أن يؤمهم في الصلاة، وبعد هذا الاعتدار يتقدم الإمام المهدى الله إماماً للصلاة ويصلى المسيح الله خلفه مأموماً.. وتكون الوظيفة الرئيسية الأولى للمسيح هي تأييد المؤمنين وحثهم وتوجيههم وتذكيرهم بدرجاتهم في الجنة، والقضاء على الكافرين والمنحرفين فيقاتلهم على الإسلام ويدق الصليب (بمعنى أن يقضى على المسيحية المعروفة المتخذة للصليب) ويقتل الخنزير ويحرم أكله ويضع الجزية على من بقى على دين اليهودية والنصرانية كما فعل رسول الله على ، وكذلك

ومؤيداً له.

يحتار الآخرون بالجواب عندما تسألهم: هل بإمكان شخص عادي يولد في المستقبل، غير مؤيد بالمعجزات والعصمة والعلم التام أي بــلا تأييــد إلهي أن يستوعب شخصية عظيمة كالسيد المسيح الله ؟.

فالمهدي على تصور أهل العامة وبعض المداهب الإسلامية الأخرى التي لا تعترف بولادة الإمام المهدي إلى الن يكون قادراً على استيعاب شخصية المسيح إلى المسلمين. غير قادر على استيعاب طوائف المسلمين.

لن يكون قادراً على استيعاب السيد المسيح لأن النبي عيسى الله رسول معصوم ومؤيد إلهياً بالمعجزات ومثله لايمكن أن يستوعبه إنسان عادي. سيولد في المستقبل عير مؤيد بالمعجزات والعصمة والعلم التام.. ولن يكون قادراً على استيعاب الأمة الإسلامية بلا تأييد إلهي بالمعجزة والعصمة والعلم التام لوجود مشكلات جوهرية تعترضه منها(^):-

1 – مشكلة إثبات كونه المهدي الموعود، فهو من دون التأييد الإلهي الخاص لن يكون قادراً على كسب القناعة التامة من الآخرين.. فكيف يصدقه الناس من غير التأييد الإلهي، خاصة إذا عرفنا كثرة

تكون عند السيد المسيح على مهمة المساعدة في قتل الدجال والقضاء عليه ، ومنازلة الكافرين كيأجوج ومأجوج.

ولعل حكمة الله . في نزول عيسى الله . عند النظهور تقتضي دعماً وتعزيزاً وتقوية لجانب الإمام المهدي الله والاعتراف والتصديق بأنه حق لاريب فيه ، وخاصة بعد الاقتداء بالإمام الله في الصلاة .. وعندما يقوم الإمام المهدي الله بكشف مواريث الأنبياء الله الأصيلة : كالتوراة والزبور والإنجيل ... ) فإن الأصيلة : كالتوراة والزبور والإنجيل ... ) فإن لكل المسيحيين وشريحة كبيرة من البشر بالحجة الواضحة بأن الإمام المهدي هو الوريث الشرعي لرسالات الأنبياء ولابد من الانضواء تحت قيادته الشرعية .. وسوف يمكث السيد المسيح في الأرض أربعين يمكث السيد المسيح عليه المسلمون .

والسؤال الذي يطرح نفسه: كيف يمكن استيعاب مثل هذه الشخصية بعد نزولها؟.. باعتبار أن ظهور عيسى الله بحاجة إلى استيعاب علمي وعملي وقيادي من قبل المهدي الموعود باعتباره يقوم شاهداً له وللرسالة (الإسلام) التي يرفع شعارها (الشهادتين) وكتابها (القرآن الكريم)

المهدي على التصور الشيعي، فهو ليس نبياً بل هو عالم مطهر معصوم وارث لتراث جده عن طريق آبائه، ملهم بذلك العلم الموروث معرف بالنص عليه من قبل أبيه المعرف من قبل آبائه المعصومين

### يقتضي أن تكون إمامة المهدي مستوعبة لعيسى النبي الرسول المعصوم المؤيد إلهيا

مدعي المهدوية

في العصر الحديث، وكيف يختلف عنهم وبالتالي يستطيع كسب فناعة الآخرين.

Y - مشكلة إقتاع علماء زمانه بالخضوع لآرائه في الجرح والتعديل وتخريج الحديث والاستنباط منه، فهو على أكثر تقدير مجتهد كباقي المجتهدين، يجوز للعوام أن يقلدوه ويرجعوا إليه ويخضعوا لأفكاره، أما المجتهدون الآخرون فلا يوجد لهم أي مبرر للخضوع لفهمه.

٣- مشكلة الأنظمة السياسية التي لاتسمح له أن يشكل تجمعه الحركي، إذ الأنبياء مع التأييد الإلهي لم يسلموا من الاستضعاف فكيف بالمهدي غير المؤيد.

وقد يقول قائل: بأننا نفترض أن المهدي بالتصور عند أهل العامة أو بعض المذاهب الإسلامية مؤيد بالمعجزة والعلم التام والعصمة.. فيرد على ذلك: أن هذا الافتراض سيجعل من المهدي بتلك الأطروحة (نبياً) لأننا افترضنا أن علمه علم تام لم يستمد من معلم بشري، وليس من شك أن هذا الفرض سوف يكون خلاف القرآن الكريم الذي نص على أن محمداً

وهذا بخلاف المهدي على التصور

الشيعي، فهو

ليس نبياً بل هو عالم مطهر معصوم وارث لتراث جده عن طريق آبائه ، ملهم بذلك العلم الموروث مع رف بالنص عليه من قبل أبيه المع رف من قبل آبائه المعصومين حتى ينتهي الأمر إلى النبي أن ، الذي عرّف بهم جميعاً.. وقد وجدت مثل هذه الحالة (عالم مطهر وارث للعلم ملهم به وليس بنبي) في الأمم السابقة ، وقص القرآن علينا خبرها:

### طالوت وارث لتراث آل هارون:

قال تعالى: ﴿وَقَالَ لَهُ مْ نَبِيُّهُ مْ إِنَّ اللّٰهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلكًا قَالُ وَا أَنَّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّٰهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْ طَةً فَي الْعِلْم وَالْجِسْم وَاللّٰه يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاء وَاللّٰه وَالْجِسْم وَاللّٰه يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاء وَالله وَالله وَالْجِسْم وَالله يُؤْتِي طالوت مشهورة ، وقتاله مع جالوت ، الذي طالوت مسلط على بني إسرائيل ، وآية ملك طالوت أن يأتي الله بتابوت أم موسى الله بعد أن رفعه الله منهم ، فعندما سالوا النبي وبعث الله الله منهم طالوت ملكاً ، رد الله عليهم التابوت إليه ما واريث الأنبياء).

### آصف بن برخيا وصى النبي سليمان:

قال تعالى: ﴿قَالَ الَّذِي عندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكَتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَكَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرُّا عِندَهُ قَالَ هَدَا مِن فَضْلِ رَبِّي﴾ (١٠) قصة آصف مشهورة ، الذي أحضر

ذلك.

إذاً.. لابد من مهدي مؤيد بالعلم والعصمة والمعجزة وليس بنبي، وليس هو الا المهدي على الطرح الشيعي الذي يستوعب ماعجز عنه المهدي بالأطروحات الأخرى.. فالمهدي على التصور الشيعي يستوعب ظاهرة على التصور الشيعي يستوعب ظاهرة المسيح، لأن هذا المهدي كان قد بشربه عيسى الله كما بشر به جده المصطفى صلى الله عليه وآله، وهو معصوم وارث لتراث النبوات النبوة الخاتمة ووارث أيضاً لتراث النبوات السابقة، مضافا إلى ذلك هو ملهم بهذا العلم كما ألهم آباؤه من قبل، مضافاً إلى ذلك هو مؤيد بالخوارق التكوينية، كما كان وصي سليمان آصف مؤيداً بها، ولم يكن

عرش بلقيس من اليمن إلى فلسطين.

واذا كان المهدي على التصور الشيعي قدادراً على استيعاب ظاهرة عيسى الله وأنصاره وهو نبي ورسول وصار من وزرائه وأنصاره ومؤيديه، فهو على استيعاب طوائف أمة جده أقدر.

نبياً بل كان وصياً وارثاً للعلم ، وكذلك الإمام

المهدى ابن الإمام الحسن العسكري الله.

وأخيراً لابد أن نعرف أن التصور القرآني الذي يفيد بظهور عيسى الله في آخر الزمان مؤيداً للمهدي، يقتضي أن تكون إمامة المهدي مستوعبة لعيسى النبي الرسول المعصوم المؤيد إلهياً، ولن تستوعبه هذه الإمامة إذا لم تكن معصومة.. إلا إذا افترضنا أن يكون صاحبها نبياً أو قبلنا بالتصور الشيعي للمهدي وأن الله تعالى أطال عمره لاستيعاب ظاهرة عيسى وتحقيق أمور أخرى من قبيل امتحان المؤمنين وتمحيصهم وغير من قبيل امتحان المؤمنين وتمحيصهم وغير

وليس من شك أن فرضية نبوة المهدي الموعود باطلة بالضرورة ، فلم يبق لنا الا المهدي على التصور الشيعي ، الذي يحفظ لنا أطروحة النبوة الخاتمة ويفترض قدراً أدنى من خرق القانون ، وهو أن يطيل الله تعالى عمر إنسان كما أطال عمر نوح الخضر وعيسى الله وأصحاب الكهف والخضر وغيرهم.

#### الهوامش

(۱) أحصى الشيخ لطف الله الصافي الكلبايكاني في كتابه منتخب الأثر ما مقداره (۲۹) حديثاً في هـذا الموضوع (صلاة المسيح خلف المهدي).. وكذلك الشيخ يوسف بن يحيى الشافعي من علماء أهـل السنة، القرن السابع الهجري، في كتابه عقد الدرر في أخبار المنتظر، أفرد للموضوع فصلاً كاملاً (الفصل العاشر) تحت عنوان: في أن عيسى ابن مريم الله يصلي خلفه ويبايعه وينزل في نصرته.

- (٢) سبورة النساء: ١٥٧ ـ ١٥٩.
  - (٣) منتخب الأثر ص ٤٧٩.
    - (٤) سورة المائدة: ٥٧.
    - (ه) سورة مريم: ٣٠.
  - (٦) سورة آل عمران: ٤٧.
  - (٧) سورة آل عمران: ٤٩.
  - (۸) شبهات وردود ص ٤٨٥.
    - (٩) سبورة البقرة: ٢٤٧.
    - ره) سوره البقره، ۱۲۷.
    - (١٠) سورة النمل: ٤٠.

## با حجخ الله



الشاعر: حسن عبد الأمير الظالمي

وانهض ففي سيفك الظلماء تتحسر فأدمعي من لظى الأحشاء تستعر وطالهم من عداهم ما به فقروا تقوده زُمرُ بالدين تستتر وصار من بايع الكرار يأتمر والمجتبى بنقيع الشّم قد نحروا في كلّ واعية من رزئها صور حقد، ترفّعُ أن تأتي به البشر دماء شيعة أهل البيت قد هدروا وليس يحكم إلاّ الكاذبُ الأشر

يا حجة الله قُم فالعدلُ ينتظرُ ماذا أبتّك من شكوى أبوح بها قد كابد المؤمنون الظلم أفدحَهُ مند السقيفة والتاريخ منهزمٌ فحيدر غصبوا جهراً ولايته وفاطم سلبوا بالظلم نحلتها وفي العراق بأرض الطفّ ملحمةُ وسمُّ أجدادك الأطهار يضرمه وكم رأيت بأم العين من دول وتدّعي أنّها بالعدل سائرةُ وتدّعي أنّها بالعدل سائرةُ

طال الغيابُ ولمّا يبزغ القمر لا بدّ يرجع من قد غيّب السفرُ

يا سيدي أيها المحجوبُ يا قمراً وكلّ من غادر الأوطان في سفر

طال انتظارُك حتّى قال قائلُنا وأولياؤك ما عادت معائشُهم متى نراك وقد حفّتْ لنا زمرٌ متى تؤمّ بنا فرضَ الصلاةِ تُرى متى نرى وعد ربّ البيتِ ناصعةً متى تلوحُ بنودُ الحق خافقةً

متى يلوح لنا في أفقنا الظفر هنيئة ، فلقد أضناهم السهرُ بنور وجهك تستهدي وتعتبر من خلفِك الشيعةُ الأبرارُ قد نفروا آياتُه وكما جاءت به السورُ ويخذلُ الله أعداءً بنا مكروا

هل في طوى أم برضوى أنت تستتر بطلعة منك نرجوها وننتظر به النواظر وازدانت به الصور بيضُ الصفاح ونار الحرب تستعر هـذا الإمام فـلا ذلّ ولا خَـوَرُ فـلا ربيعـةُ يـومَ الوعـد أو مضـرُ فما تخلُّفَ إلا الفاسق الأشِرُ إلى الشام فلا تبقي ولا تذر فلا تضمّهم الوديانُ والحفرُ فينزل (الروح) بالأنوار يأتزر خلف الإمام يصلّى فيه فاعتبروا من الضياء فلا خوف ولاحذرُ

يا صاحبَ الأمر في أيّ البلادِ تُرى هلا مننت على العشّاق في وَلَه هلا أطل علينا البدرُ فاكتحلت متى بمكّـة تعلـو الأفـقَ بارقــةً متى ينادى بجمع المسلمين ألا متى تعمّ جميع الخلق صيحتُه إلا أتتْ لوليِّ الله طائعـةً متى تسـير جيـوش الحـقّ ظافرةً متى تُزلزلُ أرضُ الله تحتهمُ وتقصد الرايةُ الشمّاء مقدسَنا يُدعى النصارى ألا هذا نبيّكُم وعندها يستقيم الأمر في بلج

## 

يوسف العاملي باحث وكاتب من المغرب

> يقول تعالى في سورة سبأ مخاطبا مجموع الإنسانية:

(قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاوَات وَالْأَرْض قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ في ضَلَال مُّبِينَ ، قُل لَا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ في ضَلَال مُّبِينَ ، قُل لَا تُسْأَلُونَ عَمَّا تَعْمَلُونَ ، قُلْ لَا تُسْأَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ، قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ ).

كل ما في الوجود يحاور الإنسان، وكل ما في الإنسان يحاور الكون، ولكي يكون هذا الحوار مدركا لفاعليته المنسجمة مع أبعاده الوجودية الحقيقية كان ولا بد من فاعل (الإنسان الكامل المهدي الكلامية) يوجه هذا الحوار إلى كشف حقائق الإنسان الكبرى، فهوية الإنسان الضائعة في التاريخ وفعل الإنسان فيه تجعل الإنسان العاقل يطرح سؤالا جوهريا: هل مسار الإنسان على مسرح الحياة كله صراع وحروب ودمار؟ أم مسرح الحياة كله صراع وحروب ودمار؟ أم الإنسان سوف يجعل من تجربته الوجودية

التاريخية حـوارا يكون من خلاله إنسانا واعيا بحقيقة كينونته الفاعلة في الكون.

### الإنسان مخلوق حواري:

الحوار يخلق في كينونة الإنسان الوعي بالمعرفة الحقيقة التي خلق لتكون حقيقته المبلغة لأهدافه الكبرى، فكان بذلك أكثر الأشياء جدلا، فكل الأشياء خلقت من أجله وكان هو فيها فاعلا بوعيه، لكن ما معنى أن يكون الإنسان واعيا؟ أن يكون الإنسان واعيا؟ أن يكون بساطة تعقل العقل العاقل، أي أن يكون في دوره فاعلا في تعقل الحقيقة الوجودية.

فما معنى تعقل الحقيقة

كان ولا به من فاعمل (الإنسان الكامم المهدي») ) يوجه هذا الحوار إلى كشف حقاشق الإنسان الكبرى

هوية

### الحكم العدل والحوارية الكونية:

الإنسانية مرت بحقب تاريخية عايشت فيها كل الصعوبات الطبيعية والاجتماعية فهل خلصت تجربتها على مسرح الأرض على وعى إنسانى، يجعل من الفرد الآدمى، الرقى في درجات وجوده السامية؟ أم أنها ما زالت تعاود تجاربها الماضية والمسحوقة في الحقب التاريخية في جهل معرفى لقيمة وجودها على الأرض التي جعلت فيها مستخلفة من طرف الرب الباري والرب الخالق؟

### الرب البارى والرازق الفتاح:

إن هوية الإنسان الآدمي المستخلف على وجه الأرض تحدد في وجهتين لإسمين إلهيين وهما الرب البارى والرازق الفتاح، فمن جهة الرب الباري يكون الآدمي في توجه إلى

كل مخلوق له رجلين ولسان وعينين وهو على هيئة الإنسان هـو آدم بالقوة غير أنـه ليس آدماً بالفعل، فآدم علم الأسماء كلها غير أن أغلب الآدميين اليوم لوسألتهم واحدا تلو الآخر، ما معنى أنك علمت الأسماء كلها فهل يستطيع الفرد الآدمى تعقل هذه الحقيقة الملازمة لوجوده الاستخلافي الأرضى؟ بدون تعقل هذه الحقيقة تبقى حقيقته مفقودة في وعيه الذاتي لذاته ، فيكون في ذلك جاهلا لدوره الوجودي الندى يجعل منه إنسانا حقيقيا يحمل صفات

الوجودية؟

خالقه في فعله.



الإنسان في سمو معرفي ورقي وجودي يجعل هذا المخلوق الإلهي يدرك ما عليه إدراكه في سبيل الدخول في العوالم الإلهية التي منحت له منذ

البداية وفي كل ذلك يوجد حوار كوني يمنح للإنسان المستخلف على الأرض التناغم مع كل القوى الوجودية الفاعلية في المنظومة الوجودية.

جاء في أحد الأدعية المرتبطة بالإمام المهدي الله ما معناه: أنه الله سوف يقيم العدل طولا وعرضا؟ فما هما العرض و الطول المقصودان في هذا الدعاء؟

فإقامة العدل العرضي يعني إقامة العدل الأرضي بين الأجناس بين الديانات بين الحاكمين والمحكومين بين الطبقات الاجتماعية بين بين الطبقات الاجتماعية بين جميع الناس فيكون سواسية في محضر الشريعة الإلهية المنسجمة مع طبيعة الفطرة السليمة التي سوف تنسجم مع النظام الكوني وأسماء الله الحسني في إظهار عدله المقدس سبحانه وتعالى المقدس سبحانه وتعالى الجميع، فعدل الله القائم اين أزلية الآزال وأبدية الآباد لا بد له من ظهور

في مسرح الحياة.

أما إقامة العدل الطولي فذلك يحتاج إلى شرح عميق للعلاقة التي تربطنا طوليا مع الله سبحانه وتعالى رب الأرباب جميعا.

جاء في مصباح الهداية إلى الخلافة والولاية للإمام الخميني: أنه سبحانه لما عين الأعيان الثابتة الحاملة لأسمائه الحسنى تنازعت فيما بينها فكان خلافها حول الدور المنوط بها في تعيناتها، فالتجأت إليه سبحانه وتعالى أي إلى موجدها وأصلها الإلهي طالبة منه أن يجعل لها حكما عدلا تحتكم إليه حتى تستطيع تأدية دورها الوجودي الإلهي الموجودة من أجله.

فتنازع المدارس الفكرية الظاهرية والباطنية والوجودية والتاريخية اليوم هو نفسه ذلك التنازع الذي كان في التعينات الإلهية الأولى في أسمائه، فكثرة المدارس الوجودية اليوم يجعل الباحث عن الحقيقة الدينية والإنسانية في حيرة من أمره، فالإسماعيلي وجد أن الباطن هو الأصل وأنه هو كل الحقيقة وما الظاهر إلا التابع، والزيدي يجد أن مسألة عدالة الصحابة لا نزاع فيها مع السنة ، والسنى يرى أن أصول الدين ثلاثة وهي التوحيد، والنبوة، والميعاد، كما أن أصوله الكلامية فيها إختلاف كبير مع كل المناهج فهو يميل إلى الجبر في فعله حتى وإن لم يعتقد به صراحة في فكره، وذلك ناتج عن خلل في الاعتقاد النظري لديه، كما يوجد في نفس الاتجاه اختلافا عميقا بين جميع النحل والملل الموجودة في ديانات العالم فالهندوسي مثلا يرى أن كل شيء هو براهما أي كل شيء حق، والبوذي يرى نفسه متحدا مع كل العالم في النيرفانا فيجد نفسه عابدا لله بذلك الإتحاد عبر رياضات روحية خطيرة، والدرزي يجد أن العقل المدرك هو كل شيء ، والزرادشتي

### ظهور الإمام المهدي اليوم في عصر الإعلام والسرعة والتواصل هو من أجل هذا

الحوارومن أجلهذا الإنسان

يجد أن العالم يتقاسمه إلهان متفقان في كل شيء واحد إله الشر والآخر إله الخير وهما شيء واحد في الأصل. والمسيحي يعتقد أن إلهه ينقسم إلى ثلاثة أقانيم روح القدس، الأب، والابن، واليهود يجدون أن يهوه هو الإله الذي لا يمكنهم أن يفهموا أحسن منه.

إن هـذا الصراع الفكري الخطير والمفارق يجعل من الكائن الإنساني، كائنا مليئا بالتناقضات الموضوعية فهل سوف يحسم هذا الصراع الخطير القائم في مملكة الإنسان الباطنية والظاهرية ليخلص إلى هوية إلهية تمكن هذا الكائن الإلهي إلى معرفة أبعاده الوجودية؟ سـؤال يصعب الإجابة عليه ما دام الكل يدعى الحقيقة لنفسه ويجدها الوحيدة لىقائە.

إن دور مولانا الإمام المهدى الله في ظل كل هذه الصراعات الفكرية والتصورية والذهنية هو الحكم بين كل هذه الاتجاهات والعدل فيما بينها فيكون هو بمنزلة إسم الله الأعظم (الحكم العدل) ولنتأمل فنرجع الدائرة الوجودية من حيث بدأت لتطلق كل أسرارها في كل الآفاق وفي كل الأنفس لتظهر الإبداع الإلهي في أحسن تقويم إلهي، مصداقا للحديث القدسي (كنت كنزاً مخفياً فأردت أن أعرف فخلقت الخلق لأعرف) فيكون هذا الظهور المتجلى في قلب مولانا المهدى الخاتم للولاية التكوينية، بمثابة

تمامية الظهور الإلهى لكل النفوس وفي جميع الآفاق.

#### الخلاصة

سئل المرتضى الله بم عرفت ربك؟ فقال: بما عرفنى نفسه: قيل: وكيف عرفك نفسه؟ فقال:

لا تشبهه صورة ، ولا يحس بالحواس ، ولا يقاس بالناس ، قريب في بعده ، بعيد في قربه ، فوق كل شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كل شيء ولا يقال له أمام، داخل في الأشياء لا كشيء في شيء داخل ، وخارج من الأشياء لا كشيء خارج ، سبحان من هو هكذا ولا هكذا غيره.

إن جواب أمير المؤمنين هذا ، لهو لب جوهر الحوار القائم في مملكة الإنسان منذ الأزل، لذا فكل هذه التيارات الفكرية والأديولوجية والسياسية والإنسانية ما هي إلا صراع باطني من أجل معرفة رب الأرباب والتحقق به في آخر حوارها مع الوجود والكون والحياة والطبيعة. فظهور الإمام المهدى اليوم في عصر الإعلام والسرعة والتواصل هو من أجل هذا الحوار ومن أجل هذا الإنسان فهو الذي سوف يفتح للفقيه فقهه وللفيلسوف فلسفته وللعارف عرفانه فيوحد كل ذلك في نهج إلهي سليم يجعل توحيد الفقيه الظاهري يتساوق مع توحيد الفيلسوف العقلي يساوق توحيد العارف الكشفى الشهودي.

فهل يا ترى تجد المدارس الفكرية الإنسانية اليوم بعدما خلصت تجربتها الفكرية إلى صراع وحوار كونى بين جميع اتجاهاتها إلى فهم حقيقى للعلاقة التي تربطها مع مصيرها الغائي والأصلى؟

إن رب أمير المؤمنين الله هو رب الإمام المهدى الله وهو الفتاح العليم.

## البعد الديني والسياسي لدولة الإمام المهدي سيد

الاستاذ ثائر عباس النصراوي المدرس في كلية الشيخ الطوسي الجامعة

الدولة بمعنى مجتمع منظم له حكومة مستقلة وشخصية معنوية متميزة عن المجتمعات الأخرى المماثلة والتي تربطه بها العلاقات.(١)

وتقوم الدولة في المجتمع الإسلامي على أساس من القرآن لقوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وَأُولِي الأَّمْرِ مَنْكُمْ فَانْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهَ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَالْيُومِ الأُخْرِ ذلكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (٢) وقد اتفق المفسرون على أن الإطاعة تكون لله واجبة وللرسول كذلك، ولكن اختلفوا في تفسير أولي الأمر فمنهم من يقول يقسول بأنهم الأمراء والسلاطين أيّاً كانوا، وغيرها من بأنهم الأخرى. أما الشيعة الإمامية فيقولون بأن أولى الأمر هم المعصومون على الأمامية فيقولون بأن أولى الأمر هم المعصومون على من أهل بيت

الرسول على وهذا ما أكده السيد الطباطبائي في تفسيره. (٢) وهو ما سيتضح عندما نبين الأسس التي تقوم عليها دولة الإمام المهدي الله.

أما في الفكر الغربي فتوجد عدة نظريات لتفسير معنى الدولة ومنها ما قاله أرسطو (أن الدولة توجد لتوفير حياة طيبة للمواطنين).(٤)

أما هوبز فيقول: (لن تكون هناك حضارة ما لم تعط هذه الحضارة ضمانات تنبع من سلطانها على الحياة والموت).(٥)

ويقول جون لوك: (لابد من أن يقام جهاز عام للحكم حتى نتمتع بحقوق الحياة والحرية)<sup>(١)</sup> اما هيجل فيرى: (ان الدولة هي الفكرة الإلهية كما توجد على الأرض، وكل قيمة للإنسان مشتقة من انغماسه في مشاكلها).<sup>(٧)</sup>

وفي القرن السابع عشر برزت بدايات لنظرية العقد الاجتماعي التي توجها (جان جاك

العقد الاجتماعي) السياسية يجب الشعب.(٨)

روسو) بكتابه (نظرية

وتنص على أن السلطة

أن تعبر عن إرادة

يشكلها مجتمع اشتراكى

دولة الشعب وهو التعبير

للدولة الاشتراكية بمعنى

قد دخل مرحلة الإدارة

العامة بحيث يدير نفسه

فلا حاجة إلى حكام.(٩)

الرأسمالية فإنها إجمالاً

تقوم على انتخاب الشعب

لها اما بواسطة أعضاء

برلمانيين يشكلون

مجلساً للنواب بحيث

يتكفل هدا المجلس

بالسلطة التشريعية

بحيث يكلفون رئيس

وزراء أو رئيساً

للقيـــا م

بالمهام

أمـــا الدولة

أما الدولة الاشتراكية

فهـــــى التي حتى تصل إلى الشيــوعي أنالمجتمع اللذاتية بنفسه

دستور البلاد أو بواسطة الجمع بين الإثنين وهو انتخاب أعضاء برلمانيين، وانتخاب رئيس للدولة.(١٠)

وهناك تفريـق بين الدولـة والحكومة، فقد فرق (لاسكى) تفرقة دقيقة بين الدولة والحكومة لأن الدولة هي الجهاز والحكومة هي الأشخاص الذين يحكمون باسم الدولة. فالدولة على ذلك تصور نظرى، أما الأشخاص فهم يتغيرون، ولا تختلط الصورتان إلا في المجتمعات البدائية أو الدول الدكتاتورية ، حيث يدعي الحاكم المستبد انه الحكومة والدولة.(١١١)

فالمجتمع القائم على الدكتاتورية أو الملكية - في أغلب الأحيان - تكون الدولة أداة قمع في يد الطبقة المستغلة.(١٢)

وتوجد في الدولة أحراب بعضها خفي، وبعضها علنى وبعضها يمارس الحكم فعلاً أما بمفرده أو مع غيره من الأحزاب.(١٣)

الحق في منع الأحزاب أو الاذن

وترى أكثر الدول لنفسها

لها بالنشاط طبقاً لما ترى الدولة لنفسها من المصالح أو يمثل كل حزب أيديولوجية معينة، أي نظرة خاصـة إلى الكون والحيـاة، ومن هنا يقع التناحر النظرى والاجتماعي والمصلحي

المباشر للرئيس أو رئيس الوزراء ـ حسب نظام كل دولة ـ يقوم هذا بالقضايا التنفيذية وفق

التنفيذية. أو بواسطة الانتخاب

إن دولة الإمام قائمة على أساس ديني وهي دولة فطرية فطرية الهية

أما في دولة الإمام المهدي فإنها تقيم العدل الكامل على ركائز مؤمنة بالعطاء الإلهي والقدرة والحكمة الإلهيتين، وانها لا تعترف بالتجزئة البشرية للحدود والدول

بين الأحزاب بشكل خفي حيناً وسافر أحياناً. (١٠٠) وإذا مارس الحزب الحكم في الدولة وحده فيسمى نظام الحزب الواحد، (١٠٠) ويطبق الحزب الحاكم نظريته على المجتمع. أما اذا كان الحكم في الدولة مكوناً من عدة أحزاب فيسمى بنظام متعدد الأحزاب.(١٠٠)

أما الوزارات في الدولة فإنها تدار من قبل مديريات عامة أو مؤسسات يتكفل كل منها الاشراف على المؤسسات والمرافق العامة التي يصعب على الأفراد الاشراف عليها كالسجون والجيش والشرطة والكمارك والبريد والتعدين... الخ، وتزيد الدول الاشتراكية على ذلك الاشراف على كل التجارات والشركات والبنوك وعمليات الاستيراد والتصدير والصناعات الكبيرة وغير ذلك.(١٧)

وهكذا فإننا نجد أن لهذين المفهومين

تأصياً تأريخياً عميقاً يمتد إلى ما قبل ظهور الحضارات، حيث نلاحظ أن الحفريات والأثار قد أثبتت أن الدين قد رافق الإنسان منذ بدء الخليقة، ويقول الدكتور (سليم حسن) في هذا الصدد (دلت البحوث العلمية البحتة حتى الآن على أن لكل قوم من أقوام العالم عامة مهما كانت ثقافتهم منحطة ديناً يسيرون على هديه ويخضعون لتعاليمه). (١٠٠ وأما المؤرخ الاغريقي (بلونارك) نحو ٢٠٠ سنة قبل الميلاد فيقول: (من الممكن أن نجد مدناً بلا أسوار ولاملوك ولا ثروة ولا آداب ولا مسارح ولكن لم ير الإنسان قط مدينة بلا معبد أو لا يمارس أهلها العبادة). (١٠٠)

ونلاحظ أن تجمعاً بمجموعات صغيرة كون مجتمعات صغيرة ثم تطورت إلى قرى ثم تبلورت بعد ذلك إلى مدن وأتلفت هذه المدن لتكون دولة ، وقد اختلف نظام الحكم في الدول كما ذكرنا سابقاً كلاً على حسب ظروفه وطبيعته.

أما الربط بين هذي ن المفهومين أي الدين والدولة . فسوف نقتصره على دولة الإمام قائمة على المهدي النموذج . لأن دولة الإمام قائمة على أساس ديني وهي دولة فطرية إلهية عالمية ، وذلك لأن النظام الدولي الذي يسبق ظهور الإمام المهدي الإمام المهدي الإمام المهدي الإمام المحضة والتي لا يكون والفساد الأخلاقي والعقائدي ، وقيامه على المصلحة والأنانية المحضة والتي لا يكون لها وجود في دولته المحضة والتي لا يكون ملاحظة المصالح العامة الواقعية وتطبيق العدل الكامل والعبادة المحضة لله تعالى ، الأمر الذي ينتج تغييراً أساسياً في سير التاريخ البشري. وكذلك فإن النظام الدولي قائم على المادية

## إن دولة الإمام المهدي الله هي دولة عالمية تسقط فيها الحواجز القومية، وتتوحد فيها الملل البشرية، متجاوزة حدود اللغات والاعراق أو التضاريس.

الأذهان. أي في ذلك الزمان . وان شملته اصلاحات بطبيعة الحال.

المام الأحراب في دولة الإمام الله فهو غير جائز على غرار ما هو حاصل اليوم من انقسام الأحراب إلى يمينية ويسارية وما إلى ذلك، وقد يستحق الفرد القتل فيما لو تضمن اتجاهه مخالفة صريحة للاطروحة العادلة الكاملة لدولة الإمام الله ولدين الإسلام.

ولدولة الإمام الله ملامح عامة تشمل النظم السياسية والاقتصادية والاجتماعية... الخ. وهي (٢٢):

أ العالمية: أن دولة الإمام المهدي الله في ضوء ما هو ثابت من النص الديني هي دولة عالمية تسقط فيها الحواجز القومية، وتتوحد فيها الملل البشرية، متجاوزة حدود اللغات والاعراق أو التضاريس. وهي دولة الأرض كلها كما يشير إلى ذلك القرآن الكريم بالقول: ﴿وَلَقَدْ كُتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأُرْضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ (٢٣)

ب - الإسلامية: كما تؤكد النصوص اليقينية الصحيحة أن دولة الإمام المهدي على هي دولة تقوم على أساس الإسلام، الإسلام الذي جاء به محمد بن عبد الله الله وليس ديناً جديداً، ولا هو الإسلام في معناه العام الذي يستوعب

في فهم الكون، ومبدأ العلمانية في فهم المجتمع، واعطاء زمام قيادة الإنسان بيد الإنسان.(٢٠٠)

أما في دولة الإمام المهدي الله فإنها تقيم العدل الكامل على ركائز مؤمنة بالعطاء الإلهي والقدرة والحكمة الإلهيتين، وانها لا تعترف بالتجزئة البشرية للحدود والدول، بل دولة عالمية واحدة برئاسة وقيادة واحدة، يتوصل الإمام الله اليها عن طريق الفتح العالمي. (٢٠)

أما الشكل السياسي لدولة الإمام المهدي الله فإنه يتضمن ما يلى:

ا. ان الرئاسة العليا في الدولة لن تكون ملكية ولا رئاسية ولا دكتاتورية بل ستكون إمامية ، لأن الحاكم الأعلى سيكون هو الإمام الله المنصوب من قبل الله سبحانه وتعالى ، وسيمارس هذا المنصب الإمام المهدي المنصب الإمام المهدي المنصب موجوداً ويمارسها خلفاؤه من الأولياء الصالحين من بعده.

٢ - أن دولة الإمام الله ستخلو بطبيعة كيانها العقائدي من البرلمان بصفته السلطة التشريعية، حيث أن هذه السلطة ليست للشعب ولا لممثليه بله عز وجل وحده طبقاً لتشريعه العادل الكامل.

٣- يظهر أن الشكل الإداري للحكم يمارس على الشكل المعهود للناس في زمانهم، أي على الشكل المعهود للناس قبل ظهور الإمام ﷺ مباشرة من دون إدخال تغييرات كبيرة على

### في أكثر من نص نقرأ وباشارة واضحة إلى التقدم العلمي الهائل والتقنية المتطورة التي نشهد في عصرنا الحاضر بعض أشكالها

وقفزة ثقافية هائلة لم تكن

كل الديانات التوحيدية والذي يعني التسليم إلى الله تعالى، بل هو إسلام القرآن وحده، وفي هذا الإسلام سوف تدخل جميع البشرية.

جــ الازدهار الاقتصادي: ومن أبرز معالم دولة الإمام المهدي الله هو الازدهار الاقتصادي، حيث يزول التفاوت الطبقى الفاحش كما يزول الفقر والحرمان، وتعم ظاهرة الثراء والغنى لمختلف شرائح الناس، وربما يمكن تفسير هـذه الظاهرة على اساس التقدم التقني، والاستثمار الواسع لثروات الطبيعة ، لكن ما يظهر من الروايات الشريفة أن المسألة ترتبط بصلاح الناس وايمانهم الذي يستنزل رحمة الله وعطفه على العباد كما في قوله تعالى ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكات منَ السَّماء وَالأَرْض ﴾ ، (٢٥) وجاء عن الإمام علي الله : «ولوقد قام قائمنا لأنزلت السماء قطرها ، ولأخرجت الأرض نباتها ، ولذهبت الشحناء من قلوب العباد، واصطلحت السباع والبهائم، حتى تمشى المرأة بين العراق إلى الشام لا تضع قدميها إلا على نبات».(٢٦)

د - الازدهار الثقافي : قد يبدو الحديث عن الازدهار الثقافي في مستقبل التاريخ البشري حديثاً عن أمر واضح وحقيقة لا تحتاج إلى بيان ، لكن النصوص الدينية التي بين أيدينا والتي تعود إلى أكثر من أثني عشر قرناً ماضياً حين تؤكد ذلك فإنها تتحدث عن نهوض علمي ،

بالحسبان يومئذ. فجاء عن الإمام الصادق اللهذات «العلم سبعة وعشرون حرفاً، فجميع ما جاءت به الرسل حرفان فلم يعرف الناس حتى اليوم غير الحرفين، فإذا قام قائمنا أخرج الخمسة والعشرين حرفاً فبثها في الناس وضم إليها الحرفين حتى يبثها سبعة وعشرين حرفاً».(٢٧)

هـ. التقدم العلمي الهائل: في أكثر من نص نقرأ وباشارة واضحة إلى التقدم العلمي الهائل والتقنية المتطورة التي نشهد في عصرنا الحاضر بعض أشكالها. عن الإمام الصادق المنان المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق ليرى أخاه الدي في المغرب وكذا الذي في المشرق يرى أخاه الذي في المغرب وكذا الذي في المشرق الباقر المنان القائم بعث في أقاليم الباقر المنان في كل أقليم رجلاً يقول: عهدك في كفك، فإذا ورد عليك ما لا تفهمه ولا تعرف القضاء فيه، فانظر إلى كفك واعمل بما فهما». (٢٠)

إن هـذه النصوص قد تطبق اليوم وبشكل طبيعي على التقنية العالمية في وسائل الاتصال والعلمانية، فالقراءة في الكف ربما تكون قراءة في جهاز محمول بالكف يستبطن جميع الأحكام الشرعية، وكذلك رؤيـة المؤمن في المشرق لأخيه وهو في المغرب فهذا ما نشهده اليوم عبر أجهزة الاتصال المرئي.

و ـ الديمومة: هناك سوال لدى عموم

### وهذه الأرقام جميعاً قد تذكر في الاستعمال العربي ليس على أساس التحديد وإنما على أساس الاشارة إلى امتداد الفترة الزمنية

الناس كما هو سوال لدى الباحثين في قوانين علم الاجتماع وتاريخ الأمم، أن دولة الإمام المهدي وهي دولة العدالة المطلقة التي ستحكم البشرية في نهاية التاريخ كم هو عمرها؟ هل تحتل مقطعاً زمنياً قصيراً أم طويلاً ثم تنتهي؟ وإذا انتهت دولة الإمام ماذا بعدها؟ هل تعود دول الاستبداد؟ أم ماذا؟

والجواب يكون أن سنن الطبيعة - كما يقول ابن خلدون - لا تقبل ذلك ، فكل دولة من الدول وكل حضارة من الحضارات تبدأ من مرحلة

دولة الإمام الله ترفض العنصرية، ونتيجة لذلك فإنها تصل الدلك على البشرية على حد سواء

ا لطفو لـة

شم مرحلة المراهقة ثم مرحلة الشيخوخة ثم تتتهي وهو ما لا يستغرق أكثر من عمر جيلين لا أكثر، (٢٠) فهل هكذا ستكون دولة العدالة العالمية؟ النصوص الدينية في هذا الموضوع جاءت متعددة ومختلفة، فبينما يؤكد بعضها أن حكم الإمام المهدي الله سوف لا يستغرق أكثر من سبع سنين، وتقول روايات أخرى انه

روايات ثالثة أنه سيستمر سبعين سنة، فيما تقول طائفة رابعة من الروايات انه سيدوم تسع عشرة سنة لا أكثر. فيما يقول قسم خامس من الروايات انه سيدوم ثلاثمائة وتسع سنين، اذن ما هو الموقف تجاه هذا الاختلاف في نصوص الروايات؟ ان الموقف الذي يمكن اختياره واعتماده في الجمع بين هذه النصوص هو أن تلك الطوائف من الروايات تتحدث عن عمر حكومة الإمام المهدي والتي هي بالتأكيد فترة محدودة سبع أو تسع عشرة، أو أربعون، أو ثلاثمائة وتسع، وهذه الأرقام جميعاً قد تذكر في الاستعمال العربي ليس على أساس التحديد

سيستمر أربعين سنة ، فيما تقول

لكن من المؤكد أن عمر دولة الإمام المهدي الله أطول من عمر الإمام نفسه، وهو عمر يمتد إلى نهاية عمر البشرية ومن خلال أئمة هدى صالحين مهديين واحداً بعد واحد. وفي هذا المضمون جاء عن الإمام الصادق الله عين سأله الراوي عن مدة مكث الإمام المهدي المهدي الله فداك لا يزال القائم فيه أبداً ؟ قال: نعم. قلت: فمن بعده ؟ قال: من بعده مهدي بعد مهدي إلى انقضاء الخلق».(٢٣)

وإنما على أساس الاشارة إلى امتداد الفترة

الزمنية.(۲۲)

زـ حكومة العدالة: العدالة هي عنوان الدولة التي يؤسسها الإمام المهدي الله وهذا العنوان لا

على المبلغين والخطباء واجب كبير وعظيم في نفس الوقت وهو الاهتمام بقضية الإمام المهدي، وذلك من خلال محاولة رفع المستوى الفكري للناس وتوعيتهم لهذه القضية والانتظار الايجابي لفرج ظهوره

ظهور الإمام الله ومخالفتها

المصالح العامة لعدم صدق أهدافها على جميع الأصعدة، وستنكشف له مضامين التيارات التي يدعي بها الغرب بين الحين والآخر كالعولمة مثلاً كما انكشفت لهم الشيوعية وشعاراتها لل الزائفة.

وهكذا اتضحت الصلة بين مفهوم الدين والدولة في دولة الإمام المهدي بحيث أن دولة الإمام المهدي المهدي المهذي المعنى هناك مجموعة توصيات يجب اتباعها لتوصلنا إلى فهم قضية الإمام المهدي المهد

1 - الاستفادة من التقنيات العصرية واستخدامها لصالح نشر قضية الإمام المهدي الله من خلال التعريف به الأمور.

Y ـ مطالبة الجهات الرسمية بالاهتمام الاعلامي بهذه القضية لنشرها والتنبيه إليها وانشاء المعاهد والمؤسسات التي تُدرس وتبحث في قضية الإمام المهدي اللها بحيث تكون هناك دراسات متخصصة في هذا المجال.

٣. بيان مفاسد الأنظمة العالمية التي تتحكم
 بالعالم ، بحيث جعل نظام دولة الإمام على هو
 المثال الذي نرومه ونطلبه.

٤ - الترويج لسياسة دولة الإمام المهدي الله

يعني مجرد شعار ترفعه هذه الدولة بمقدار ما يعني مدلولاً سياسياً وايديولوجياً يرتبط بهدف النظام الحاكم ومناهجه وأولوياته. وجاءت روايات عديدة حول هذا الموضوع ومنها:

عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عن عبد الله عن مسعود قال: قال رسول الله الله عن الدنيا إلا يوم لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً مني يواطئ اسمه اسمى يملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً. (٢٥)

ح: دولة الأمان: هذه ظاهرة يجب التركيز عليها، حيث لا تكفي العدالة وحدها لتحقيق الصورة المثالية لمجتمع صاحب العصر والزمان الله .

ويبدو أن دولة الإمام المهدي الله لا تخلو من مشاكل ونزاعات في داخل المجتمع، ومن هنا كان هناك. كما جاء في الثابت من الروايات. موقع كبير للقضاء والمحاكم، إلا أن (الأمان) هـو الظاهرة البارزة في تلك الدولة. ومن الروايات ما سبق ذكره عن الإمام على الله الدولة.

وعلى هذا فدولة الإمام الله ترفض العنصرية، ونتيجة لذلك فإنها تصل إلى كل البشرية على حد سواء ومما لا شك فيه أن المتتبع لأخبار دولة الإمام الله سوف تتضح الصورة لديه بانكشاف وجهات القصور والنقص والظلم وزيف الدعوات والمبادئ التي تسبق

.707

- (١٣) المصدر نفسه ص ٣٥٣.
- (١٤) المصدر نفسه ص ٣٥٣.
- (١٥) الموسوعة السياسية ص ١٩٥.
  - (١٦) المصدر نفسه ص ١٩٥.
- (١٧) تاريخ ما بعد الظهور ـ محمد صادق الصدر ـ
  - ص ٤٦١ ـ ٤٦٢.
- (١٨) التكامل في الإسلام احمد امين النجفي ج ٤ ص ٣.
  - (١٩) المصدر نفسه ج ٤ ص ٤.
  - (۲۰) تاریخ ما بعد الظهور ص ٤٦٠.
    - (٢١) المصدر نفسه ص ٤٦٠.
- (٢٢) ينظر معالم دولة الإمام المهدي الله عدر
- الديس القبانجي مجلة الانتظار عدد ١٠ رجب ١٤٢٨
  - هـ ـ ص ۱۲ ـ ۱۹.
  - (٢٣) الانبياء / ١٠٥.
- (٢٤) كتاب الغيبة ـ ابي جعفر محمد بن الحسن
  - الطوسى ـ ص ١٨١ ـ ١٨٢.
  - (٢٥) الأعراف: ٩٦.
- (٢٦) بحار الأنوار. محمد باقر المجلسي. ج ٥٢
  - ص ۲۸۰.
  - (۲۷) المصدر نفسه ج ٥٦ ص ٣٣٦.
  - (۲۸) المصدر نفسه ج ۵۲ ص ۳۹۱.
  - (۲۹) المصدر نفسه ج ۵۲ ص ۳٦٥.
- (٣٠) معالم دولة الإمام المهدي الله عدر الدين
  - القبانجي. مجلة الانتظار. ص ١٦.
  - (٣١) المقدمة عبد الرحمن بن خلدون.
- (٣٢) معالم دولة الإمام المهدي الله عدر الدين
  - القبانجي. ص ١٧.
  - (٣٣) بحار الأنوار ـ ج ٥٢ ـ ص ٣٨١.
  - (٣٤) كتاب الغيبة الطوسى ص ٧٥.

- ٥ ـ على المبلغين والخطباء واجب كبير وعظيم في نفس الوقت وهو الاهتمام بقضية الإمام المهدي في ، وذلك من خلال محاولة رفع المستوى الفكري للناس وتوعيتهم لهذه القضية والانتظار الايجابي لفرج ظهوره في ، وذلك بالدعوة إلى التمسك بالدين وتعليماته الصحيحة. وبهذا تتوفر الأرضية المناسبة لظهوره في وتهيئة القيادات التي بإمكانها حمل مسؤولية الدولة المنتظرة.

#### الهوامش

- (١) الموسوعة السياسية ـ كامل الزهيري ص ٢١٥.
  - (۲) النساء / ٥٥.
- (٣) الميزان في تفسير القرآن محمد حسين
   الطباطبائي ج ٤ ص ٣٩٥ فما فوق.
  - (٤) الموسوعة السياسية ص ٢١٦.
    - (٥) المصدر نفسه ص ٢١٦.
    - (٦) المصدر نفسه ص ٢١٦.
    - (٧) المصدر نفسه ص ٢١٦.
- (٨) ينظر ـ نظرية العقد الاجتماعي ـ جان جاك
- (٩) مدخل إلى العلوم السياسية ابدوريا ترجمة نوري محمد حسين ص ٥٠ فما بعدها.
- (١٠) ينظر ـ مدخل إلى العلوم السياسية ـ ص ٧٠ فما بعدها ، الموسوعة السياسية ص ٨٩ ـ ٩٠ .
  - (١١) الموسوعة السياسية ص ٢١٥.
- (١٢) المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة ص

## **أحلت** وقوع <del>الغيبة</del> وثبوتها

الشيخ نزيه محي الدين استاذ وباحث في الحوزة العلمية

من المنطق، وضرورات العقل ١ \_ وجود نصوص تدل على المهدي الله ، من المنطق، وضرورات العقل العبية بالاسم، والنسب.

٢ ـ ثبوت تحقق هـذا الوجود، لهـذا المنصوص عليه، بالولادة، والتعايش.

٣ ـ فإذا ثبت الأصلان السابقان، ثبت بشكل ذاتي، أنه صاحب الغيبة، فلا يحتاج إلى أكثر من دعوى الغيبة؛ لأنها نتيجة حتمية للمقدمات، من البشارة، والتحقق (بالتسمية، والتعيين، والوجود، من ولادة، وتعايش).

ولكن، من أجل قطع الشكّ في هذه النتيجة، عند من يشكّك، فيجب ذكر التواصل، بعد ادعاء الغيبة، وهذا يعتمد على طرق الإثبات الخبرية، المعتمدة عند البشر، وأرقى هذه الطرق، هي طريق نقل الثقة عن ثقة، مع العلم، أنه لا يثبت شيء في الدنيا إن لم تثبت هذه الطريق؛ بل لا حقيقة تاريخية \_ مطلقاً، على أن هذه الطرق، من المنطق، وصرورات العمل المشطى، وصرورات العمل المشار إليها في زمن ما؛ لتكون القضية المنطقية متحققة، وتسمى قضية صادقة، يتطابق فيها نسبة المحمول للموضوع، مع الواقع الخارجي، فعند ذلك، تكسب القضية صفة القطع، واليقين المعرفي، لمن لم يصدق بقول النبي أو الأنبياء الإنهاء المناهم عدم صحة السند، أو عدم تعقل القضية، أو بإنكار قول الأنبياء الله فكله سواء، من الناحية المنطقية، ويحتاج إلى نفس التسلسل المنطقي، مع فارق اختصار بعض الحلقات، المنطقي، مع فارق اختصار بعض الحلقات، فإن من يصدق بقول النبي أنها يختصر جملة إجراءات، ولكنه يبقى، يحتاج إلى تحقق البشارة. ويحتاج إلى تحقق البشارة. ويحتاج إلى تحقق البشارة.

## إن البشارة لم تكن على لسانه الشريف وحده الله بل على لسان أنبياء آخرين، وفي رسالات أخرى، بل وفي عموم الديانات

ـى أكثـر ـ كما استدلوا

\_ لا أصل لأحاديث المهدي. وهذا

الشكل من الاستدلال، خلط للأوراق، وخرق لكل تفكير وتسلسل منطقي.

هنا \_ يفاجأ المرء، بالرجوع القهقرى، بواسطة دليل ظني، غير صحيح، على أصل البشارة، وأصل أحاديث المهدى الله ، فإذا أراد قائلهم أن يجامل، وأن يتلّبون فيقول: إن هذه القضية ، تثبت أن أصل قضية المهدى ، غامضة ، ومشوّشة ، ولا يمكن معرفتها ، ولا طريقة التعامل معها ، حتّى لولم ننف أحاديث البشارة بالمهدى، بشكل إجمالي. وهذا يثبت أن النبي عَيْلاً حينما تكلم عن المهدى، بهذه الصراحة، والوضوح، والتكرار بكثرة، لم يضع أيّ تكليف على المسلمين، تجاه هذه القضية، مما يبقيه إخباراً عبثياً مزعجاً، لا داعى له، وهـ ويشـوش فكر المسلمين، بقضيـة يدّعي أنها قضية ارتكازية ، والنتيجة هي قضية غير مطلوبة \_ أصلاً ، وأقل من هامشية ، فكيف تكون قضية مركزية، في فكر المسلم، وهي غير مطلوبة منه، بأيّ موقف كان؟

وعلى هذا \_ يكون النبي أن أن قد فعل عكس ما هو مأمور به من البيان ، وهذا اللازم ، لا يهم أصحاب هذا الاتجاه السلبي ، تجاه النبي أن بل الأنبياء أن والرسالات ، خاصة إذا أخذنا بنظر الاعتبار أن البشارة لم تكن على لسانه الشريف وحده الله بل على لسان أنبياء آخرين ،

طرق إثبات التاريخ تشدداً؛ لأن هناك ما هو أقل من هذا المعيار تشدداً، ويؤخذ به عند محقق التاريخ، ووقائعه، بل عند جميع العقلاء، فيما إذا أرادوا إثبات حدث، كطرق القرائن الدالة، بل ما هو أدنى منها مرتبة، من الطرق الظنية، كالآثار، والدلائل الأخر، التي يأخذ بها المحققون، في إثبات الوقائع التاريخية. فإذا ثبتت هذه الطريق، أو جملة طرق معرفية لثبوت الواقع التاريخي الخارجي، فلا مجال إلا التسليم بوقوع الغيبة، فضلاً عن إمكانها، والبشارة بها.

وهده سلسة متكاملة ، لا بدّ من الترابط بينها ، ولا يصح إغفال بحث حلقاتها ، لمن يريد أن يبحث بطريقة علمية ، ولا يجوز عكس القضايا ، بطريقة مقلوبة ، كما وقع لبعض المذاهب الإسلامية ، وتابعيهم في تناول هذه القضية . فإن بعض المذاهب الإسلامية تعاملت مع هذه القضية بشكل غريب ، من ناحية منطقية ، فمثلاً هم يثبتون صحة نصوص ناحية منطقية ، فمثلاً هم يثبتون صحة نصوص البشارة بالمهدي الله ، وغيبته ، وبعد أن يصلوا إلى اسمه محمّد بن الحسن الله ، ويسلمون بوقوع ولادته ، لكنهم يشككون في غيبته ، بحجة أن ادعاء الغيبة ، إنما هو ادعاء صدر عن نوابه من أجل المال. وهؤلاء الذين يعتبرهم التاريخ ثقات ، ومن أتقى الناس ، وأمثلهم طريقة ، هم كاذ بون \_ كما زعموا \_ بسبب حب المال. وعليه كاذ بون \_ كما زعموا \_ بسبب حب المال. وعليه

سيتضح ذلك في الفصل التالي.

وفى رسالات أخرى، بل وفي عموم الديانات كما

هذا المسار الفكرى، كثيراً ما يقع في شرك عشوائية التفكير، إذ لا يهمه، ولا يعتني أبداً أن ينعكس تفكيره في أيّ مرحلة من المراحل، وأن يقفز من مرحلة إلى أخرى، بعيداً عن المنطق، والتفكير السليم، وهده هي العبثية في الفكر بأجلى صورها.

نستطيع أن نمثل لهده القضية ، بأمثلة واقعية ، لفكر المغفلين ، والجهلة ، حين لا يميّـزون تسلسل الأفكار. فمثلاً حين نقول: إن الطبيب الفلاني حاذق، إنما نقول ذلك لشهادة جامعته، وشهادة زملائه الأطباء، وشهادة المرضى، الذين عالجهم، ولكن سرعان ما نسمع من الجهلة: إن هذا الطبيب لا يفهم ، بدليل أنه طبب فلاناً ، فوصف له وصفة ناقصة ، فانتكست صحته وبعد التحقيق ، يتبيّن أن المريض لم يلتزم بتوصيات الطبيب، وسمع نصيحة زائر له، بأخذ دواء إضافي، سببله ما لا يمكن السيطرة عليه. وما أكثر ما يمرّ بنا مثل هذا الحدث في الحياة الواقعية بالفعل. ولقد كنت أتصور أن هذا شأن الشرق الغارق بالجهل حسب، ولكن بعد الخبرة الحياتية، تبيّن لي أنه حالة شائعة عالمياً، عند كل السطحيين، والجهلة في العالم، حتّى في أكثر الدول تقدماً. وهذا يشبه \_ إلى حد بعيد \_ ما يقوم به بعض أصحاب المذاهب، تجاه قضية الغيبة، فهم يحاولون نفيها، بأدلّة فلسفية، خيالية ، غير متحدة الموضوع مع المدعى ، ولا تثبت في النقاش ، وبسببها ينفون أصل القضية

الثابتة بالأدلّة النصوصية عندهم ، كما هو حال الطبيب الثابتة براعته بالشهادات العلمية، بدليل لا يمت إلى أصل القضية بصلة ، بل هو يثبت عكسها.

وهكذا فادّعاء عدم وثاقة نواب الإمام، لاحتمال الاستفادة المالية ، هو من أوهن الطرق المنطقية؛ لأن الوثاقة تنفى الاحتمال المذكور، فكيف يكون الاحتمال نافياً للوثاقة؟ ثمّ إن البحث في احتمال الخيانة المالية لا يمكن أن يكون جزءً من دليل النفي؛ لأن هذا الادعاء لا يكفي فيه الاحتمال \_ أوّلاً \_ بل يجب أن يكون محققاً، وأنّى لهم هذا؟ ثمّ إن الأمر لا يتعلق في الحقيقة بالنواب الأربعة فقط، بل بمجموع علماء، وفقهاء المذهب، الذين فيهم من هو أكثر علماً ، وأعظم شأناً ، من النواب ، وتسليم كل هـذا المجموع بصحة نيابتهـم، لم يكن عن جهل عند العلماء منهم ، بل العالم تصرّفه عين العلم، ثمّ كما يظهر، من مجمل تصرف علماء الشيعة، بأنهم كانوا يمتحنون النواب، بقضايا لا تقبل الشك، من قبيل الخوارق، والمعجزات، واختبار الأمانة، والصدق، بالإضافة إلى تيقنهم ، من خلال اللقاء السرى لقادة الشيعة بالإمام، إخبار الإمام نفسه عن وكلائه ، وتوثيقهم ، أو نفى بعضهم. أى باللقاء السرى مع خاصته ، الذين لا شبهة فيهم ، وهم من ينشر الخبر، وحين يكون اللقاء بهذا الحجم، يكتسب صفة التواتر، التي هي أقوى أدلّة المعرفة.

نأتى إلى معالجة التسلسل المنطقى لإثبات وقوع الغيبة ، مع عدم الاستشهاد بالنصوص \_

### فإن شهادة المولّدة، وشهادة الأهل، بثبوت النسب ـ خصوصاً الأب ـ هي مما يعتبر شرعاً، وقانوناً، وواقعاً

متعمدين \_ لأن البحث خارج عن هذا؛ ولأن النصوص تملأ مجلدات، وهي موجودة بكتب مستقلة، يمكن الركون إليها، ودراستها، مع أننا سنذكر ما يتعلق بالبشارة

ا ـ تسمية الإمام، وتخصيص سلسلة آبائه، وهـذا ثابت لمـن درس النصوص، عن رسول الله وعن الأئمة الأطهار الله واحداً بعد واحـد، بأنه محمّد بن الحسـن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسـين بن (عليّ بن أبي طالب) الذي عليّ بن الحسـين بن (عليّ بن أبي طالب) الذي جعل الله ذرية نبيـه وعن أيّـة كرامة للأنبياء. الله، لا تقـل أعجوبة وعن أيّـة كرامة للأنبياء. وهذا التعيين، إذا ناقش فيه المزوّرون، ورضي بتزويرهم العقـلاء من طالبي الحق والحقيقة، بوان معنى ذلك، هو التسليم بكـذب التاريخ، وعدم صدقه، إذ لا حقيقة تبقى، ولا دين، ولا وجود لأيّ معنى للتاريخ في الحاضر.

Y \_ إثبات ولادة الإمام، وثبوت وجوده، وهدنا بسيط من ناحية معرفية، فإن شهادة المولدة، وشهادة الأهل، بثبوت النسب حضوصاً الأب \_ هي مما يعتبر شرعاً، وقانوناً، وواقعاً، في إثبات النسب، والوجود، فإذا أراد الحاكم الشرعي، أن يثبت نسب إنسان عادي، فماذا يفعل، غير ثبوت الفراش الشرعي، وشهادة الوالدة، وإقرار الأب؟ وهذه الأمور،

حاصلة \_ تماماً.

فكيف إذا أضفنا إليها، استحضار الإمام العسكري الله ، لزعماء الشيعة ، وأعيانهم ، وإطلاعهم على إمامهم المقبل، وتكلّمهم معه الله ، واستمرار ذلك طيلة حياة الإمام العسكرى الله ، وبعد وفاته ، حيث ظهر الإمام المهدي الله ظهوراً قصيراً للعامة ، يوم دفن أبيه الله المناه ، وبعد ذلك التواصل مع الشيعة ، عبر أوثق، وأهم، نواب الإمام الحسن العسكري، والإمام الهادي، وهو العبد الصالح عثمان بن سعيد العمري الأسدي، رضوان الله عليه، المشهور بالفضل، والإيمان، والوثاقة، بشهادة إمامين سابقين على الإمام المهدي الله ، مما يجعل قضية التشكيك فيه، قضية تجزيئية، غير ناظرة للواقع الحقيقي، وهكذا الحال في محمّد بن عثمان، ابنه، وفي الحسين بن روح، وفي السَمري، رضوان الله عليهم أجمعين، فهم من أوثق الناس في الأمانة ، والتدين ، والصلاح، بموجب أشد المعايير المتبعة، في تحديد الوثاقة.

هذه الحال، لا تدع أيّ مجال للشك، ولكن بعض أصحاب المذاهب، والأهواء \_ الذين لا تعنيهم الحقيقة العلمية، بقدر ما يعنيهم التشكيك \_ شكّكوا في ولادة الإمام الله الأن من كان نائباً عنه يستلم أموال الإمام، ويسلمها إليه ؟ وكأن هذه الحال، تهمة، بدخول المال

### الغيبة واقعة\_أصلاً\_منذبداية حياته، وقدتم إخفاء

### الإمام إله، من قبل والده إله، واستمر الاختفاء، والغيبة

في القضية (وشكَّكوا به؛ لأن الإمام العسكري الله لم يتزوج، ونسوا بأن المهدى الله ابن سرية، وليس ابن زوجة! وكأن المشككين، جاءوا من جزر الواق واق، فلا يعرفون أن ابن الأمة، ابن شرعى، وأن العديد من أئمة الشيعة، هم أبناء إماء ، مثل الإمام زين العابدين ، والكاظم، والجواد الله ، وشكَّكوا؛ لأن الإمام نفى أمام محضر الجواسيس، وجود ولد له، وكأنهم ينتظرون من الإمام أن يقدّم بقية الله الأعظم الله ، إلى جلاوزة الشيطان؛ ليقضوا عليه ( ومن الطبيعي، والمنطقي \_ تماماً \_ أن ينفى الإمام الله ولده، في مورد الاجتماع العام، وفي وجود الجواسيس، وقد استدلوا على عدم الولادة ، بعدم ذكر لعبه مع الأطفال في الشارع، وهذا استدلال عجيب صادر عن عقل قاصر ، لا يدرك حجم المسألة ، وقد كرره من لا يستطيع أن يثبت أيّ حقيقة تاريخية ، بما فيه ولادته من أبيه الله بموجب معاييره، فهل يستطيعون إثبات لعب الأنبياء مع الصبيان، أو لعب النبي محمّد عَلَيْ أو لعب الأئمّة ، بل هل يستطيعون إثبات روايات لعب معاوية ، وعبد الملك بن مروان، وأبى حنيفة، والشافعي في الشوارع مع الصبيان، على أن حال الإمام المهدي الله مختلف تماماً ، لما وكل به أمر السماء، وللشأن الذي هو عليه، ناهيك عن

ضرورة إخفائه، هذه الضرورة التاريخية التي أرادها الله - تعالى - قبل أن يطبقها الإمام العسكري على ولده المبارك.

كما استدلوا على عدم ولادة الإمام المهدي الله باختلاف أسماء أمّه، فهي ذات عدة أسماء، وعليه فالإمام المهدي الله غير مولود ( وقد نسي هؤلاء السطحيون، أن السبية تأخذ اسماً جديداً، عند كل نخاس، وعند كل مالك. وهي كبقية السبي، لها اسمها الذي سماها به أبواها، وأسماؤها التي سماها بها النخاسون، واسمها الذي سماها به الإمام النعسكري الله فما المشكلة في تعدد أسماء امة تباع في الأسواق كبقية الإماء؟

والحقيقة، إن هذه أهم مصادر تشكيكهم، في ولادته، وفي الطعن بالإمام، وبالإمامة، وبحقيقة التشيّع - كما يقولون - وهي أقرب إلى الفكاهة، منها إلى الأدلّة، التي تستطيع أن تنفي الواقع. وبعضها، لو جردناه عن كثرة الكلام، والتشويشات، لكان قضايا هزلية، يمكن أن تكون من الطرف، والملح، التي يتسامر بها المتسامرون، وإلاّ ما ذا يمكن أن يسمى - سوى هذا - التشكيك بولادة الإمام؛ لأن أمّه (الاَمة) لها عدة أسماء؟ وما الذي يقال لمن ينفي وجود من شهدت الأدلّة الشرعية، والعقلية، والقانونية، والواقعية بوجوده، بسبب عدم

ورود روايات، للعبه بين الصبيان؟ هذه كلها - في واقع الأمر - ليست سوى طرف، وفكاهات، تدل على المستوى العقلي، لمن يصدق أنها أدلة علمية، على نفى الحقيقة.

#### ثبوت الغيبة:

وهدا يفهم من الكلام السابق. فالغيبة واقعة - أصلاً - منذ بداية حياته، وقد تم إخفاء الإمام الإمام الإمام الإختفاء، والغيبة، مع التواصل المحدود، مع القيادات الشيعية، وأهل الوساطة الموثقين، وقد كان الواقع من الاختفاء، والانتظار لأمر الله الكبير، لإصلاح البشرية، يتطابق ويتوافق، مع ما ورد من نصوص، عن المعصومين في طريقة الغيبة، وأهدافها، وأسرارها، وقد وقعت للشيعة، حلولاً، وتواصلاً معجزاً، مع الإمام الله في غيبته الصغرى، التي كان فيها يتواصل مع شيعته، عبر نوابه، وهذه الحالة، يتواصل مع شيعته، عبر نوابه، وهذه الحالة، للمذهب الشيعي.

وأما بالنسبة للغيبة الكبرى، فإن وقوعها كان بإعلان معجز، حيث حدد الإمام الله ، وقت وفاة نائبه السمري، رضوان الله عليه ، بعد ستة أيام، وستقع بعدها الغيبة ، (أ وفعلاً وقع ذلك ، وتمت الغيبة ، التي وعدنا بها الأنبياء ، والنبي محمّد الغيبة ، والأئمة الطاهرون الله ، ولكن في سبيل أن يزول الشك ، من قلوب المؤمنين ، كانت تحدث بعض اللقاءات بالإمام ، من دون قصد ، أو من دون أن يكون هناك وكالة ، أو سفارة ، لتثبيت الوجود ، في قلوب المؤمنين ، وليأتيهم الردّ على التشكيك ، بكونه مات ، أو ملك ، كما يتصور من لا يؤمن بهذه الظاهرة هلك ، كما يتصور من لا يؤمن بهذه الظاهرة

الغريبة ، التي صنعها الله في البشرية ، في عصرنا تقريباً ، إذا استثنينا الإيمان بوجود الخضر ، وإلياس النها ، أو الدجال وإلا فإن ما حدث لهم ، ظواهر مشابهة لظاهرة بقاء الإمام ، وغيبته.

وأكتفي بهذا القدر من الإشارات المهمة ، في وقوع الغيبة للإمام المهدي الله ، من دون الخوض في النصوص \_ كما قلت؛ لأن هذا الموضوع ، يستحق كتباً طوالاً ، وليس كتاباً واحداً. أو مبحثاً واحداً في كتاب ، يكون فيه أحد المقدمات التوضيحية الكثيرة ، لموضوع أصل فكرة الإمام المهدي ، وعلاقته بالله \_ تعالى \_ ودينه.

### الهوامش

(١) جاء في رسالة الإمام ﷺ ، إلى أبي الحسن السمري، رضوان الله عليه: «بسم الله الرحمن الرحيم، يا عليّ بن محمّد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنك ميت، ما بينك، وبين ستة أيام، فاجمع أمرك، ولا توص إلى أحد، فيقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة التامة، فلا ظهور إلاّ بعد إذن الله تعالى، وذلك بعد طول الأمد، وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض جوراً، وسيأتي لشيعتي من يدعى المشاهدة، ألا فمن ادّعى المشاهدة، قبل خروج السفياني، والصيحة فهو كذاب مفتر، ولا حول، ولا قوة إلاّ بالله العلى العظيم». كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ٥١٦. وقد عد الشيعة الأيام، فكان كما قال إله ، وقد وقعت الغيبة الكبرى، بعد هذه الرسالة، ووقع ما كتبه الله ، من ادعاء بعض الشيعة للسفارة، كذباً، وقد فضح الله كل من كذب على الإمام الله ، ببركته ، وتوفيق الله.

V١



## تحت راية الحق

الباحث: السيد هادي عيسى الحكيم

علي الله ومن نسل فاطمة الزهراء الله وهو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً

قالت أم سلمة «سمعت رسول الله عليه يقول

«المهدى من عترتى من ولد فاطمة»، وقد

أخبرنا القرآن الكريم بأن الصالحين هم الذين سيرثون الأرض فقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأُرْضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ ، الذِّكْرِ أَنَّ الأُرْضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ ، الأنبياء / ١٠٥.

في هذا النص القرآني تنبئ الآية بتحقيق هذه الوعود فتغني عن غيرها من السنة والأخبار، على أن الأخبار والأحاديث كثيرة وصريحة، فقد أشارت إلى أن المحقق لهذا الوعد القرآني هو رجل من بيت النبي الأكرم الله وهو من أولاد الذي يصلي خلفه المسيح الله وهو من أولاد

أمير المؤمنين

اجتمع على هذا الحديث الخلف والسلف من هذه الأمة على اختلاف مذاهبها ، نعم قد اختلفوا في تشخيص المهدي وفي انه مولود أم انه سيولد ، والذي عليه الإمامية كافة انه هو الإمام محمد بن الحسن العسكرى الله ولد ليلة النصف من

إن الأخبار والأحاديث كثيرة

وصريحة، فقد أشارت إلى أن المحقق لهذا الوعد القرآني هـو رجل مـن بيت النبـي الأكـرم الله ويسـمى المهدي

شعبان سنة خمس وخمسين ومأتين،

وأمه أم ولد يقال

لها نرجس، وكان

سننّه عند وفاة أبيه

خمس سنين آتاه

الله فيها الحكمة كما آتاها يحيى صبيا،

وقد اعترف بذلك ابن

حجر حيث ذكره الله

في آخر الفصل الثالث

من صواعقه ، وقد جعل الله هنذا الغلام

اماماً في حال الطفولة

الظاهرة، كما جعل عيسى بن مريم في

المهد نبيا، وقد سيق

النص عليه في ملة

الإسلام من نبي الهدى جده عليه وآله الصلاة

والسلام، ثم من أمير

المؤمنين علي بن أبي طالب الله ، ونص

عليه الأئمة كلهم

واحداً بعد واحد إلى

أبيه الحسن، ونص أبوه عليه عند ثقاته

وخاصة شيعته،

وكان الخبر بغيبته ثابتاً قبل وجوده

الشريف، وكان

سلف الشيعة على عهد الإمامين الباقرين الصادقين والكاظمين الجوادين والتقيين النقيين يعلمون بأن المهدي إنما هو الوصي التاسع من ذرية الحسين الله وانه سيغيب غيبة طويلة يمتحن الله بها عباده المؤمنين، وكانوا يعلمون بأن له غيبتين صغرى وكبرى، ولهم على ذلك النصوص المتواترة عن أئمة العترة الطاهرة، وزادهم بواسطة سفرائه الأربعة المسألة جماعة كثيرون من أهل السنة وحسبنا الأربعون من أعاظم أعلامهم الذين ذكرهم شيخنا المتتبع البحاثة المولى النوري في كتابه كشف الأستار وهم:

ا ـ محمـد بن طلحة بن محمد بن الحسـن القرشـي النصيبي الشـافعي في كتابـه مطالب السؤول.

Y ـ محمـد بن يوسـف بن محمـد الكنجي الشافعي في كتابه البيان.

٣- الشيخ نور الدين علي بن محمد ابن
 الصباغ المالكي في كتابه الفصول المهمة.

شمس الدين أبو المظفر يوسف بن قرغلي
 الحنفي سبط ابن الجوزي في آخر كتابه تذكرة
 الخواص.

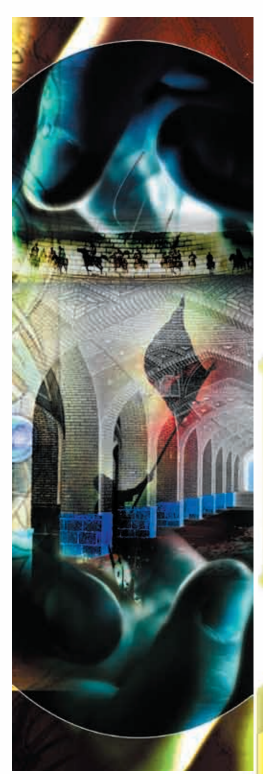
٥ - الشيخ محي الدين بن عربي الطائي الأندلسي في كتابه الفتوحات.

٦ - الشيخ عبد الوهاب الشعراني في كتابه اليواقيت.

الشيخ حسن العراقي ذكره الشعراني في
 كتابه لواقح الأنوار في طبقات الأخيار.

٨ ـ الشيخ علي الخواجة البرسي.

٩ ـ نور الدين عبد الرحمن الدشــتي الحنفي



شارح كفاية ابن الحاجب في كتابه شواهد النبوة.

- .١. الحافظ محمد بن محمد المعروف بخواجة بارسا من أعيان الحنفية في كتابه فصل الخطاب في المحاضرات.
- ١١ ـ الحافظ ابو الفتح محمد بن ابي الفوارس في أربعينه.
- 17. الشيخ عبد الحق الدهلوي المحدث الفقيه في رسالته مناقب الأئمة من أهل البيت الملاثقة.
- ١٢ السيد جمال الدين فضل الله الشيرازي في كتابه روضة الأحباب.
- 14. الحافظ أحمد بن ابراهيم الطوسي البلاذري المعاصر للإمام ابي محمد الحسن العسكري روى عن الإمام المهدي أيام غيبته الصغرى كما في كتاب المسلسلات المشهور بالفضل المبين.
- 10 ـ حجة الإسلام عبد الله بن احمد الخشاب في كتابه تاريخ مواليد الأئمة ووفياتهم.
- ١٦ شهاب الدين بن عمر الهندي في كتابه هداية السعداء.
- ۱۷ العلامة المحدث الشيخ المتقي بن حسام الدين في كتابيه المرقاة في شرح المشكاة والبرهان في علامات مهدي آخر الزمان.
- ۱۸ العلامة الفضل بن روزبهان شارح شمائل الترمذي في كتابه إبطال الباطل رداً على نهج الحق للعلامة الحلي.
- ١٩ الشيخ سليمان بن خواجة القندوزي في كتابه ينابيع المودة.
  - ٢٠ ـ شيخ الإسلام أحمد الجامي.
- ٢١ ـ صلاح الدين الهندي في شرح الدائرة.

٣٣ ـ السيد نعمة الله الولى.

۲٤ - السيد النسيبي.

٣٥- السيد علي بن شهاب الدين الهمداني في كتابه الموسوم بالمودة في القربى.

٣٦. الشيخ محمد الصبان في كتابه اسعاف الراغبين.

٣٧ عبد الله بن محمد المطيري المدني في كتابه الرياض الزاهرة.

٣٨ - شيخ الإسلام أبو المعالي محمد سراج الدين الرفاعي في كتابه الموسوم بصحاح الأخبار.

٣٩ - الناصر لدين الله احد خلفاء بني العباس.

٤٠ بعض المصريين من مشائخ الشيخ ابراهيم القادري الحلبي.

هذه الكتب لهولاء المحققين من علماء أهل السنة الذين خضعوا للحقيقة وأذعنوا للواقع الندي أملاه عليهم كثرة الأحاديث المتواترة والصحيحة فأوردوها كما هي أو أكدوا عليها بأحاديثهم وتعليقاتهم، وهوردع لكل المشككين والمنكرين لحقيقة الإمام وهويته.

ولا نعدم من يأتي في زماننا هذا من يدعي ان المهدي هو المسيح ابن مريم، أو أنه ظهر مند فترة وهو النبي محمد وهي وهدنا ما ادعاء الكاتب المصري أحمد السقا وهو يدعي أنه من المحققين والباحثين، ولا يدري أن النبي هو الذي يبشر بظهور الإمام ويعد أمته بخروجه ونشر العدل في زمانه وبسط دين الله في العالم أجمع، وهذا أكبر دليل على أنه المهدي المنتظر الدي يعتقد الشيعة بإمامته وينتظرون ظهوره المقدس.

٢٢ - الشيخ عبد الرحمن البسطامي في كتابه درة المعارف.

٢٣ - المولوي علي أكبر بن أسد الله الهندي في كتابه المكاشفات.

٢٤ - عبد الرحمن شيخ مشائخ الصوفية في
 كتابه الانتباه.

٢٥ - القطب عبد الرحمن الصوفي في كتابه مرآة الأسرار.

٢٦ - القاضي جواد الساباطي في كتابه البراهين الساباطية.

٢٨ - الشيخ عامر بن عامر البصري في قصيدته التائية الطويلة المسماة بذات الأنوار.

٢٩ . صدر الدين القونوي في قصيدته الرائية المذكورة في ينابيع المودة.

. ٣. شيخ مشائخ الصوفية جلال الدين الرومي كما يدل عليه بعض أشعاره الفارسية الموجودة في ديوانه.

٣١ الشيخ محمد الشهير بالشيخ عطار فيكتابه مظهر الصفات.

٣٢ ـ شمس الدين التبريزي.

أن النبي هو الذي يبشر بظهور الإمام ويعد أمته بخروجه ونشر العدل في زمانه وبسط دين الله في العالم أجمع

بقلم: حسن هادي سلمان محرر في مجلة الانتظار

ولو كان لخصوصية التأييد من السماء تأثير



وية بوصفها كانت من طراز خاص لا عهد لنا به.

الحديث عن المهدوية بوصفها مشروعا حضاريا مستقبلياً لا يدل مشروعا حضاريا مستقبلياً لا يدل عن واقعها التاريخي لترتفع بها إلى حالة ما بعد التاريخ، لأنه ليس هنالك من مبرر مقبول لتلك الفرضية حتى وإن سلمنا بعصمة صاحب المشروع وكونه مؤيدا بمدد إلهي وأنه سوف يقوم بأعمال لا ينهض بأعبائها أي قائد عظيم عرفناه؛ إذ لابد أن نضع في حسباننا أن تلك عظيمة الأعمال مهما كانت عظيمة ما هي إلانتاج إنساني تاريخي، وإن

في تبرير عـزل الظاهـرة المهدوية عـن جملة التجربـة الإنسـانية الحضاريـة لجـاز أن نعزل الظاهرة الدينية ككل عن المجال التاريخي ولما صحح أن نتعامـل مع التـراث الدينـي إلا بوصفه معطـي غيبـي لا تطالـه يـد البحث والدراسـة والنقـد والتحليـل، ولا يوجد مـن يدّعي ذلك، فالمنجـزات التي قام بهـا النبي الله على صعيد التغييـر الحضـاري لا يمكن أن تنكـر، ولم يدع أحد أن حضارة الإسـلام بسبب استمدادها من السـماء قد أضحت خارج مجـال التاريخ بحيث يسوغ لنا أن نلحظ نوعا من (القطيعة) بينهـا وبيـن مـا هـو تاريخي بالفعل.

إن المسهدوية التي نتحدث عنها لا يمكن أن تنفصل عن سلسلة التجارب الإنسانية الأخرى التي تم تسجيلها

٧,

وبعبارة أخرى: فإن المهدوية التي نتحدث عنها لا يمكن أن تنفصل عن سلسلة التجارب الإنسانية الأخرى التي تم تسجيلها باعتبارها من جملة أنشطة بني البشر في الميادين الحياتية المختلفة، نعم، هي تعلو عليها لا أنها تقطع معها، لأن (القطيعة التاريخية) المفترضة تستلزم العبور من التاريخ إلى ما وراءه، والقفز من الواقع إلى المشال والطوبي. في حين أن المهدوية ليست سوى حدث عظيم وإنجاز حضاري متفوق سينبثق على إثر حالة حضارية متأزمة ما عادت تلائم متطلبات إنسان العصر الظهور، أعم من أن تكون تلك المتطلبات معنوية أو مادية.

ولعل الـذي عزز فرضية (القطيعة التاريخية بين المهدوية ومجمل التجربة التاريخية السابقة عليها) عند جماعة من المثقفين في جيلنا المعاصر علاوة على ما تقدم هو شيوع ثقافة (هجر التراث) التي روّج لها دعاة الحداثة ـ والي حدمًا دعاة ما بعد الحداثة . المتمثلة بالعزوف عن كل ما لا يمت إلى العلم الحديث بصلة ، حيث تمت مصادرة كافة أصعدة الثقافة السابقة على مرحلة الحداثة بمجرد تصنيفها في خانة (التراث)، ولأجل تقوية الانفصال المزعوم بين المرحلتين اخترعوا اصطلاح (القطيعة) وتم اصطناع وسائل وأدوات منهجية ومفهومية هائلة لإتمام مهمة الفصل التام بين ظاهرتي الحداثة والتراث. ومن هنا ساغ أن نتحدث عن أصناف متعددة من القطيعة: كالقطيعة الابستيمولوجية والقطيعة الفلسفية والسياسية والاقتصادية... وهلم جرا.

وبطبيعة الحال فإن المثقف الذي يعيش في

خضم هذا الجوالذي تسود فيه ظاهرة الانتقاص من التراث وتزييف منجزاته لا يتسنى له أن يلتفت إلى أن الترويج والتسويق المفرط لمفردات ظاهرة الحداثة في الثقافة العالمية كانت تهدف فيما تهدف إليه إقصاء التجربة الدينية وعدّها مجرد حالة تراثية، وبالتالي التعامل معها انطلاقاً من مبدأ التزييف والانتقاص أسوة بمثيلاتها من سائر الحالات التراثية الأخرى. وهكذا فإن ثقافة الحداثة كانت أكبر من مجرد ثقافة، إنها في الواقع: ايديولوجية موظفة من قبل مؤسسات ثقافية خاصة، للتشكيك في قيمة المعرفة الدينية القائمة على الوحي ومن ثم تعبئة النخب الثقافية في البلدان الإسلامية لضرب الدين في الصميم.

ومن أجل هذه الغاية تم تداول الأدوات المفهومية والمنهجية على نطاق واسع في الأوساط النخبوية كسلاح أيديولوجي غير معلن، وبوشر بالعمل على يد وساق للنيل من المعالم الحضارية للدين الإسلامي بحجج واهية ترتد جميعها إلى عدّ الدين من جملة التراث المقطوع عنه. فإن الدين طبقا لما يروج له دعاة الحداثة يندرج في خانة الغيب أو ما وراء الطبيعة وهي أمور لم يعد لها أية واقعية في عرف الحداثيين باعتبار أن كل ما لا يمكن التحقق منه بالتجربة أو لا يثبت بأسلوب الاستدلال الوضعي فإنه لا محالة يقبع في زاوية الخيال والطوبي.

ولهده الغاية فقد انبرى جملة من المفكرين ممن تشرّب بالفكر الحداثي المؤدلج هذا وفيهم إسلاميون إلى إعمال مناهج المعرفة الحداثوية في عامة التراث الإسلامي فكرا وعقيدة ورؤية ، وانصرف بعضهم إلى تطبيق

٧٧

أدوات التحليل والتفكيك والنقد بشكل سافر لا مثيل له، وانسحب الأمر ليطال النصوص المقدسة كالقرآن الكريم والسنة المطهرة، ولا نحتاج إلى شاهد أوضح من مشروع المفكر الفرنسي الجزائري الأصل محمد أركون الذي طرحه في جملة من كتبه، وكذا ما قام به المفكر المغربي محمد عابد الجابري في سلسلته (نقد العقل العربي).

وإذا تخطينا مرحلة الحداثة لنعبر إلى مرحلة ما بعد الحداثة فإننا نشهد بروز جملة من المفاهيم والأفكار التي يزعم أصحابها أنها التتويج التاريخي للمرحلة السابقة، وتشترك هذه المفاهيم جميعها في قيد أضيف أو أقحم على الاصطلاحات المتداولة في الحقبة الحداثوية وهو قيد (النهاية) فأصبحنا نتعامل مع مفاهيم مثل: نهاية التاريخ، ونهاية العقل، ونهاية الأدب، ونهاية الفن، ونهاية الدين...

ولو تأملنا في معنى (النهاية) المضافة فإننا نجد أنها ليست سوى تعبير آخر عن (القطيعة) ولكنها قطيعة مع كل مقومات المرحلة السابقة ، وفي ضوء هذا الفهم فإن ما يسمى بـ (ما بعد الحداثة) ما هو إلا نمط جديد من الحداثة لأنه ينطلق هو الآخر من مبدأ (القطيعة) ، وقد يقال: إذا كانت ما بعد الحداثة تقطع مع الحداثة فلابد أنها لا تقطع مع التراث ، وعليه فإن القطيعة الما بعد حداثوية ما هي إلا وصل بالتراث وعودة إليه إلا أن هذا الاستنتاج خاطئ لأن القطيعة ليست مجرد مفصل يقع خارج الحداثة يقوم بفصلها عن التراث كما يتصور هذا المستشكل ، فتكون عن التراث كما يتصور هذا المستشكل ، فتكون القطيعة أشبه بأداة السلب بحيث إذا أضيفت

إليها قطيعة أخرى كانت بمثابة سلب السلب وهو إيجاب فقطيعة القطيعة هي وصل كما يزعم، كلا فإن (القطيعة) مبدأ حداثوي ارتكازي لا يمكن يقع خارجها وإنما هو من ذاتياتها إذ لا يمكن أن تتحدد ماهية الحداثة إلا به، فمن المنطقي أن تصبح ما بعد الحداثة المرتكزة على مبدأ (القطيعة) ثقافة حداثوية بامتياز، وإن لم يتفطن لهذا الأمر أغلب من كتبوا عنها، فرجع الفعل الما بعد حداثوي في التحليل النهائي إلى حداثة تشتغل طبقاً لآليات النفي بعد حداثة قد اشتغل طبقاً لآليات النفي بعد حداثة قد اشتغل طبقاً لآليات النفي بعد حداثة قد اشتغل طبقاً لآليات الإثبات.

صحيح أن الحداثة وما بعدها تمثلان مرحلتين منفصلتين إلا أن التعمق في فهم آليات اشتغال كل منهما يؤكد على وحدة المسار بل وحدة الأهداف كذلك. ومن هنا فإن (النهايات) المزعومة في منطق ما بعد الحداثة لا يراد بها نفي وإنكار ما أضيفت إليه وإنما يقصد بها الإشارة إلى بلوغ مرحلة من النضج في الوعي بحيث لا ينبغي التقيد بعدها بأية حدود مفترضة ومن جملتها المبادئ والأسس والقواعد التي تفرضها الأنظمة المعرفية التقليدية بكافة أشكالها. ومنه يتضح علة اللجوء إلى هذه النهايات في الدلالة على هذه المرحلة.

ولكن ما هو المسوغ الحقيقي لمثل هذا الطرح؟ هل يصدر هو الآخر عن ايديولوجية خاصة؟ ومن أجل تبيّن ذلك لنأخذ على سبيل المثال أطروحة المفكر الأمريكي الياباني الأصل فرنسيس فوكاياما حول (نهاية التاريخ) والتي تعد من أبرز المحاولات التي تم تصنيفها كعمل ما بعد حداثوي واضح المعالم ، ويقوم هذا المشروع

العضارات) الذي كتبه مواطنه صاموئيل هانتغتون، حيث أكد على أن نشوب الصراع في العصر الراهن يكون إثر دخول حضارات أخرى غير الحضارة الغربية كالحضارة الإسلامية والحضارة الكونفوشيوسية لتكون عناصر فاعلة في لعبة الصراع الحضاري الذي يتخيله، وهو يحذر خصوصاً من تنامي الخطر الإسلامي مشيراً إلى أن جوهر الصراع ديني في الأصل، فالدين هو الخطر المحدق الذي يهدد الحضارة الغربية.

وهكذا فإن الطابع الايديولوجي يبرز مرة أخرى من خلال هذه السيناريوهات الما بعد العداثوية التي تعلن نهاية التاريخ ونهاية الثقافة ونهاية الفكر، وتبطن أغراضا ايديولوجية لخدمة فئة من القوى الساعية. بكل ما أوتيت من أساليب المخاتلة والخداع الثقافي. إلى الهيمنة على مقدرات العالم الاقتصادية والسياسية والعلمية؛ ليس بواسطة الحروب التقليدية، بل من خلال توظيف أساليب ومناهج ورؤى ثقافية يتم نشرها وترويجها عبر وسائل الاتصال الحديثة في شتّى بقاع الأرض. وما الحرب الباردة التي قامت في ثمانينيات القرن الماضي بين الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي السابق إلا مظهراً من مظاهر هذا التوظيف.

ويمكن لنا أن نتلمس بوضوح أبعاد تلك الهيمنة من خلال ظاهرة (العولمة) التي تعد بحق من أجلى مصاديق الحداثة وما بعدها ولاسيما على صعيدي الاقتصاد والاتصال، حيث تحول العالم بفعل التطور الكبير في مضمار اقتصاد السوق وفي ميدان تكنولوجية

فكرة مفادها أن الديمقراطية هـي النموذج الأسمى للفكر السياسي الإنساني أوليس ثمة نظام غير الديمقراطية يمكنه أن يتفق مع الطبيعة البشرية، ومن هنا فقد بشّر وكوياما بسيادة الديمقراطية أرجاء المعمورة وتراجع كافة الأنظمة الأخرى بما فيها النظام الإسلامي، وهو يؤكد على أن الأصولية الإسلامية هي أحدث تحدِ فكري سياسى للنظام الليبرالي، لكنه 🎉 تنبأ للأصولية الإسلامية بالفشل الذريع حيث اعتبر أن استلهامها من التراث الإسلامي القديم ما هو إلا عودة إلى الوراء ، وهذا يدل على عدم انسجامها مع الجديد وبالتالي فشلها. وعنده أن فشل الأصولية الإسلامية بعد انهيار الشيوعية يعتبر مؤشراً واضحاً على نهاية التاريخ وهكذا فإن الديمقراطية الليبرالية سوف تكون هي التجربة الأخيرة على الصعيد الثقافي والسياسي والحضاري؛ وهي لذلك علامة جليّة على نهاية التاريخ.

ويبدو أن هـذه النتيجة التي توصل إليها هذا المفكر ما هـي إلا حلقة تالية لمشروع (صراع

٧٩

الاتصال وتبادل المعلومات إلى ما يشبه القرية الصغيرة، وهذا التحول في حد ذاته أمر جيد ومرغوب فيه، ولكن أليست مقدرات ومفاتيح هـذا التحول الكبير توجد بأيدى مجموعة من الشركات العابرة القارات والتى تعود ملكيتها إلى دول رأسمالية كأمريكا وبعض بلدان أوربا الغربية؟ ألا تمارس هذه الشركات اليوم ذات الأساليب التي كان يمارسها الاستعمار القديم القائم على نهب ثروات الشعوب والهيمنة عليها سياسيا واقتصاديا في الاستعمار الجديد يحتكر التكنولوجيا ولا يسمح بوصولها إلى بلدان (الجنوب) بل هو مستعد لشن الحروب المدمرة لمنع استثمار التكنولوجية صناعياً، ناهيك عن استغلاله للأيدي العاملة في تلك البلدان استغلالا مجحفاً ، وناهيك أيضاً عن تمرير الأفكار الهدامة والتشجيع على الحرية المبتذلة والرخيصة عبر قنواته الإعلامية الفضائية ومنها الانترنت. أليست هده هي إنجازات العولمة التي بدأ يطبّل ويزمّر لها المثقفون في بلداننا وهم غافلون عن مخاطرها على الإسلام وحضارته الإنسانية الفذة ؟ حتى أنني قرأت في الآونة الأخيرة من يتحدث بكل فخر واعتزاز عن (بركات العولمة) ما أثار دهشتى واستغرابي، كونه يعد من الباحثين المرموقين في مجال الدراسات المهدوية المعاصرة.

كيف يمكن أن نتحدث عن (بركات العولمة) ونحن ندرك بأنها تدعو إلى انفصام العرى الاجتماعية وانتفاء الخصوصيات الحضارية والقضاء على التقاليد والمبادئ الخلقية لصالح الحرية المنفلة غير المنضبطة وألا

الم نحد س ' بأن جوهر ما تدعو إليه العولمة ليس أهو إلا فرض شکل جدید من الحضارة تستعلي على كافة الحضارات واصفة إياها بالتخلف والرجعية والتراثية ؟ ثم ألا يشم من ذلك رائحة مشروع هانتغتون المغرض (صراع الحضارات) من جهة ما تمارسه هذه الحضارة الجديدة من وسائل الضغط والهيمنة والإقصاء والتحقير لمنجزات الحضارات السابقة؟ هل معنى الصراع في نظر البعض هومجرد العراك والصدام المعروف؟ أليس جوهر وحقيقة الصراع هو الغلبة وفرض الهيمنة على الآخر بأى أسلوب كان وإن لم يكن عراكاً وصداماً؟ وهلا أدركنا أن ما يسعى فوكوياما إلى أن يقنعنا به عبر أطروحته (نهاية التاريخ) هو ختام التاريخ على يد هذه الحضارة العولمية الأخطبوطية التي باركها بعضنا من دون وعي؟ ومعنى وبالتالي فإن ترويج تلك المفاهيم والاصطلاحات في الثقافة المعاصرة لا يراد به في

الواقع سوى تهيئة الذهنية البشرية عامة والإسلامية على وجه الخصوص لرفض فكرة المشروع الحضارى للإمام المهدى اللها واعتبار المهدوية مجرد خيال طوباوى وأسطورة فجّة نسجتها مخيلة المستضعفين والمقهورين وخاصة الشيعة.

ومن هنا ندرك بأن القول بوجود (قطيعة تاريخية) تفصل المهدوية عن التاريخ خاطئ جداً وإن هو إلا محاولة واهية لإخراج المهدوية عن حدود ما هو واقع وتفسيرها في إطار ما هو أسطوري وخرافي، ولكننا نقول: إن المهدوية هي حضارة متكاملة ترتقي فيها البشرية إلى المستوى الذي يرتفع فيه الظلم ويسود العدل والسلام والطمأنينة ، وهذا يدلل بصورة لا لبس فيها على رقى حضارى شامل وفي كافة الجوانب المادية والمعنوية للبشر، وذلك هو الهدف الأسمى للديانات والشرائع السماوية، والمهدوية بهذا المعنى جوهر التاريخ وغايته لا نهايته، إذ هي الحضارة الفائقة التي لا يعتريها خلل، وهي المصداق الأمثل للوعد الإلهي: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾.

ذلك

ليـس

فقط إقصاء

الحالية بل واستبعاد قاطع

لإمكانية نشوء أية حضارة أخرى

بأن القول بوجود

تقصل المهدوية عن مــا هو آســطوري وخرافي ، ولكننا نقول : إن المهدوية هــي حضارة متكاملة ترتقم إلا محاولة واهية لإخراج المهدوية عن حدود ما هو واقع وتفسيرها في إطار فيها البشرية إلى المستوى الذي يرتفع فيه الظلم ويسود العدل والسلام والطماني لتاريـــخ خاطــئ جــدا وإن هو لسائر الحضارات السابقة على الحضارة







### व्रुप्तविप्तयंध ग्रापिव

# أيا ابن العسكري+

المرحوم الشيخ عبد الحسين الأعسم

معارفُهنَ مطلقَتُ العِنانِ (۱) عليك وأنّ شأنك غير شاني عليك وأنّ شأنك غير شاني تفرّ مِن الحمام إلى الهوان (۱) بلغتُ بها نهاياتِ الأماني (۱) غلالتُ معلى عَضب يماني (۱) إذا امتالات كرىً عينُ الجبان لديم سوى الضرابِ أو الطعانِ ألذً لديم من نغمِ الأغاني

ستسمعُ لي إذا علُقَ ثُ بَناني فتعلَم أنّ لي مرمى بعيداً أكلتُ دماً إن استبقيتُ نفساً سامضي للتي إن طوّحَ تُ بي بعزمةِ فاتكِ السطواتِ زرّتُ بعضمضُ عينُ م بغرارِ نومٍ تمضمضُ عينُ م بغرارِ نومٍ يهش إلى الوغى لم يَحْلُ عيشٌ تخال صليلَ قارعةِ المواضي

-



الأعسم سبع قصائد مخطوطة لجده المرحوم الشاعر العامل الشيخ عبد الحسين الأعسم كان قد أعدها ليطبع ديوانه الكامل. تشكر المجلة هذه المبادرة الكريمة.



إليه من ارتشاف لُمي الغواني أحبُّ إليه من دُعَة الأماني أُعرّفُهم بموقفِ، مكاني(٥) أُلاقي تحتها مَلْقَ البطان سنابكُهُنَّ بالحرب العوان يغض على لواحظ أفعوان(١) إليب عطف مخمور الجنان على الأعداء ساطعة الدخان

ولفحت مارج الهيجاء أشهى وخوض غمار معترك المنايا لترتقبَ العدى مني نهاراً ألثُّمُ شمسَل بالنقع حتى فكيف بهم إذا رَعَدت عليهم عليها كلُّ أغلبَ مستشيطِ متى سمِعَ الصريخ ثنى ارتياحاً نكلت عن العلى إن لم أثرها وأركزُ في حناجرهم سناني وأنصب فوق هامهم جفاني(١) تذل لم جبابرة الزمان وباقي الخلق من قاص وداني إلى أيام دولت الدواني وغض وطرفُ للفتك راني تساقينا معتّقـة الدنـان(^) كما ثنت الصبا أغصان بان وجوه العالمين له عواني على عرنين يتلاقيان ثناهُ من صباح هداهُ ثاني يَـدِنْ لعـالاه منقـادَ العنـان(١) يجدّدهـنّ آنـاً ب*عـدَ* آن حكاهُ في خلائِقِہ الحسان محل الروح من جسد الجبان به نطق اللسان عن الجنان(١١٠)

فأروي مِن رقابهم حُسامي وأمزج من دمائهم مدامي رمتهم ہی پیدا سیلطانُ عیدل هو ابن العسكري فدتْم نفسي دَنَتُ أيام طوبى لباق أقام وعزمُهُ للمجد ساع تذكّرناه فارتحنا كأنا للقياه اشتباق بودی أن نلاقی منہ وجهاً محيّا تحسب القمرين فيه إذا ليلُ الضلالة مدّ باعا يبير بسيفي البتار من لم ويكسو المؤمنيـن ثيـاب عـزّ يسير بهم بسيرة جدّه إذ فیا مَن حلّ فی قلبی هواه منَحتُـكَ مــد حُييْـتُ صفــاء ودِّ

فتلك سـمات حبّكَ في ضميري وكم لـكَ عندنا نعماءُ ضاقتُ خجلت من امتداحـك في مزايا ولـو وَفَيْتُ قـدركَ بامتداحـي ولكنّا نبتُ إليـك شـكوى وتسـتعدي عليها منـك ليثاً فديناك اجْلُ غيهبَها بعـزم قديناك اجْلُ غيهبَها بعـزم تحامَ فمنصبُ الشـرفِ المعلي وأدركُ أمـتُ هلكـت ضياعاً

وذي آياتُ شكرك في لساني عن استقصائها سعتُ المعاني كفي فيها العيانُ عن البيان لسقتُ لمدحِكَ السبعَ المثاني هموم لا تبارحنا ثواني الوثبت، رواني نواظرنا لوثبت، رواني تهدّ بفتك، شمّ الرعان اللا غدا كرةً تلاقفها الأداني غدا كرةً تلاقفها الأداني فلان أميرها وأبو فلان

#### الهوامش

- (١) علقَ بنانه: مصَّ اصبَعه أو طرفه. المعارف: مفردها المعرفة وهي: موضع الغُرف من الخيل أو الطير.
- (٢) العرب تسمي الدية دما من باب تسمية المُسبب باسم السبب لأن الدم سبب الدية فمعنى أكلتَ دما أي أكلة دية ، والعرب تأنف من أخذ الدية عن القتيل وتعدّ ذلك عيباً وعاراً ولا ترضى الا بالقصاص وأخذ الثأر فيعلقون مالا يريدون فعله على أكل الدية أي كما أني لا آكل الدية لا أفعل هذا.
  - (٣) طوّح به: أفناه واذهبه. وطاح: هلك. تشد على رأس الابريق (وغيره).
    - (٤) الغلالة: خرقة.
    - (٥) لترتقب: وردت في نسخة (و.ص.خ) ليرتقب.
    - (٦) مستشيط: مشتد الغضب. الافعوان: ذكر الأفعى.
      - (٧) الجفان: مفردها جفنة: وهي القصعة.
    - (٨) الدنان: مفردها: الدّن: وهو وعاء ضخم للخمر وغيره.
      - (٩) البتار: وردت في نسخة (ك.غ) الجبار.
    - (١٠) حيين: وردت في نسخة (ي): ولدتُ. والجنان: القلب.
  - (١١) حواني: اما من العطف والحنية ١٠ وهي أطول الاضلاع سميت لذلك لاعوجاجها.
    - (١٢) الرعان: مفردها: الرعن وهو: أنف الجبل الشاخص البارز.

## الْمدام الأمراض الاجتماعية في عصر الظسور

نور الساعدي/ قسم القرآن الكريم كلية الشيخ الطوسي الجامعة

إن الأمراض الاجتماعية آفة تفتك بالمجتمع حتى توصله إلى حالة الإعياء والتي يصبح فيها المجتمع في أقصى حالات الضعف والتفكك مما يسوده من الظلم والفساد والانحراف الأخلاقي والفقر والتخلف وعندما يقال التخلف لا يقصد به التخلف العلمي بقدر ما يقصد به التخلف الأخلاقي والعيش بعالة أشبه بمعيشة الغابات لما تسودها من الوحشية والعنف اللامبرر.

وهذه الأمراض التي تفتك بالمجتمع مؤدية إلى انحرافه تكمن أسبابها في أمور عدة منها ما هو على مستوى القيادة العليا للمجتمع المتمثلة بالدولة وحكومتها والتي تتحمل المسؤولية الكبرى في صلاح مجتمعها أو فساده وذلك لان الناس على دين ملوكهم ، روي عن الإمام علي بن أبي طالب الله قال:

(الناس بأمرائهم أشبه منهم بآبائهم)(۱) مما يدل على شدة تأثر الأمة بقائدها فان كان من الهداة هُدوا، وان كان من الضالين ضلوا، وأضلوا لذلك يقول في حديث آخر: (إذا تغير السلطان تغير الزمان)(۲) وهذا دليل واضح على مدى أشر الحاكم ودوره في المجتمع فإن (أفضل عباد الله إمام عادل هدي وهدى...وإن شر الناس عند الله إمام جائر ضل وضل به)(۲) لذلك إن صلح الراعى صلحت الرعية.

لكن كيف يضل الحاكم الضال أفراد مملكته؟

#### يمكن تلخيص الإجابة بعدة نقاط:

١- من خلال التثقيف المنحرف الموجه من قبل السلطة للأجيال الصاعدة في المدارس والمعاهد ووسائل الإعلام بشكل عام.

٢ - الضغط الموجه من قبل السلطة لإطاعة

لمهـايَّ في جميـع جوانبها. ولكـن هـذا لا يعنـي أن نجعـل

## الأمة تتحمل مسؤولية الانحراف والضعف الذي يصيب المجتمع بشكل عام وقياداته بشكل خاص

وتطبيق أحكامها الجائرة

المخالفة للسجية الإنسانية والشريعة الإلهية.

٣ ـ استئثار الدولة بأموال الأمة وحرمان أفرادها منه مما يؤدى إلى خلق طبقة كبيرة من الفقراء والمعوزين مؤديا ذلك إلى انحرافهم للحصول على ما يسد حاجتهم.

٤ - إنشغال الدولة بأمور جانبية ما أنزل الله بها من سلطان وتناسيها للسبل التي من شأنها توفير سبل الراحة للرعية.الخ

ومنها ما هو على مستوى المجتمع والذي يقع على عاتقه مســؤولية تغييــر الحاكم الجائر والذي من آثار استمراره في الحكم تردى أوضاع المجتمع والسير به نحو الهاوية ، فالأمة تتحمل مسؤولية الانحراف والضعف الذي يصيب المجتمع بشكل عام وقياداته بشكل خاص، فعن أمير المؤمنين الله أنه قال: (أيها الناس لو لم تتخاذلوا عن نصر الحق ولم تهنوا عن توهين الباطل لم يطمع فيكم من ليس مثلكم ولم يقو من قوي عليكم).(١)

بعد هذه المقدمة وبيان بعض أسباب تفشى الأمراض الاجتماعية - الظلم والفقر والفساد... الـخ\_ ومـن يتحمل مسـؤولية تفشـيها ، يطرح ســـؤال: ما ســر انعدام هذه الأمراض في عصر الظهور الشريف كما ورد عن أمير المؤمنين الله: (لوقام قائمنا لأنزلت السماء قطرها ولأخرجت الأرض نباتها ولذهبت الشحناء من قلوب

العباد ، ...حتى تمشى المرأة بين العراق إلى الشام لا تضع قدميها إلا على نبات وعلى رأسها زينتها لا يهيجها سبع ولا تخافه)(٥) هل يرجع السبب إلى الإعجاز الذى يستخدمه الإمام المهدى الله من أنه يمسح على رؤوس العباد فتكمل أحلامهم وبذلك يغير حالهم وواقعهم بعد أن كان الظلم والجور هو السائد فى حياتهم، ويجعل من تلك الحياة حياة أخرى تناقضها في كل شيء، أم إن هناك حلولا أخرى يستخدمها الإمام الله في حل تلك المشاكل؟

لا يوجد من ينكر

وجود العامل الاعجازي والتسديد الإلهي في حركة الإمام المهدى الله في جميع جوانبها، ولكن هدا لا يعني أن نجعل منه سببا رئيسا

أو عاملا وحيدا في نجاح عملية الإصلاح التي يقوم بها منقذ البشرية الله الأن اعتماد الإعجاز وحده يقلل من أهمية تلك الحركة المنشودة لما لها من تغييب لحكمة الإمام الله من جهة ولما سيثيره المتقولون من ادعاءات باطلة حول عملية التغيير والإصلاح، ولا جدوى من القيام بها قبل الظهور الشريف إن كان نجاحها متوقفا على الإعجاز فقط وهو ما يفتقده عامة الناس من جهة أخرى، فضلا عن ذلك كان من الأحرى أن تنجع عمليات الإصلاح التي حاول الأنبياء بكل ما أوتو من قوة لإنجاحها من خلال عامل الإعجاز ولتحقق المجتمع المثالي قبل آلاف السنين ولا حاجة لانتظار الإمام المهدى الله ليقوم بهذه العملية الكبرى. إذن ما سر انعدام تلك الأمراض في عصر

لو أُرجع هذا السؤال إلى القرآن الكريم لإيجاد الجواب عنه ورؤية ما يصوره في كيفية معالجة الأزمات الاجتماعية سواء في عصر الظهور أو في غيره لوجد أنه يؤكد على جملة من الأمور منها ما يتعلق بأفراد المجتمع ومنها متعلق بقيادته. أما ما يتعلق بأفراد المجتمع

#### تغيير ما في النفوس:

الظهور المبارك؟

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُس هُمْ ﴾ (٦) لا يمكن صلاح مجتمع وتعافيه دون أن يصلح ويتعافى أفراده مما هم عليه من سلوكيات غير صحيحة تعود عليهم بالمضرة والإثم.

فلو أن كل فرد رجع إلى فطرته السليمة

التي فطر الله الناس عليها وأزال

عنها الأدران التى اكتسبها بالابتعاد عن تلك الفطرة لأصبح حال المجتمع غير ما هو عليه من الانحراف والفساد، والفطرة تعنى العقل والرجوع إلى العقل يكون من خلال التفكر والتأمل ومحاسبة النفس والنظر في أمرها، فعن الإمام الكاظم الله قال: (ليس منا من لم يحاسب نفسه في كل يوم، فإن عمل حسنا استزاد الله، وإن عمل سيئا استغفر الله منه وتاب إليه)(٧) ومحاسبة النفس نوع من التفكر، وهو مما يقوى العقل الذي جعله الله محورا للشواب والعقاب.

خلاصة القول إن تغيير النفس الإنسانية وانتشالها من الرذيلة إلى الفضيلة يعمل على توجيه المجتمع الإنساني نحو الصلاح وانعدام مظاهر الأمراض الاجتماعية الظاهرة منها والباطنة.

#### الإيمان والتقوى:

قال جل وعلا: ﴿ وَلَوْ أَنَّ

۸۸

أَهْلَ الْقُرى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكاتِ منَ السَّماء وَالأَّرْضِ وَلكنْ كَذَّبُوا فَأَخَذْناهُمُّ

بما كَانُوا يَكْسبُونَ ﴾ (١) الآية المباركة صريحة بما تحمله من مضمون من ان الإيمان له آثاره البالغة في تغيير حال المجتمع وانتشاله من مآسيه، ولكن ما هو الإيمان وهل يختلف عن الإسلام؟ قال تعالى: ﴿قالَت الأَعْرابُ آمَنَّا قُـلْ لَـمْ تُؤْمنُـوا وَلكنْ قُولُوا أَسْلَمْنا وَلَمَّا يَدْخُل الإنمانُ في قُلُوبِكُمْ ﴾ (١) الآية المباركة توضح إن الإسلام غير الإيمان، الإسلام عبارة عن مجرد الدخول فى الدين والتسليم لسيد المرسلين، والإيمان عبارة عن اليقين الثابت في قلوب المؤمنين مع الاعتراف به في اللسان فيكون على هذا أخص من الإسلام. (١٠) فقد ورد عن رسول الله عَلَيْ أنه قال: (الإيمان ما وقرته القلوب وصدقته الأعمال، والإسلام ما جرى به اللسان وحلت به المناكحة)(١١) فالإيمان هو التسليم القلبي بأوامر الله ونواهيه بحيث ينعكس هذا التسليم لسلوك خارجى على أرض الواقع

وللإيمان شروط وأركان ، فمن أركانه وتمامه الإقرار بولاية أهل البيت الله ، جاء عن الإمام الصادق الله قال: (...نحن حجة الله ونحن أركان الإيمان ودعائم الإسلام)(١٢) وتمامه الإيمان إلا بمحبتنا أهل البيت وان الله تبارك وتعالى عهد إلى أنه لا يحبنا أهل البيت إلا مؤمن تقى ولا يبغضنا إلا منافق شقى، فطوبى لمن تمسك بي وبالأئمة الأطهار من ذريتي...)(١٣) وقوله: (على أمير المؤمنين...وإمام المسلمين ولا يقبل الله الإيمان إلا بولايته وطاعته).(١٤) وعود على بدء إن الإيمان بشرطه وتمامه والى جانب التقوى والورع عن محارم الله والاجتهاد في طاعته لهما الأثر البالغ في صلاح المجتمع وبخلافه تنزل النقمة على المجتمع وذيل الآية الواردة في بدء الكلام عن الإيمان واضحة في بيان ذلك ﴿وَلَكَنْ كَذَّابُوا فَأَخَذْناهُـمْ بِما كَانُوا يكسبُونَ ﴾ أي نتيجة التكذيب والتعالى على تعاليم الله وأوامره ونواهيه نزل بهم ما نزل ﴿ وَما ظَلَمْناهُمْ وَلَكَنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلَمُونَ ﴾.

#### الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

وهي فريضة فيها صلاح المجتمع وبتركها يُسلط عليه شرار الناس فيدعو خيارهم فلا يستجاب لهم ، إذ حث القرآن الكريم على أن يكون المجتمع آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر من خلال قوله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةُ للمنكر من خلال قوله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةُ للمنكر من خلال قوله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةُ مَنْ عُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفَ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (١٠٥ ولا يصل عن المُنكر وأولئيك هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (١٠٥ ولا يصل المجتمع إلى هذه المرحلة إلا بعد أن يكون كل فرد من أفراده والعراق على الأقبل الأعم الأغلب منهم آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر لأن رحمة منهم آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر لأن رحمة

الإيمان بشرطه وتمامه والى جانب التقوى والورع عن محارم

۸٩

الله سبحانه وتعالى تنزل بإقامة هذه الفريضة حيث قال عز من قائل: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُ مْ أَوْلياءُ بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَر وَيُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَيُطيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أُولئكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهَ ﴾ (١٦) ومن تركها نزلت عليه لعنة الله ﴿ لُعن الَّذينَ كَفَرُوا مِنْ بَني إِسْرائيلَ عَلى لسان داؤد وَعيسَى ابْن مَرْيَمَ ذلكَ بما عَصَوْا وَكانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنكَر فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ (١٧) وعن الرسول الأعظم على انه قال: (إذا لم يأمروا بالمعروف ولم ينهوا عن منكر ولم يتبعوا الخيار من أهل بيتي سلط الله عليهم شرارهم فيدعو عند ذلك خيارهم فلا يستجاب لهم)(١١٨) وعنه عليه الله الناس بخير ما أمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر وتعاونوا على البر والتقوى، فإذا لم يفعلوا ذلك نُزعت منهم البركات وسيلط بعضهم على بعض ولم يكن لهم ناصر في الأرض ولا في السماء)(١٩٠) فكلام الرسول الله واضح وبين في آثار ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من نزع البركات عن الأمة وتسليط الطغاة عليها عقابا لها لتغاضيها عن المنكر وعدم النهى عنه وخلاصة القول تتجسد في قول الإمام الباقر الله : (إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سبيل الأنبياء ، ومنهاج الصلحاء فريضة عظيمة بها تقام الفرائض وتأمن المداهب، وتحل المكاسب وتُرَد المظالم ، وتعمر الأرض وينصف من الأعداء ويستقيم الأمر)(٢٠)

الاستغفار:

قال تعالى: ﴿ وَيا قَـوْمِ اسْـتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ

تُوبُوا إِنَيْه يُرْسِلِ السَّماءَ عَلَيْكُمْ مِدْراراً وَيَرِدْكُمْ فُدُولُه فُدُوّةً إِلَى قُوّتِكُمْ وَلا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمينَ ﴾ ('') وقوله جل وعلا: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفَرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً ﴾ يُرْسِلِ السَّماءَ عَلَيْكُمْ مِدْراراً ﴾ وَ يُمْددْكُمْ بَأَمْ وال وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهاراً ﴾ (''') فالاستغفار له آثار غريبة عجيبة توضحها الآيتان الكريمتان من فتح السماء بدر الخيرات على الإنسان وإيتائه القوة ورزقه بالأموال والبنين، هذه كلها آثار الاستغفار والتوبة من الذنب.

أما ما يتعلق بقيادة المجتمع فالقرآن الكريم يؤكد على جملة أمور يجب توفرها في القائد منها:

#### ١. معرفة الإسلام وكيفية تطبيق أحكامه

من شروط القيادة في الإسلام هو معرفة الإسلام بالمفه وم الدقيق للكلمة واستيعاب أصوله ومبادئه وأحكامه في المجالات الفقهية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية والعسكرية المختلفة كما في قوله تعالى: ﴿ النَّدِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ في الأُرْضِ أَقامُوا الصَّلاةَ وَاتَوُا الزَّكاةَ مَكَنَّاهُمْ في الأُرْضِ أَقامُوا الصَّلاةَ وَاتَوُا الزَّكاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عاقبَةُ الأَمُورِ ﴾ (٢٢) فالاستخلاف في الأَرض نتيجة الإيمان بالله والعمل الصالح وإقامة دينه على وجه التمام ويترتب عليه من وراء الاستخلاف ما ذكر في الآية من التمكين وتبديل الخوف بالأمن (٢٠٠) وهذا ما يؤكد أن الحاكم يجب أن يحيط بالإسلام إحاطة تطبيق كمنهج في الحياة وأسلوب في السياسة مع التمكن من أدق تفاصيل أحكامه.

9.

العدل في (اللغة) هو القصد في الأمور وهو خلاف الجور، وقيل العدل ما قام في النفوس انه مستقيم وهو ضد الجور (٢٥) وخير من عرف العدل هو الإمام على الله عندما سئل ما هو العدل فقال: (العدل وضع الأمور مواضعها)(٢٦) فالعدل هو سمة ذاتية تنبع من داخل الحاكم وتمتزج مع نمط تفكيره وذوقه العام.

والسياسة العادلة هي الأفعال التي يكون فيها الناس المحكومون أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد (٢٧) ولا يتحقق العدل إلا بالحكم الإلهي القائم على الجزم واليقين كي يتمكن من وضع الأمور في مواضعها دون أن يظلم احد.وبذلك يرتقى الحاكم العادل منزلة الأفضلية بين عباد الله، فعن رسول الله على انه قال: (عدل ساعة خير من عبادة سبعين سنة ، قيام ليلها وصيام نهارها )(۲۸)

وذلك لأن الله سبحانه وتعالى يأمر بالعدل وينهى عن الظلم ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَان وَإِيتاء ذي الْقُرْبِي وَيَنْهِي عَنِ الْفَحْشاء وَالْمُنْكَر وَالْبَغْيِ ﴾ (٢٩)، وعدالة الحاكم لها اثر واضح في صلاح المجتمع وإنصاف المستضعفين لان قلوب الرعية خزائن راعيها كما جاء عن أمير الحق على بن أبى طالب الله : (قلوب الرعية خزائن راعيها ، فما أودعها من عدل أو جور وجده)(٢٠) فان صلحت الرعاة صلحت الرعية ونزلت البركات على الأمة ، عن الإمام الصادق الله : (الناس يستغنون إذا عُدل وتُنزل السماء رزقها وتخرج الأرض بركتها بإذن الله تعالى)(٢١) وبخلاف ارتفعت البركة من الأمة وعاشت مأساة الفقر والفساد والتخلف وتفشى

الظلم، فعن الرسول الأعظم على انه قال: (إذا حكموا بغير عدل ارتفعت البركات).(۲۲)

#### الرحمة واللين:

من الأمور التي تجعل الحاكم مؤثرا في رعيته هو أن يكون رحيما بهم عطوفا عليهم وألا يكون جافا قاسيا بالأمة، قال تعالى: ﴿ فَبِما رَحْمَـة مِنَ اللَّهِ لنْتَ لَهُمْ وَلَـوْ كُنْتَ فَظَّا غَليظً الْقَلْبِ لأَنْفَضُّوا مِنْ حَوْلكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفَرْ لَهُمْ ﴾ (٣٣) فالقائد إذا أراد أن ينجح في قيادته يجب أن يكون أبا رحيما برعيته لأنهم سر نجاحه فان تمكن من استمالة قلوبهم كسبهم في تحقيق أفضل النتائج المطلوبة من قيادته.

هذه الصفات وغيرها هي من أهم الصفات التي يؤكد القرآن الكريم على توفرها في الحاكم ليتمكن من إحداث التغيير وتوجيه المجتمع نحو الصلاح.

فلواجتمعت شروط القيادة آنفة الذكر في قائد يربى أهل مملكته

بتلك الأمور التي تبينت في صدر الحديث لأمكن الحصول على مجتمع مثالي متكامل ينعدم فيه كل ما يعكر صفاء عيشه وسير حياته الطبيعية لما بين الحاكم والمحكوم من تأثير وتأثر.

فهل هذه الصفات التي ذكرت في القائد متوفرة في شخص الإمام المهدي؟ وهل يحقق العدل والترف الاجتماعي بين رعيته بالفعل دون العامل الاعجازي؟

الإمام المهدي هو قائد الدولة العالمية الكبرى المنتظر إقامتها على يده المباركة وهو الجامع لشروط القيادة بكلها لا بجزئها لما يمتلكه من العلم اليقيني الذي يمكنه إقامة العدل والحكم بين الرعية بعلمه الواقعي وبغير بينة دون أن يظلم أحدا في دولته المباركة فضلا عن تطبيقه لتعاليم الإسلام حتى يظن البعض انه سيأتي بدين جديد وهو ليس بجديد ولكنهم لم يعرفوا الإسلام كما أنزل، والأحاديث الواردة في هذا الجانب كثيرة التي تبين عدله وتطبيقه لتعاليم الإسلام وعطفه على الرعية منها:

عن الصادق في أيامه الجور، وأمنت به بالعدل، وارتفع في أيامه الجور، وأمنت به السبل وأخرجت الأرض بركاتها، ورد كل حق إلى أهله ولم يبق أهل دين حتى يظهروا الإسلام ويعرفوا بالإيمان، أما سمعت الله سبحانه يقول: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإلَيْه يُرْجَعُونَ ﴾، وحكم بين الناس بحكم داود في وحكم محمد على فحينئذ تظهر الأرض كنوزها وتبدي بركاتها ولا يجد الرجل منكم موضعا لصدقته ولا

بره لشمول الغنى جميع المؤمنين)(''' وعن الرضا الله انه قال: (..فلا يترك عبدا مسلما إلا اشتراه وأعتقه ولا غارما إلا قضى دينه، ولا مظلمة لأحد من الناس إلا ردها ولا يُقتل منهم عبد إلا أدى ثمنه دية مسلمة إلى أهله، ولا يُقتل قتيل إلا قضى عنه ديته وألحق عياله في العطاء حتى يملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت ظلما وجورا وعدوانا...).(''')

أما من ناحية تمكنه من تغيير المجتمع دون العامل الاعجازي فهو يحقق ذلك من خلال تربية الأمة وتهيئتها بالصورة التي تجعلها حالة مثالية متكاملة دون العامل الاعجازي-وله وسائله الخاصة في تلك التربية وكيفية إنجاحها - وإن حاول البعض الإشارة إلى ذلك من خلال الروايات والتي منها ما جاء عن الإمام الباقرط الله قال: (إذا قام قائمنا وضع يده على رؤوس العباد ، فجمع بها عقولهم وكملت بها أحلامهم)(٢٦١) ويمكن التوسع في الحديث واعتباره كناية عن بعض الأمور التي يقوم بها الإمام وليس فقط على نحو الإعجاز، فربما المراد من تمرير يده الشريفة على رؤوس العباد هو كناية عن تربية القائم للأمة ، وعبر بالرؤوس باعتبارها وعاء العقول والفكر باعتقاد الناس ، ووضع اليد عليها كناية عن السيطرة عليها بالإقناع والتربية ، والمراد من تكامل الأحلام هو ارتفاع مستوى نضج العقول والتفكير السليم مما يؤدي إلى العدالة الفردية ومن ثم وصول المجتمع إلى حالة التكامل الفكرى والحضاري والوعي العالي في دولة الإمام المهدى الله.

(١٢) غاية المرام:هاشم البحراني-٤/٢.

(١٣) كفاية الأثر للخزاز القمي/١١٠.

(١٤) المنتخب من الصحاح الستة - محمد حياة

الانصاري/١٦.

(١٥) آل عمران:١٠٤.

(١٦) التوبة ٧١٠.

(۱۷) المائدة: ۷۸، ۷۸.

(١٨) الأمالي للصدوق ، ٣٥٤.

(١٩) تهذيب الأحكام ، ١٦/٢٢٨٨١.

(۲۰) الكافي ، ٥٦/٥ /١.

(۲۱) هود :۵۲.

(۲۲) نوح:۱۰، ۱۲.

(٢٣) الحج: ٤١.

(٢٤) مفاهيم القرآن لجعفر السبحاني ، ٦٢.

(٢٥) سياسة الأنبياء للسيد نذير يحيى

الحسيني، ٢٤.

(٢٦) نهج البلاغة ، حكمة ٤٣٧.

(۲۷) سياسة الأنبياء ، ۲٤.

(۲۸) مشكاة الانوار ، ٤٤٥.

(٢٩) النحل: ٩٠.

(٣٠)غرر الحكم ، ٢/٨٠٥/٢٤٣.

(۳۱) الكافي ، ٣/٥٦٨ .

(٣٢) معدن الجواهر ، ٧٣.

(٣٣) آل عمران:١٥٩.

(٣٤) ترجمة الإمام المهدي في أعيان

الشيعة ، تقديم وتحقيق مركز الدراسات التخصصية

في الإمام المهدي ، ٢٣٥.

(۳۵)نفسه، ۲۳۰.

(٣٦) منتخب الأثر ، ٤٨٣.

(٣٧)ظ/المهدي المنتظر وأحداث الظهور ، ٤١٠ –

. £10

والخلاصة إن وضع يد الإمام على رؤوس العباد لا يراد به الإعجاز أو الاستيلاء بمعنى الملك والسيطرة فقط لان ذلك بمجرده لا ينتج مجتمعاً متكاملاً، وإنما الذي ينتجه هو التربية والإعلاء للعقول والأفكار والعواطف(٢٠٠) وهذه التربية لا يمكن أن تجنى ثمارها دون أن يكون المربي على مستوى عال من الرقي والتسامي العلمي والأخلاقي وصاحب دراية كاملة بواقع مجتمعه وطبيعة ظروفه وكيفية التأثير فيه وهذا لا يتم إلا على يد قائد عادل عارف بأحكام الإسلام كما أنزلها الله سبحانه وتعالى من آل محمد وهو بقية الله في الأرض الحجة بن الحسن الله يخلص الأمة من مآسيها وينتشلها من ضياعها ويوصلها إلى قمة السعادة والنعيم.

#### الهوامش

(١) بحار الأنوار للمجلسي /مج٥٧٥/٥٤.

(٢) نهج البلاغة تعليق صبحي الصالح كتاب

۳۱ص۱۱۵.

(٣) نهج البلاغة ، تحقيق محمد عبدة ، ٢٩/٢.

(٤) نهج البلاغة تعيق صبحي الصالح خطبة ١٦٦،

(٥) بحار الأنوار للمجلسي/مج١٦، ١٨٢.

(٦) الرعد: ١١.

(٧) الكافي للكليني/٢/٤٥٣/٢.

(٨) الأعراف: ٩٦.

(٩) الحجرات:١٤.

(١٠) الفصول المهمة في تأليف الأمة للسيد شرف

الدين/١٣.

(١١) شرح احقاق الحق للسيد المرعشى-٢٩/٤٤.

## العناصر المشتركة

## الأدعيام السفارة والمهارية

مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي

#### مقدمة لا بد منها:

إن اللقاء بمولانا الإمام المهدي اللهو شرف كبير لمن يتشرف به، واللقاء ممكن وليس مستحيلا، ولكن هناك ادعاءات لقاء مبنية إما على التخيلات أو الكذب ولا يمكن إثباتها، بينما توظف هذه الادعاءات لإنتاج قيادات تقود الناس والأفكار ضد التشيع نفسه بدون شعور منهم، فهي قيادات لا تقدم حلاً، بل تقدم مشكلة لنفسها ولغيرها، وتنسبها للإمام، وبالتتبع للأفكار والأفعال وجد إن هذه الأفكار والممارسات تتوافق وتتفق مع توجهات وإرادات وأفكار أعداء أهل البيت المناهي المناه على المناه البيت المناه المناه على المناه المناه البيت المناه الم

يوجب علينا تفهم هذه الحركات وتفهم خطورتها على نفس هؤلاء البسطاء الذين يعتقدون بها ، وعلى مجمل مذهب أهل البيت المين محيث إن أدعياء المهدوية أو السفارة بدؤوا يصوغون أفكارا خارجة عن الإسلام وعن المذهب الشيعي بدعوى أنها تعاليم الإمام المن بما ينافي أسبط قواعد الفقه والعقيدة الإسلامية التي صرّح بها الأئمة الطاهرون المنافي أ.

إن علماءنا قديماً وحديثاً سعوا جاهدين في بيان زيف وبطلان دعوى السفارة والمهدوية. قال السيد الخوئي قدس سره: (التكذيب راجع إلى من يدعى النيابة عنه الله نيابة خاصة في

إن اللقاء بمولانا الإمام المهدي الموشرف كبير لمن يتشرف به واللقاء ممكن وليس مستحيلا

## أما من ينمي اثله الإمام نفسه فهذا لم يجسر عليله أحد من الشيعة إلا من ثبت جنوئله طبيا، ولكنله واقع ومتكرر في عالم غير العالم الشيمي

الغيبة الكبرى، ولا يكون راجعا إلى من يدّعي الرؤيا بدون دعوى شيء ).

أما من يدّعي انه الإمام نفسه فهذا لم يجسر عليه أحد من الشيعة إلا من ثبت جنونه طبيا، ولكنه واقع ومتكرر في عالم غير العالم الشيعي، فكم من مهدى عندهم يدعى انه هو المهدي المنتظر، وقد بدأ هذا في وقت مبكر في الإسلام فمن مهدوية الكيسانية إلى مهدوية العباسيين إلى مهدوية صاحب الزنج وهلم جرا لمهدويات عجيبة غريبة وكلها قد كشف الله زيفها ودجلها وهي لا زالت مستمرة في الزراعة والتفريخ، فما أن انتهت مهدوية السوداني حتى ظهرت لنا مهدوية الجهيمان وما انتهت مهدوية الجهيمان حتى ظهرت لنا مهدوية القاعدة حيث يدعى بعضهم إن الإمام المهدى عندهم الآن وقد ظهر ، وله موقع على الانترنت فيه ما يضحك الثكلى وينسيها ثكلها لكثرة الأخطاء والأكاذيب المفضوحة، وأما في العالم الشيعي فلم يجرؤ أحد حتى أفسق الفسقة ، لأنهم يعلمون بأن التشييّع محصن ضد مثل هذا الادعاء، وان الإمام بنفسه أشار إلى وجوب اختبار الإمام حين يخرج بالنسبة لعامة الشعب. فهذه ورطة كبيرة بالنسبة لهم ، ولكن في حكم صدام وأثناء تسلطه استطاع بناء مهدويات من قبل ممثلين وشخصيات هامشية على أساس فكرى مناقض

للشيعة، ليكون هذا الاتجاه غطاءً لحربه ضد التشيع بادعاء إن كل واحد من هؤلاء هو المهدي المنتظر، لخلط الأوراق وتشويش أفكار البسطاء من شيعتنا، وفي بعض الحالات باعتبار وجود حالة تناقض بين هذه الدعوى لهدم التشيع وبين مبادئ الفكر الشيعي، فقد استعاروا أفكارا مناقضة للتشيع لتصح دعوى المهدوية التي لا يمكن تصنيعها وفق المذهب الشيعي، كما فعل الممثل (قاضى السماء).

حيث استعار المذهب الوهابي لأطروحته ، ليكون مهدياً منتظراً مرسلا لقتل الشيعة ومراجعهم العظام وتدمير مجتمعاتهم وفق مفاهيم وهابية. كما رسمت له من قبل الزمرة المعادية لأهل بيت النبوة الله في ولكنه يدعي للبسطاء من الشيعة أنه شيعي للأعماق ليضع غشاوة على أعينهم تمنعهم من التمييز بين الحق والباطل وبين ما يصح وما لا يصح.

#### وللتنبيه فإن العناصر المشتركة بين أدعياء السفارة والمهدوية هي:

ا ـ يكون المدعي للسفارة أو المهدوية هو مصدر العلم بالسفارة أو المهدوية ولا دليل آخر عليه ، وهذا لا يمكن أن يصح ، لأن هذه الدعوى تتضمن بعدا دينيا ذا طابع تكليفي ، فكيف يصح توقف الدليل على المدعي نفسه ، على أن دعواه نفسه مبنية على ادعاء الرؤيا أو الكشف ، وهذا

.

ليس حجة له فضلا عن غيره. مما يعني وجود خلل واضح في إثبات المدعى فيحتاج إلى حيل وطرق إقتاع ملتوية لا علاقة لها بأصل الدعوى، كما حدث واقعا، حيث أن جماعة من المصدّقين ببعض أدعياء السفارة إنما صدقوه لأنه أخبرهم بأن الإمام سيبعث لهم بركة، فجاءهم عدة مرات من يطرق الباب على نسائهم ويعطيهن طحينا أو كبشا ويقول لهنّ: هذا من بركة الإمام. فيثبت عندهم المطلوب، وهذا عين الدجل فيثبت عندهم المطلوب، وهذا عين الدجل بالدعوى نفسها، ولا يثبتها بل يثبت عكسها بالدعوى نفسها، ولا يثبتها بل يثبت عكسها تماما لو تأملوا قليلا.

٢ - ترك الفروض الشرعية والدعوة للإباحية
 كما يفعل صوفية أهل السنة بقولهم إن من وصل
 للحقيقة سنقطت عنه التكاليف، وقد يصل
 بعضهم لدعاوى أكبر من ذلك.

7- الوفرة المالية و توزيع الأموال فور ادعاء السفارة أو المهدوية، وهذه ظاهرة مهمة ويجب أن تدرس. فإن كل هـؤلاء الأدعياء يعلنون عن قدراتهم الهائلة في اختلاق المال ببركة الإمام!! وتوزيع الأموال بشكل جنوني، وبعضهم يعمد إلى جـر أبناء الأغنياء لشبكته ليجعلهم درعاحين يشكك الناس في مصادره المالية لينسب المال للأغنياء أنهم من ساعده، بينما في الحقيقة هو من يمد أبناء الأغنياء بالمال، خلافا لرأي ومعرفة أهلهم. وهذا موقف مشترك ويحتاج إلى توقف وتفكير في هذه الحركة وأهدافها ومن أين تستمد وتعتمد على روافدها المالية.

٤ - استخدام أسلوب التوريط المالي أو
 الأخلاقي لمن يقع بيدهم من أولاد الأغنياء

وذوي الوجاهة العشائرية والاجتماعية ليتقيدوا بما يريدون مستغلين خوفهم من الفضائح ليتحولوا إلى بوق متحمس يختلق الكرامات والمعاجز التي لا واقع لها من أجل عدم كشف الحقائق التي تسقطهم أمام عشائرهم وإخوانهم وأصدقائهم.

ه - الانتقال الفوري إلى الحركة الدموية المسلحة ومحاولة اغتيال كل مخالف لهم أو كاشف لعدم صحة دعواهم. وذلك بعد أن يتكون عنده جماعة تفوق العشرة أشخاص بقليل أو كثير في المنطقة التي يدعو فيها لنفسه ثم ينقلب إلى التخويف والعنف، فكل من يطالبهم بالدليل أو يناقشهم نقاشا محرجا يقولون عنه انه عدو الإمام الله أو يجب قتله على الطريقة الحزبية المخابراتية التي عرفها الناس، التي ملخصها إن إحراج الحزبي يعني دفعه للتفكير بقتل المحرج (شخصيا أو معنويا).

7-مداراة أعداء أهل البيت والدفاع حين ينتقدُ أمامهم الوهابية بأشخاصهم وأفعالهم، وهذا ملموس منهم بشكل واضح، مدعين بأن نظرية وحدة الوجود لا تسمح بهذا التفريق مع هـؤلاء فقولهم كله من الله وواحد وانه لا يتنافى مع الحق، بينما نظرية وحدة الوجود تسمح بالدعوة لقتل رجال الدين الشيعة باعتبارهم أعداءهم!!!! ولا يوجد في هذه الوحدة أي مجال للتسامح مع رجال الدين الشيعة، وهنا يتبين أين تسير هذه الحركات ومع من هي؟ ومن يمولها؟ ويزودها بالأفكار الساقطة؟

٧ ـ عـرض الإمـام المهـدي الله كرجل دموي إرهابي وليس قائد حركة إصلاحية ليعم السلام

والأمن العالم كله. بل هو رجل الفوضى الأمنية عندهم والقتل على الشبهة. وتحريف مفهوم انتقام الإمام من أعداء التشيع ومن قتلة الشيعة إلى كونه قاتلا لكل إنسان وسيقتل بلا ضوابط قانونية أو دينية ، وهذا تحريف لقضية مهمة جدا وهي إن الإمام الله سيدافع عن المؤمنين حين يتصدى له أهل الضلال وأرباب الحكم وسوف يبيدهم بالمعاجز الربانية وغيرها ، ولم يرد أنه سيقاتل العالم أبدا إنما ستقع حروب محلية مع المجرمين المعروفين في ذبح أهل البيت الله على مدى القرون، بينما النص صريح بأن الإمام سيملك جميع الأرض من دون ذكر لأي حروب عدا ما يحدث في الجزيرة والعراق والقدس. فكل ما يروج بين أتباعهم من دموية الإمام لا صحة له ، وإنما هي موظّفة تماما لقتل علماء الشيعة كوظيفة استثنائية من قبل الممولين (أعداء آل محمد عَيَّالًا ).

٨. تتركز دعوتهم العدوانية بادعاء أن مهمة الإمام هي قتل علماء الشيعة وقياداتهم المتدينة في مذهب أهل البيت الميلا.

٩ - التلاعب بالنصوص من أجل إقامة براهين على صحة دعواهم بدون أي ضوابط لعلم الدلالة أو للظهور من النصوص ومعالجتها العلمية حسب قواعد اللغة العربية.

١٠- إخفاء كل النصوص التي تحتوي على المعايير الصحيحة للظهور، والتهرب من أي بحث فيها، أو تطبيق هذه المعايير على حركاتهم، وقد وصل ببعضهم الغضب والتهديد أو الاغتيال لمجرد طلب تطبيق المعايير وطلب إقامة الأدلة. وبالنسبة للأتباع السائلين بلطف فإن أسلوبهم معهم في التعليم هو نفس الأسلوب

الكنسي بمنحهم أنصاف إجابات بل أرباعها بشكل غامض، ولكنه مغلف بطابع من التقديس وادعاء حرمة تجاوز الخط الأحمر، لتكون الإجابة عبارة عن تدمير السؤال مهما كان معقولا ومطلوبا عقلا وشرعا. مثلا لوسأل أحدهم عن فحوى قول الإمام على التوقيع المحتج به شرعا وعلاقته بتكذيب دعوى المشاهدة والسفارة:

فسيقول لك: إن الإمام يعرف الكذابين ولهذا حذرنا منهم بينما هو يدعو لمناصرة النور الذي بين أيدينا بحمد الله وهو نوره فمن أنكره فهو عدو للإمام والعياذ بالله .. وهكذا نجد أشباه أجوبة لا علاقة لها بالموضوع. تبعد سامعها عن التفكير في نفس السؤال مع إن السؤال وجيه، والجواب ليس بجواب على الموضوع مطلقا. بينما نجد أن علماءنا قد أوضحوا كل المحتملات في فهم النصوص، وليس فيها احتمال واحد يخدم دعوى مدعي السفارة.

11. ظاهرة السرية المستديمة رغم ادعائهم الظهور، وهذا يناقض أهم معيار وهو إذا حصل الظهور فلا يقوم بوجه الإمام الله شيء ولا سرية في دعوته عند ذاك.

17. القفر على الدين وادعاء المرجعية من خلال درس بضع سنوات، وربما لم يدرس إطلاقا، مدعيا العلم اللدني وإصدار الفتاوى والتصدي لقيادة المجتمع باسم المرجعية الجديدة، مع أن بعض الفتاوى لا يقول بها مسلم، وما تلك إلا لدعوى التأسيس لدين جديد تحريفا لمقولة تصحيح الدين الذي يقوم به الإمام الله وتحويل هذه المقولة إلى نسخ الشريعة وقلبها بخلاف الفطرة والدين الصحيح.

مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله

أبو دلف الكاتب:

محمّد بن المظفر الكاتب الأزدي.

إدعى السفارة كذباً وزوراً وكان معروفاً بين أوساط الناس بالإلحاد ثمّ أظهر الغلو ثمّ جُن وسُلسل ثمّ صار مفوضاً.

إدعى السفارة بعد وفاة عليّ بن محمّد السمري السفير الرابع وكانت تلك إحدى علامات كذبه وافتضاحه، إذ كانت رسالة الإمام على صريحة في عدم العهد لأحد بعد السمري وأن من ادعى المشاهدة بعد ذلك فهو كذاب، إلاّ أن أبا دلف الكاتب لم يلتفت إلى كل ذلك فحاول ادعاء السفارة وبث اكذوبته التي لم تنطل على أحد حتّى استضعفه الناس فأخذوا يهزأون به في مجالسهم ومنتدياتهم.

بنو قنطوراء:

قومٌ من الترك أو هم الترك، وقيل

قنط وراء كانت جارية لإبراهيم الخليل الله من نسلها الترك. ينزلون بشاطئ دجلة يوقعون بأهل العراق مجزرة عظيمة.

وقال صاحب منتهى الأرب: بنو قنطورة طائفة من الإفرنج يعني الأندلس، وهو خطأ واضح بحسب صفاتهم الواردة في الخبر، ويبدو لهؤلاء القوم أثرٌ في أحداث يوم الظهور، إذ وردت الأخبار بتعديهم على العراق.

«يوشك بنو قنطوراء أن يُخرجوا أهل العراق من عراقهم».

وفي حديث آخر: «ليسوقن بنو قنطورا المسلمين، ولتربطن خيولهم بنخل خوخا قرب مسجد الكوفة، وليشربن من فُرض الفرات وليسوقُن أهل العراق، قادمين من خراسان وسجستان سوقاً عنيداً، فهم شرار سُلبت الرحمة من قلوبهم، فيقتلون ويأسرون بين

91



الحيرة والكوفة».

عن ربيعة بن جوشن أنه لقي عبد الله بن عمرو وجماعة في بيت المقدس فقال: ممن أنتم؟ فقلنا: من أيهم؟ قلنا: من أهل البصرة.

قال: أما فاستعدوا يا أهل البصرة. قلنا: مما نستعد؟ قال: المزاود والقرب وخير المال يومئذ أجمال مصالح يحمل عليها الرجل أهله ويميدهم عليه، وفرس وتاح شديد، فوالله ليوشكن أن يغبط الرجل بخفة الحال كما يغبط اليوم بكثرة الأهل والمال. فقلنا: مم ذلك؟ قال: يوشك أن ينزل بنو قنطوراء بشاطئ دجلة فيربطون بكل نخلة فرساً فيخرجونكم حتّى يلحقونكم برُكبة والثني قال: فقلنا: ما بنو قنطوراء؟ قال: الله أعلم أما الاسم فهكذا نجده في الكتاب، وأما النعت فنعت الترك.

فالصراعات السياسية القادمة ستكون إحدى معادلاتها الترك الملقبون ببني قنطوراء، ومحاولات هؤلاء هو التعدي وفرض الهيمنة على العراق لما لهذا البلد من أهمية في يوم الظهور، وكون الكوفة عاصمة الإمام الله المرتقبة.

تميمي الأصل:

قائدٌ عسكري يكون على مقدمة جيش الإمام الله أو على مقدمة جيش الخراساني، بحسب اختلاف الروايات، كما في الرواية التالية: عن عمّار بن ياسر قال: المهدي على لوائه شعيب بن صالح. ومعنى ذلك أن شعيب بن صالح أحد القادة العسكريين في جيش

الإمام الله ، في حين تذكر بعض الروايات أنه من قيادات الخراساني كما في الرواية التالية : يخرج شابٌ من بني هاشم بكفه اليمنى خالٌ من خراسان برايات سود ، بين يديه شعيب بن صالح يقاتل أصحاب السفياني فيهزمهم . ولا تعارض بين الروايتين إذ يمكن الجمع بينهما بأن شعيباً هذا سيكون على رأس جيش الخراساني ابّان مقاتلته للسفياني ثمّ يترقى بإخلاصه وإيمانه بحركة الإمام الله إلى قيادة جيش الإمام الله بعد ظهوره.

على أن شعيب بن صالح من الطبقات المحرومة إلا أنه يتميز بصلابته وتطلعاته لحركة الإمام ومحاولة نصرته بكل إخلاص وتفان، وهووان كان خروجه من الري إلا أنه عربي الأصل تميمي النسب فعن الحسن: يخرج بالري رجلٌ ربعة أسمر من بني تميم محروم كوسج يقال له شعيب بن صالح في أربع آلاف ثيابهم بيض وراياتهم سود يكون على مقدمة المهدى لا يلقاه أحد إلا قتله.

وتعبير محروم أنه من الطبقات المسحوقة والأوساط المستضعفة، وكوسج، الظاهر صفة للحيته مجتمعة في ذقنه فقط دون عارضيه.

وثيابهم بيض لعله إشارة إلى نقاء سرائرهم وصفاء نفوسهم، ولعله إشارة إلى انتمائهم وصحته دون أن تشوبها شوائب سياسية خاصة، بل هي خالصة في توجهاتها لنصرة الإمام الله.

ولعل تسمية شعيب بن صالح غير حقيقية بل هي رمزية لاحتمال أن اسمه واسم أبيه يشابه

1 ...

وعلى كل حال فإن شعيباً هذا من قيادات حركة الظهور ينتصر للإمام الله ويسعى لتحقيق هدفه الإلهى.

#### ا ثلاثمائة وخمس:

هـوتاريخ وفاة أبي جعفر محمد بن عثمان العمري، السفير الثاني (رحمه الله) في آخر جمادى الأولى).

#### جمکران:

أحد المساجد المشهورة في بلدة قم، وهومن المساجد المقدسة التي يؤمها المئات من الزائرين الذين يستذكرون فيه كرامات الإمام صاحب الأمرالية ، فالمسجد تأسس بكرامته وبأمر منه حينما أمر أحد المؤمنين المعروف بالحسن بن مثله الجمكراني أن يبني في هذا المكان مسجداً يؤمه الزائرون وبإشراف السيد أبى الحسن الرضا أحد علماء قم المعروفين وقتذاك، وكان الحسن بن مثله الجمكراني قد طلب من الإمام الله علامةً على صحة رسالته للسيد أبى الحسن فأمره الإمام بالذهاب إليه وتولى أمر ذلك ، وبالفعل كان السيد أبو الحسن قد رأى في تلك الليلة الإمام الله يأمره بتصديق ما يلقيه الحسن بن مثلة إليه فلما اجتمع الحسن بالسيد ذهبا إلى المكان الذي التقى فيه الإمام الله ووجدا هناك سلاسل مطروحة لتعليم حدود بناء المسجد فأمر السيد أبو الحسن ببناء المسجد من فوره وأخذ تلك السلاسل وكانت سبباً لشفاء من مسها من المرضى ، وأمر الإمام الشيعته تعاهدهم كهذا المسجد

والصلاة فيه أربع ركعات فُصّلت في مظانها ، وأشار على أن الصلاة فيه كالصلاة في البيت العتيق ، وبالفعل فإن مسجد جمكران المقدس يرتاده اليوم مئات الزائرين من مختلف الأقطار فضلاً عن ارتياد الايرانيين إليه في كل وقت خصوصاً ليلة الأربعاء وقد شوهد فيه من قضاء الحوائج والكرامات ما وقفنا عليه تجربةً.

يُعدُ هذا المسجد المبارك أحد أسباب ارتباط الناس بالإمام على حين يستذكرون هذه الرواية فضلاً عما يقفون عليه من كرامات باهرات.

#### و الحسن بن النضر القمي:

عده الصدوق ممن شاهد الإمام الحجة الله وذكره في كتابه.

خاتمة الأئمّة:

ذكر المحدث النوري عن جنات الخلود أنه من ألقاب الإمام المهدى اللهيلا.

دعوى السفارة:

وهي ادعاء بعض الاشخاص سفارتهم عن الإمام الحجة الله كذباً، ومحاولة التمويه على العامة بأنهم نصبوا من قبل الإمام وبذلك يخدعون السنج والبسطاء ويتعاملون مع المغفلين على أساس هذه الدعوى الكاذبة، فيبتزون الأموال ويدفعونهم إلى إرتكاب المحرمات بحجة التشريع ولمجاراة أذواق بعض العامة ورغباتهم.

يبدو أن هناك عدة عوامل ساعدت في هذا الإتجاه منها:

أُوّلاً: الحالة النفسية الخاصة التي يعيشها

niún .

1 . 1

المدعي للسفارة فهو ينطلقُ دائماً من فراغ اجتماعي وخلل في علاقاته العامة مما يدفعه إلى محاولة معالجة ذلك بتوجيه الانظار إليه ومحاولة إنشغال الناس بالحديث عنه وهو أدنى ما يحققه لردم الهوة بينه وبين الآخرين، وهذا مطردٌ في أكثر حالات الإنحراف حيث يحاول الشخص الحصول على ضمانة إجتماعية تأخذُ به في موقع اجتماعي تتوجه إليه الأنظار.

لذا فالمعروف عن أبي بكر البغدادي أنه قليل العلم، وبسبب ذلك يتعاطى الناس معه على أساس ما يتمتع به قدرات وحرمانه من ذلك يشعره بحالة دونية تُملي عليه أن يعالجها باسلوب يكسبُ من خلاله توجهات الآخرين.

ثانياً:ضعف الإيمان وقلة التقوى أو إنعدامهما يمليان على الشخص أن يسلك مسالك منحرفة من أجل الحصول على هدفه، وقد عُرف عن أبي دلف الكاتب مثلاً أنه كان يُعرف عند البعض بالإلحاد والإنحراف الفكرى.

ثالثاً: الجهل الذي ينتاب بعض القواعد التي تكون أرضاً خصبة لنمو الحالات المنحرفة وتلقى الدعاوى الباطلة.

فالثقافة العامة والوعي الفكري لهما أثرهما في انحدار المجتمع وتلقيه مثل هذه الانحرافات، فانك لا تجد مجتمعاً سعيداً بثقافته وهو يعيش تحت مطرقة الأكاذيب والضللالات، في حين يتراجع المجتمع الجاهل إلى أدنى المستويات لتصديق الدعاوى الضالة والمنحرفة كأسرع ما يكون.

قال الشيخ الطوسي في غيبته: وأمر أبي بكر البغدادي في قلة العلم والمروة أشهر وجنون أبي دلف أكثر من أن يحصى لا نشغل كتابنا بذلك...

وهكذا تتميز السفارات الكاذبة بحياتها القصيرة لافتضاحها بأسرع وقت وتكذيبها بشواهد عدة وقرائن غير خفية.

#### دو الوجنتين:

صفة لأحد أولاد نزار، يلقى الروم حين يخرجون إلى الأعماق فيقتلهم قتل عاد وينفلت طاغيتهم بطعنه، وتفترق الروم فرقتين، فرقة تأخذ على نهر ساوس والأخرى في درب جيحان وهو في الشامي وهو في تركيا الآن.

#### ريحانة:

من أسماء أم الإمام الحجة الله ذكره محمد بن حمزة في روايته عن الإمام العسكري الله .

#### زقاق القطن

(هـو أحد الأزقة في سـوق الرسـتن في حمص والتي يخرج منها ملك على برذون أشهب يقاتـل فريقين من حمير وقضاعة حينما يحصل بينهما قتال في المنطقة الممتدة بين حمص والفـرات، فيقـرع بينهما وينصـرف الفريقان وهم قليل نادمون).

#### سمرقند:

بلدٌ تابعٌ إلى إقليم مرو الذي يطلق عليه اليوم إقليم خراسان، وجغرافياً إحدى مناطق دول روسيا المستقلة، وبالتحديد أوزبكستان

1.7

وسمرقند هذه ينتمي إليها شعيب بن صالح التميمي.

## ش الشامي:

غير معروف النسب، كان من أهل الري وكان من وكلاء القائم الله.

#### مر الصفاح:

#### ر الضلالة:

بسم الله الرحمن الرحيم: عافانا الله وإياكم من الضلالة والفتن ووهب لنا ولكم روح اليقين..الخ.

#### الطريد:

الحد ألقاب الإمام الحجة العلام الحجة العلام الحجة العلام المعلم ا

وهـوإشارة إلـى محنته الله حين طورد والا يزال مخافة من الظالمين.

#### الظالمون:

في غيبة النعماني ص ٢٧٥ حديث (٥٥): متى يطهر الله الارض من الظالمين؟ فقال أمير المؤمنين الله الأرض من الظالمين حتى يسفك الدم الحرام... الخ.

العراق:

من مناطق الظهور، فقد وردت الروايات فيه أن له شأناً في الظهور، فهو إحدى القواعد المهمة لحركة الإمام المهدي وسيكون العراق مسرحاً مهماً لأحداث الظهور فمن ذلك:

أوّلاً: محاولات السفياني بالتوجه إلى العراق وإحداث مجازر عظيمة وسفكه لدماء المؤمنين ومن جهة أخرى سينال العراق حالات اضطراب وخوف تُحدثها جهات أجنبية تحاول ايقاف حركة الظهور التي سيكون العراق إحدى قواعدها المهمة كما ورد في كثير من الروايات منها:

١ ـ وشـمول أهل العراق خـوف لا يكون لهم
 معه قرار.

٢ \_ يوشك أهل العراق أن لا يجبئ إليهم
 درهم ولا قفيز، يمنعهم عن ذلك العجم.

ثانياً: ان الإمام السيتوجه إلى العراق بعد القضاء على الحركات المعارضة التي سيتكون ضده كحركة السيفياني وأمثالها واجهاض هذه الحركات في مهدها ومن ثمّ التوجه إلى العراق وستجري فيه من ملاحم الظهور واليوم الموعود ما أسهبت فيه الروايات الشريفة على أن هناك ملازمة بين ذكر الكوفة وذكر العراق فالروايات التي اختصت بذكر العراق فقط تعني أن توجهه سيكون إلى العراق واقامة دولته المباركة ، والروايات التي تحدثت عن الكوفة روايات مخصصة فهي أكثر تفصيلاً في بيان حكم الإمام الله وكيفية تأسيس دولته المباركة.

Ningh .

س. ب

#### غيداقة:

القائم الله كثيرة المطر، ويسبق قيام القائم الله كثرة الأمطار حتى تفسد الثمار أو تكاد، وقد ورد عن أبي عبد الله الله قال: «إن قدام القائم لسنة غيداقة يفسد فيها الثمار والتمر في النخل فلا تشكو في ذلك».

#### ال ال

#### الفقيه:

من ألقاب الإمام المهدي اليالا.

روى الشيخ الطوسي عن محمّد بن عبد الله الحميري أنه قال: كتبت إلى الفقيه الله أساله: هل يجوز أن يُسبح الرجل بطين قبر الحسين الله وهل فيه فضل؟

فأجاب وقرأت التوقيع ومنه نسخت: «سبح به فما من شيء من التسبيح أفضل منه ومن فضله، أن المسبح ينسى التسبيح ويدير السبحة فيكتب له ذلك التسبيح».

#### قباب من نور:

ورد عن الإمام الباقر الله في وصف مجيء المهدي الله إلى الكوفة بأنه في قباب من نور، ويبدو أن مرحلة بداية الظهور تتطلب احتراز أمنياً خاصاً حتّى أنه الله لا يعرف في أي القباب هو، وهذا جانب من جوانب الفعاليات الأمنية التي يتخذها الإمام الله كاجراء احترازي.

ففي تفسير العياشي عند قوله تعالى: (هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُللَ مِنَ الْغَمام...) عن أبي جعفر اللَّهِ: أن المهدي اللَّهِ يأتي العراقَ في سبع قباب من نور. وإليك نص الحديث: «ينزل

في سبع قباب من نور ، لا يُعلم في أيها هو حين ينزل في ظهر الكوفة ، فهذا حيث ينزل».

کوٹی:

المدينة التي يخرج منها الدجال وهي إحدى مدن بابل في العراق، وفي الخبر أن الهيثم بن الأسود سأله عبد الله بن عمرو وهو عند معاوية: تعرفون أرضاً قبلكم يقال لها كوثى كثيرة السباخ؟ قلت: نعم. قال: منها يخرج الدجال.

ولنا أن نتوقف في مضمون هذه الرواية فان الصراع المحتدم بين الشاميين والعراقيين أخذ منحاه الآخر غير القتال، فوضع الحديث والتنكيل والاتهام كانت أساليب معاوية ضد أهل العراق لكسب الجولة والتنكيل بهم إذ جوّ الرواية ومكانها يُشعران بأنها محاولة من محاولات رواة البلاط لإرضاء معاوية وإشعار الهيثم بن الأسود العراقي ببأن بلدهم هذا الذي خرج على معاوية ولم يقر له بأي حق في دعواه رسالة تشهير عبد الله بن عمرو بن العاص وبحضور معاوية إلى العراقيين وأنهم مأوى الدجال، أو أن خروجهم وتمردهم على معاوية لا يقل عن خروج الدجال من بين ظهرانيهم.

ومهما يكن من شيء فامكان الجمع بين خبر خروج الدجال من خراسان وخروجه من بابل العراق ممكنان إذا ما فسرنا بأن خروجه من من خراسان يعني بدء ظهوره، وخروجه من أرض بابل نتيجة لتعاظم قوته وخطر تحركه ضد شيعة العراق وكأن تحركه بهذه القوة يُعدُ خروجاً وظهوراً جديداً.

لُد:

وهي بلدة مشهورة بينها وبين رملة فلسطين مقدار فرسخ إلى جهة الشمال متصل شجرها.

محي الدين ابن العربي:

من علماء الحنابلة وعارفيهم صاحب المصنفات الكثيرة منها (الفتوحات)، قال في الإمام المهدى الله في كتابه هذا:

(واعلموا انه لا بدّ من خروج المهدى الله لكن لا يخرج حتّى تمتلئ الأرض جوراً وظلماً فيملؤها قسطاً وعدلاً ، ولو لم يبق من الدنيا إلاّ يـوم واحد طـوّل الله تعالى ذلك اليـوم حتّى يلى ذلك الخليفة ، وهو من عترة رسول الله على من ولد فاطمة الله ، جده الحسين بن علي بن أبي طالب عليهما السلام ووالده الحسن العسكري ابن الإمام على النقى - بالنون - ابن الإمام محمّد التقى - بالتاء - ابن الإمام علىّ الرضا ابن الإمام موسى الكاظم ابن الإمام جعفر الصادق ابن الإمام محمّد الباقر ابن الإمام زين العابدين على بن الإمام الحسين ابن الإمام على بن أبى طالب (رضي الله عنهم) يواطئ اسمه اسم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يبايعه المسلمون ما بين الركن والمقام يشبه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في الخَلق وينزل عنه في الخُلق إذ لا يكون أحد مثل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في أخلاقه والله تعالى يقول: (وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُق عَظيم)...» إلى آخر كلامه.

صر: ٔ

غلام أبى الحسن الله ، كان شاهداً على

ولادة الامام الحجة الله وكان موكّلاً في شراء اللحم ومخ قصب \_ كما في تعبير الرواية التي رواها..

عن حمزة بن نصر \_ غلام أبي الحسن الله عن أبيه قال: لما ولد السيد الله تباشر أهل الدار بذلك فلما نشأ خرج إليّ الأمر أن أبتاع في كل يوم مع اللحم قصب مخ ان هذا لمولانا الصغير الله .

الهدّة:

في الملاحم ص ٤٩ باب ٨٥ «عن تبيع قال: إذا كانت هدّة بالشام قبل البيداء فلا بيداء ولا سفياني، قال ليث: الهدة بطبرية، فاستيقظت لها بالفسطاط تخلع بها أجنحة فإذا هي ليلة طبرية».

الوكالة الخاصة (وهي النيابة الخاصة عن الإمام الله يقوم من خلالها الوكيل الخاص بتنفيذ بعض الأمور التي يكلف بها من قبل الإمام الله من قبل السفير في خضم الظروف السياسية والأمنية غير الطبيعية التي تحدد تحركات السفير وتلجؤه إلى التقية والتكتم).

ی یوم عروبة:

وهـويوم الجمعة، يُقتل أربعة آلاف نفر في ذلك اليوم، ويبدو أن ذلك نتيجة الصراع بين التيارات السياسية الحاكمة وقتذاك.

1.0

## الى سيدي ومولا<u>ي الحجة المنتظر</u> صاحب الزمان

نحن أحبابك المنتظرين، لقد طالت غيبتك علينا، وتكالبت المحن والفتن، لازلنا ننتظرك بصبر أمر من صبر أيوب الترسم البسمة على وجوهنا بسنا طلعتك البهية، يا مولاي: نتوسل إليك بأمك الزهراء، عجل بالظهور فقد مُلِئت الارض ظلماً وجوراً ونحن بأمس الحاجة الى عدلك وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





## من هو الإمام المهدي الله

هو الإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت المنظر بن الإمام العسكري بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن على بن أبى طالب بن عبد المطلب.

سليل الدوحة المحمدية ، وهو من نسل علي وفاطمة المُنْ التاسع من ولد الحسين الذي يأخذ بثأره من القتلة والظالمين.



كان أحمد ينتظريوم الثلاثاء بفارغ الصبر، حيث سيذهب مع والده ووالدته إلى مسجد السهلة المعظم فيؤدي الصلاة فيه ويدعو الله سبحانه بتعجيل فرج إمامنا المهدي المنتظر الله ويزور مقام الإمام المهدي ومقامات الأنبياء والأئمة فيه، ويصلي ركعتي طلب الحاجة في مقام الإمام الصادق الله يدعو فيها الله أن تقوم دولة العدل الإلهي على يدي إمامنا الغائب.

وفي صباح ذلك اليوم أصابته وعكة صحية أدت إلى إرساله إلى المستشفى للمعالجة ، كان لا يفكر في مرضه بقدر ما يفكر في ذهابه مع والديه إلى السهلة ، فكان يدعو الله تعالى بحق الإمام المهدي أن يشفيه من مرضه ، لكي يلتحق بزيارة المسجد المبارك ، لكن حالته كانت تزداد سوءاً حتى وصل إلى حالة من الإغماء ، وفجأة أحس بيد باردة تمس وجهه فتزيل آشار الحمى ، فتح عينيه ، حدّق بوضوح لم يجد أحداً ، كان يعتقد أن اليد التي شفته من مرضه لابد أن يكون لها شأن عظيم ، من تكون إذن لولا انها يد الإمام المنتظر الله .

## أناشيد للصغار

نوصي الآباء الأعزاء بمساعدة أطفالهم لتحفيظ هذه الأنشودة ومحاولة ترديدها بطريقة يختارها الطرفان:

## يا مظيئاً للعباد

الأستاذ: أبو يحيى السويطي جمعية شعراء أهل البيت المنافئ في واسط



ارفعوا أيدي الدُعاءُ نبتهلْ يا أصدقاءُ ندعو للمهدي الإمامُ كلَّ صبحٍ ومساء

إخوتي ندعو الإله جلَّ فرداً في عُلاه ليسَ للخلقِ سواه إنّه نعمَ الرجاء

يا إله العالمين كن له أنت المعين حافظاً في كلِ حين من شرورِ الأدعياء

إحم يا ربّ الإمام إبن سادات الأنام في أمانٍ وسلام واستجبْ هذا النداء

يا مغيثاً للعباد قدطفى أهلُ العِناد بين ظلم وفساد ولقد عم البلاء

ربِّ طالَ الإنتظارُ من صغارٍ وكبارُ فمتى شمسُ النهارُ تعتلي أفقَ السماء



# متناركات القرآء

هيأة التحرير

تعد مشاركات القراء المحور الأساس لعمل المجلة الثقافي، وقد حرصت هيئة التحرير أن تدخل أكبر عدد من مشاركاتهم ليتسنى لهم أن يقدموا ما بوسعهم من ثقافة الإنتظار، والرسائل التي بين أيدينا إشارة إلى حالة المعافاة التي يمر بها الفكر العام عند قراءة الثقافة المهدوية، والمجلة إذ تبارك جهود المشاركين تشد على أيدي الجميع بمواصلة الاستمرار ببناء ثقافة مهدوية ناضجة، وعلى هذا فالمجلة بانتظار مشاركات القرّاء الكرام.

### فكرة المهدي المنتظر ﴿ صالح مهدي سالم الكناني/ الكوت . الداموك

ان فكرة القائد المنتظر كفلسفة وكقضية لم تختص بالمسلمين وحدهم، بل شملت حتى تلك المجتمعات التي لم تدن بديانة سماوية كالبوذية الذي ينتظرون (بوذا)، المجوسية الذين اعتقدوا بخلود (أوشيدر) والمغول الذين يعتقدون بعودة جنكيزخان، والاسبان الذين ينتظرون ملكهم لوذريق. فلقد آمن اتباع هذه الديانات بأن هذا الكون الفسيح لابد له من قائد سيظهر يوماً ما ليخلص البشرية من الظلم

والفاقة والجوع، ولابد للكون من نهاية حتمية سيجازى فيها الأخيار والأشرار، أما الديانات السماوية فكان اعتقادها أرسخ وأعمق لأنه مستند إلى أدلة عقلية ونقلية.

أما بالنسبة لمن يدين بالدين الإسلامي فهم على اختلاف مذاهبهم ومللهم يقولون بوجود المهدي الله إلا أن الخلاف يظهر في مواطن عديدة كالخلاف فيما إذا ولد أم لم يولد، أو أن هذا الإمام معصوم أم لا وغيرها.

### العراق وأهل البيت ﴿ طارق هداب جواد / ناحية الإصلاح . مركز الإمام الكاظم ﴿

اهتم الأئمة الإثنا عشر الملك بالعراق اهتماماً خاصاً ومركزاً، وقد حرصوا الملك على تربية أبناء هذا البلد إلى درجة التضحية بدمائهم في هذا السبيل، لذا نجد الارتباط الوثيق فيما بينهم، وقد كانوا يشيدون المدارس العلمية،

ويهيأون حملة العلم ورواة الحديث في العراق بحيث نجد أن النسبة العظمى ممن شدّ الرحال إلى هذه المدارس هم من العراقيين.

ومما يجدر بالذكر أن ستة من الأئمة المعصومين قد دفنوا في أرض العراق، كما

11.

ولم يقتصر تواجد الأئمة وتركزهم في أرض العراق، بل سبقهم إلى ذلك الكثير من الرسل والأنبياء الذين كان لهم شأن كبير في

هذا البلد، فمن المؤكد أن سيكون للعراقيين دور كبير في دولة الإمام المهدي الله المنتظرة. وكما أكدت الروايات بأن الكوفة ستكون عاصمة الإمام المهدي الله وهي عاصمة العالم أجمع بعد ظهوره المقدس.



### تخطيط المستعمرين لتحمير العالم قيس حامد عبد/ مركز الحمزة الغربي للثقافة والإرشاد

إن ما لاحظناه في عصرنا من التطورات الحاصلة في جميع الميادين أن العالم الغربي وما توصل إليه من تقنيات حديثة أخذ يخطط لتدمير شعوب العالم بأكملها ، وأن البلدان القوية بدأت تأكل البلدان الضعيفة ، وهم يخططون لعشرات السنين كيف ينتقمون من أي بلد بسبب ما توصلوا إليه من العلم والتكنولوجيا الحديثة والمتطورة في إفناء العالم ، وان أكثر ما قاموا به هو تدمير المناطق العربية والإسلامية المفككة

مستغلين ظروفها التي تعيش فيها لوجود الأعوان والخونة المتعاونين معهم في تلك البلدان، لكي يفرقوا المسلمين ويقضوا على الدين الإسلامي وخصوصاً مذهب أهل البيت الميلا لكنهم تناسوا مسألة الإمام المهدي الله وما يأتي به من علم وقوة من الله سبحانه وتعالى وتسخير كل شيء له وهو المنصور بالرعب والمؤيد بالمؤمنين، الذي يقضي على كل باطل. (اللهم عجل لنا ظهوره آمين)

### ما الفائحة من الإمامِ ﴿ اثْنَاءَ غَيْبَتُهُ الطالبة حوراء محمد رضا/مدرسة دار الحكمة للعلوم الاسلامية

لقد أفادنا الحديث الشريف الذي جاء رداً على سؤال الصحابي الجليل جابر بن عبد الله الأنصاري للنبي محمد الله عن كيفية انتفاع الأمة بإمام زمانها وهو غائب عن أنظارها فأجابه الله بقوله:

إي والذي بعثني بالنبوة إنهم لينتفعون به ويستضيئون بنور ولايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإن جللها السحاب.

وبهذا الجواب المميز والفريد الذي يقرب فيه الرسول المسورة إلى الأذهان من خلال

Ning

111

# 

# حول الإمام المصدي

دأب مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله أن يكون له حضور واسع في مجال الثقافة المهدوية وتنميتها من خلال ما يصدره المركز من دراسات فضلاً عما ينشر من كتب وموسوعات تتبنى قضية الإمام المهدي الله دراسة وتحليلاً، وباب إصدارات حول الإمام المهدي الله على عاتقه الإشارة إلى ما يصدر من هذه الكتب سواء ما كان من نفس المركز أو من خارجه.

> ١- أصدر مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدى الله تقريره العام عن نشاطاته منذ عام ۲۰۰۶ حتى عام ۲۰۰۸م. تضمن التقرير أهداف المركز ومفاصل العمل في المركز وموظفیه وعمل كل منهم ، كما تضمن أقسام

المركز كقسم التحقيق وقسم الكومبيوتر وقسم الانترنت وقسم التبليغ وقسم الاعلام وقسم

مجلة الانتظار، كما تضمن التقرير نشاطات المراكز التابعة للمركز كمركز الكوت ومركز قسم المقدسة ، وأورد التقرير النشاطات العامة للمركز كالندوات والمحاضرات والمسابقات وإقامة المعارض والاحتفالات والمؤتمرات العلمية، وقد جاء التقرير في ٩٦ صفحة بالألوان طبع دار الضياء ـ النجف الأشرف.

٢ ـ كما أصدر المركز كتاب (ثلاثية المعرفة المهدوية) المنتظر . والمنتظر . والإنتظار من تأليف سماحة السيد محمد القبانجي وقد تضمن البحث ثلاثة فصول يتعلق الاول بمعرفة المنتظر

۱۳

وشدرات معرفية تضمنت باقة من ازهار احاديثهم التي وكلماتهم التي تضمنت هذه المفردة، كما تضمن الفصل

الثاني: وظيفة المنتظر وكيف يكون منتظراً حقيقياً ووضع برامج يومية واسبوعية للمنتظرين. فيما تضمن الفصل الثالث: مفهوم الانتظار وتضمن البحث فوائد الانتظار وشبهات حول الموضوع ورد تلك الشبهات، وجاء البحث في ٢٤ صفحة من القطع الرقعي وطبع في مطبعة ثامنت الحجج سنة ٢٨٤٨هـ.

". أصدر المركز (المسابقة المهدوية الكبرى) الثانية التي تضمنت مئتي سؤال حول الإمام الله . وقد خصصت جوائز ثمينة للفائزين

منها (حج بيت الله الحرام للفائز الله الحرام للفائز والثاني والعمرة للثالث وجوائز قيمة أخرى) وطبع من المسابقة مائة الف نسخة. جاءت

المسابقة في ٣٦ صفحة وبطباعة انيقة وملونة.

المسلة الثقافية الميسرة عن السلسلة الثقافية الميسرة كتاب (ماذا نستفيد من الإمام المهدي الشيخ وهو غائب) تأليف الشيخ مهدي علاء الدين نشر الدار الاسلامية، تحدث فيه الكاتب عن غيبة





وتسديد حركتهم ومراعاة أمورهم، وانه توسط في شفاء الكثير من مرضاهم، وجاء الكتاب في ٧٦ صفحة من القطع المتوسط، مطبعة الدار الإسلامية.

٥ - كما صدر كتاب أحداث آخر الزمان في روايات أهل البيت الشيخ الماعيل العريري، تضمن القسم الأول من الكتاب ما ورد عنهم الشيخ في أحوال آخر الزمان وإرهاصات يوم القيامة، ثم تحدث في القسم الثاني عما ورد في فتن خروج الدجال وما ورد في ملوك بني العباس ودولتهم، وتحدث في القسم الثالث عن علامات الظهور الحتمية وغير الحتمية وما ورد عن أهل البيت الشيخ في ذلك، ثم روايات عن السفياني وغيره من الرايات، والنهي عن التوقيت لظهور الإمام الشيخ.

وقع الكتاب في ٢٨٦ صفحة من القطع الوزيري بطباعة أنيقة في مطبعة سلمان زادة.



# انت تسأل والمركز پجيب

### www.m-mahdi.com \_ info@m-mahdi.com

ترد إلى موقعنا على الانترنت اسئلة واستفسارات من قبل اتباع اهل البيت او شبهات ترد من اعدائهم فيجيب المركز عنها باسلوبه العلمي المعهود وقد ارتأت المجلة نشر بعض هذه الشبهات والاستفسارات مع رد المركز عليها اتماماً للفائدة ونشراً لثقافة الانتظار بين قراءنا الأعزاء.



هل هناك انتظار سلبي وأخر ايجابي.أم كله ايجابي وهل يتعلق ذلك على مستوى النظرية فقط أم على مستوى التطبيق أيضا أم معا..؟

## الظفائ

نعم هناك انتظار ايجابي وانتظار سلبي على مستوى النظرية والتطبيق.

أما الانتظار الايجابي على مستوى النظرية فهو أن يكون المكلف معتقداً بلزوم الاستعداد والتهيؤ والسعي في نشر مفاهيم الدين بعد التمسك بأحكام الشريعة ويعتقد بأن قائده معه يراقب أعماله ويعرف أقواله ويأسف لسوء تصرفه لا سامح الله.

أما على مستوى التطبيق فهو تطبيق الاعتقاد بالنظرية ويتمثل ذلك بالالتزام الكامل بتطبيق

الأحكام الإلهية السارية في كل عصر على سائر علاقات الفرد وأفعاله وأقواله حتى يكون متبعاً للحق الكامل والهدى الصحيح، وان يسعى إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالمقدار المسجل في الموسوعات الفقهية فيكتسب الإرادة القوية والإخلاص الحقيقي الذي يؤهله للتشرف بتحمل طرف من مسؤوليات اليوم الموعود.

وعكس هذا تماماً يكون الانتظار السلبي.

وبعبارة أخرى إن الانتظار السلبي لم يرد في لسان روايات أهل البيت عليهم السلام كمصطلح، وإن أغلب أتباع مدرسة أهل البيت عليهم السلام لا ينطبق عليهم هذا المفهوم - إلا ما شذ منهم كالذين يعتقدون بلزوم نشر الفساد لظهور الحجة عليه السلام - لأن الإنتظار على مراتب شدةً وضعفاً فإن أدنى شيعي الذي يدعوا بالفرج لمولاه هو منتظر انتظار ايجابي إلا أنه بمرتبة دانية وهناك مراتب عالية.

112

ب - إن كان الرد على مستوى الكلمة الطيبة

فإن أطول فترة لها ثمانية أشهر فبالقياس إلى مدة دولة القائم عليه السلام البالغة ٣٠٩ سنة

تعتبر استخدام للسيف بشكل قليل جداً.



الشرعى.

لماذا كان دور المرأة ضعيفا في عملية التمهيد المبارك بالمقارنة مع دور الرجل وهل السبب في ذلك هو البناء الذاتي للمرأة أم الظروف الموضوعية... ؟

## الظفات

إن دور المرأة يساوي دور الرجل في عملية التمهيد المبارك وليس دورها اضعف من دور الرجل فأن مسؤوليتنا جميعاً رجالاً ونساءاً في عصر الغيبة الكبرى هو التمهيد للظهور المبارك من خلال الانتظار الايجابي والاستعداد والتهيؤ والسعي لنشر مفاهيم الدين والخير والصلاح والابتعاد عن كل محرم ومبغض إلا أن كل دور يحسب طبيعة القائم به فأن المرأة ابرز أدوارها هو بناء جيل المنتظرين انطلاقاً من بيتها والرجل انطلاقاً من ما يحيط بالبيت. الأسوال

مناك روايات كثيرة تؤكد على أن الإمام المنتظر الله يستخدم السيف بشكل كبير فهل ينافي كون الإسلام يدعو إلى السلام...؟

ب. هل يجب الرد والتصدي على مدعى المهدوية أو احد فروعها كالنيابة أم يجب استحصال فتوى المجتهد..؟

أ. أولاً: لا منافى بين استخدام الإمام عليه السلام السيف بشكل كبير وبين أن الإسلام يدعو إلى السلام لان السلام لا يقوم إلا بإحقاق الحق ودحض الباطل من خلال إقامة حدود الله والقصاص العادل لما تصل إليه البشرية من فساد فتحتاج إلى إقامتها بالسيف ليعم السلام هذا لوسلمنا بان الإمام يستعمل السيف بشكل

ثانياً: لا نسلم أن الإمام يستعمل السيف بشكل كبير فلونظرنا إلى المعارك من جهة جغرافية تارة وتارة أخرى من جهة عددية بالمقايسة إلى فتح العالم لوجدنا أن الإمام عليه السلام يفتح العالم من دون أن تكون هنالك حـروب عالمية وإنمـا تكون بعـض المعارك في بلاد الشام والعراق وعددها قليل وباقي العالم يدخل في دولة الإمام طوعاً وسلما فلا يكون هناك استعمال للسيف بشكل كبير.

وكذلك لونظرنا إلى المعارك من جهة زمنية

# نشاطات المركز



### المتلقى الأول حول عقيدة الانتظار في مكة المكرمة

عقد مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله ملتقاه الأول حول عقيدة الانتظار تحت شعار (مكة: انطلاقة الأمل الموعود) وذلك في اليوم السابع من شهر ذي الحجة الحرام عام ١٤٢٨ في مدينة مكة المكرمة، وقد اشتمل الحضور على نخبة من السادة الأفاضل

وأساتذة الحوزة العلمية ومكاتب المرجعيات الدينية ونخبة من الأخوات المبلغات، كما استمع الحضور الى كلمة السيد محمد القانجي مدير المركز، وتم توزيع التوصيات الخاصة بحجاج بيت الله الحرام تحت عنوان (كيف ترتبط بالإمام المهدي في موسم الحج).







### نشاطات فرع الكوت

ضمن نشاطات الفروع التابعة لمركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله قام مركز الدراسات التخصصية (فرع الكوت) بالتعاون مع مؤسسة السيدة زينب الله بالنشاطات الآتية:

أـ افتتـ المركـز الدورة الثانيـة حول الإمام المهدي الخاصة بالنسـاء في مدينة الكوت وقد حاضر في الندوة كل من سـماحة السـيد جاسـم الموسـوي وسماحة الشـيخ ميثاق الشيباني وسـماحة الشيخ حسـن بادي، وتضمنت الدورة محاضرات لرد الشبهات المطروحة حول القضية المهدوية.





ب. أقام المركز معرضاً للكتاب في قضاء النعمانية حيث ينوي المركز تعميم إقامته في جميع أقضية ونواحي المحافظة، وقد افتتح المعرض سـماحة السـيد حبيب الخطيب معتمد المرجعية الدينية في النجف، وعبر الزائرون عن فرحهم وشكرهم بإقامة المعرض لنشر الثقافة المهدوية بوجه البدع والضلال.





### نشاطات

وقد تضمن المعرض الذي استمر ثلاثة أيام عرض الكثير من الكتب والبوسترات الخاصة بالإمام المهدي وكان إقبال الزائرين كثيراً. مما دعا إلى التفكير بنقله الى مدن المحافظة كافة.



ود. أقام المركز سلسلة محاضرات عقائدية في الإمام المهدي الله حيث حاضر فيها سماحة السيد جاسم الموسوى في محافظة واسط (الدجيلي).



هـ. أقام المركز معرضاً للاصدارات المهدوية في جامع الشهداء في مدينة الكوت وذلك بالتعاون مع ادارة جامع الشهداء.



و. أقام المركز معرضاً للاصدارات المهدوية في جامع الازهر / ناحية شيخ سعد في الكوت، حيث افتتح المعرض معتمد المرجعية العليا فضيلة الشيخ حسين المحامي وكان الاقبال على المعرض اقبالاً واسعا.





# ~

### معرض النشرات الجدارية في البصرة

أقام مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله المعدي المنتظر في البصرة معرضاً للنشرات الجدارية حول الإمام المهدي الله وقد اشتركت في المعرض ثمانون نشرة جدارية في مختلف نواحى القضية المهدوية ، وتم توزيع الجوائز على النشرات الفائزة.

# 1

### مسابقة الانتظار الثقافية في محينة الرميثة

أقام مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله مسابقة الانتظار الثقافية في مدينة الرميثة. بالتعاون مع هيأة المؤمنين الثقافية للتوجيه والإرشاد وقد اشترك في المسابقة أكثر من ثلاثمائة متسابق، وتضمنت المسابقة أسئلة تخص القضية المهدوية وثقافة الانتظار، وقد



### الملتقى الثقافي الأول حول الإمام المهدي؛

### تحت شعار:



الثقافة المهدوية الأصيلة تعزز الانتماء الوطني وبسط الأمن

في خضم الأحداث المتوالية في ربوع عراقنا الحبيب على الصُعُد السياسية والاقتصادية والفكرية، وانفتاح الساحة العراقية على الكثير من الأفكار، مما

أنتج بروز تيارات فكرية منحرفة تتخذ من السلاح وإهدار الدماء وسيلة لتحقيق أطروحاتها الفكرية ، فقد بادرت مديرية شرطة محافظة النجف الأشرف بخطوة ريادية وذلك بإقامة الملتقى الثقافي الأول بالتعاون والتنسيق مع مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله وتحت شعار: «الثقافة المهدوية الأصيلة تعزز الانتماء الوطنى وبسط الأمن».

وفي صبيحة اليوم الأول من شهر ربيع الأول يوم بداية الهجرة النبوية الشريفة والمصادف يوم الأحد وفي صبيحة اليوم الأول من شهر ربيع الأول يوم بداية الهجرة النبوية الشرجعيات الدينية والمؤسسات الثقافية والسيد نائب المحافظ وممثل مجلس المحافظة ورئيس جامعة الكوفة ومدير عام التربية وجمع غفير من المثقفين ورجال الفكر بالإضافة إلى ضباط ومراتب من الجيش العراقي وشرطة محافظة النجف الأشرف.

وقد استهل الملتقى بالسلام الوطني ثم قراءة آيات من القرآن الكريم بعدها ألقى العميد معاون قائد شرطة المحافظة كلمة السيد قائد الشرطة عبّر فيها عن الاهتمام بهذه المبادرات الثقافية والفكرية من أجل تحصين الفرد من الأفكار الهدامة الضالة التي يقف وراءها تنظيم القاعدة وأيتام النظام البائد والصهيونية العالمية.

ثم ألقى السيد محمد القبانجي مدير مركز الدراسات التخصصية كلمة المركز وركز على الفقرات التي تضمنها شعار الملتقى فأشار إلى أن الثقافة المهدوية الأصيلة تعزز حب الوطن والانتماء إليه والتضعية في سبيله كما وإنها تساهم في بسط الأمن والأمان في ربوع وطننا الحبيب.

ثم استمع الحاضرون إلى كلمة الأستاذ عبد الحسين عبطان نائب محافظ النجف الأشرف التي تطرق فيها أن ضرورة أن يتحلى ضابط الشرطة والمحقق وأفراد الشرطة بالثقافة المهدوية الأصيلة، ومعرفة وفرز الأفكار الضالة من خلال التحقيق مع الزمر المنحرفة لكشف هذه الدعوات وردعها. كما تطرق إلى أهداف مجلس المحافظة في جعل محافظة النجف قبلة للعلم والعلماء مدينة حضارية نامية اقتصادياً وفكرياً وردع ما يعكر صفو هذه المحافظة المقدسة.

كما ألقى الشيخ النعماني كلمة مجلس المحافظة أشاد فيها بجهود القائمين على هذا الملتقى ودعا إلى إقامة مثل هذه المنتديات الثقافية والفكرية وتحصين الشباب من المنزلقات الضالة.

وقد غطى نشاط الملتقى عدد من وسائل الاعلام والقنوات الفضائية ، كما وزعت على الحاضرين المجلات والمطبوعات الصادرة من مركز الدراسات ومديرية الشرطة.

17.



















جوانب من السادة الحظور

### الكلمات التي القيت في الملتقى



كلمة معاون قائد شرطة النجف العميد سجاد



كلمة مدير المركز السيد محمد القبانجي



كلمة نائب المحافظ الحاج عبد الحسين عبطان



كلمة نائب رئيس مجلس المحافظة الشيخ خالد النعماني









لقاء مع اعلام مديرية الشرطة في النجف معاون قائد شرطة النجف

لقاء مع قناة الفيحاء

نائب المحافظ

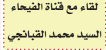
لقاء مع قناة الفرات

السيد محمد القبانجي

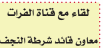
لقاء مع قناة الغدير

السيد محمد القبانجي











لقاء مع قناة الغدير رئيس جامعة الكوفة



لقاء مع اعلام مديرية الشرطة في النجف السيد محمد القبانجي



