

#### إتفاقية النشر

السيد محمد القبائجي

المشرف العام

رئيس التحرير

السيد محمد علي الحلو

هيئة التحرير

الأستاذ رحيم مبارك الأستاذ حسن عبد الأمير الظالمي

التنضيد والإخراج الفني

حيدر محمد الطريفي

- ♦ مجلة الإنتظار مجلة فصلية ثقافية تعنى بالشأن المهدوي وهي غير تابعة لجهة سياسية أو رسمية ، تصدر عن مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي برعاية المرجع الديني الأعلى مماحة آية الله العظمى السيد علي الحسيني السيستاني (دام ظله الدارة .)
- شتقيل المجلة كل نتاجاتكم الفكرية والثقافية والأدبية التي تعنى بالفكر المهدوي في العراق وفي العالم على السواء.
  - المجلة غير ملزمة بإعادة أية حادة تتلقاها للنشر.
- السواد المنشورة تعبر عن رأي كاتبها ولاتعبر بالضرورة عن رأي
   المجلة.
- فتحت المجلة : ابتداءً من هذا العدد : باباً جديداً لنشر نتاجات القراء ومساهماتهم ، ضمن سعيها في تفعيل الثقافة المهدوية في الأوساط الواعية والمثقفة ، واستفارة بتطلعات وأراء هذه الأوساط.
- ♦ يجوز إعادة نشر المواد المدرجة في المجلة بشرط الإلتزام الأخلاقي بذكر المصدر والمورد.
- تتم المراسلة عن طريق البريد الإلكتروني أو عن طريق صندوق البريد.



البريد الإلكتروئي: info-mahdi.com

هانف: ۲۲۸۲۱۱ - ۲۲۱۲۵۱۱ ، ۸۷ ،



#### المنبر المهدوي

هذه مساحة مفتوحة لآراء القرّاء ومقترحاتهم بنشرما يرونه مناسبا لإيصال وجهات نظرهم إلى القارئ مباشرة والمجلة تشجيعاً منها لهذه المساهمات فقد خصصت هذه الوقفة من المنبر المهدوي الحر.

# المهدي والمسيح

السيد زيد الحلو/ الحوزة العلمية النجف

ربما يكون الغرب كما نشاهده اليوم غارقاً في الفساد الأخلاقي اليوم غارقاً في الفساد الأخلاقي والديني لكن تبقى له جدور دينية تجذبه بعض الاحيان الى فطرته السليمة المسيحية أو اليهودية باعتبارها أديان سماوية تشترك مع الإسلام في هده النقطة ، ولها آثارها التي توجد لدى البعض منهم والتي ترمي بظلالها على مجتمعاتهم التي غيبت عن بظلالها على مجتمعاتهم التي غيبت عن وشده الأديان بما تحمله من توصيات أخلاقية وتشريعات حكمية بقيت حبيسة كتبهم لفئة معينة مستفيدة من بقاء الحال على ما هو عليه

. فقد يتساءل البعض عن كيفية تفسير سيطرة الإمام المنتظر على هذا الغرب وإدخاله في الإسلام بما يحمل من إنهيارات أخلاقية ودينية وأيضاً بما يحمل من تقنية متطورة وهي لا تؤمن حتى بإله فكيف تؤمن بالمهدي ؟ واقعاً سوال وجيه يستحق الوقوف عليه ومباشرته بالبحث والتحليل والجواب عنه بموضوعية فنقول:

نقلت منظمات الاستطلاع والاستبيان الغربية بأن الشعب الامريكي بعد أحداث ١١ أيلول وإسقاط برجي التجارة العالمية أصبح أكثر حضوراً في الكنائس لأداء الصلوات



#### والدعاء، وهذا الخبر يكشف عن تحول توجه



الناس نحو الايمان بالله والتمسك بما يحقق لهم الأمان والطمأنينة ، ويمكن رؤيته في زاوية أخرى لها صلة بظهور الإمام ، فهذا التحول في المجتمع الغربي يمهد ـ إذا صح هذا التعبير ـ لظهوره، ففي روايات أهل البيت عليهم السلام - أن المسيح يظهر مع الإمام المنتظر فيكون دور المسيح هو إدخال الغرب في الإسلام وقيادتهم تحت رايـة الإمام المهدى ، فإذا كان الغرب مهيأ إيمانياً فإنه سوف يمكن المسيح الله استمالة هذه الشعوب وكسبها عن طريق الدين لاعتناق أك<mark>ثرهـم الديـ</mark>ن المسـيحي وهم يملكـون موروثاً دينياً يدعو إلى إنتظار المخلّص وهو عيسي الله كما في عقيدتهم فيحقق المسيح نصراً من خلال تأليب الشعوب على حكوماتها فيكون لفعل الايمان أثر يفوق أي سلاح متطور في العالم لأنه يتعامل مع روح الإنسان وضميره وهذا ما لا يستطيع أي سلاح في العالم كبحه وتثبيطه ، وبالتالي تكون السيطرة للإمام المهدى الغرب بواسطة الدين والايمان وبالحجة الكبرى عيسي الله الذي إدّخره الله تعالى للإمام الله لنصرته وتأييده، فللمسيح دور مهم في حركة الإمام على الصعيد السياسي ونشر وتحقيق دينه، فللشأن الألهي دور لا يمكن انكاره في الحركة المهدوية المبنية على إرساء دعائم الإسلام وإ<mark>قامة حد</mark>ود ا<mark>لشريعة وبناء الإ</mark>نسان بناءً صحيحاً<mark>.</mark>

#### المصلح المنتظر في الأدب العالمي...

#### نظرة على مسرحية (بانتظار جودو)

#### صديقة الموسوي

يقول المفكر الإسلامي الكبير السيد ي محمد باقر الصدر تَدُّئُن : ليس المهدي

تجسيداً لعقيدة إسلامية ذات طابع ديني فحسب، بل أدرك الناس من خلاله \_ على الرغم من تنوع عقائدهم ووسائلهم إلى الغيب \_ أن للإنسانية يوما موعـوداً على الأرض، تجد فيه المسـيرة المكدودة للإنسان على مر التاريخ استقرارها وطمأنينتها بعد عناء طويل، بل لم يقت<mark>صر الشعور بهذا اليوم</mark> الغيبي والمستقبلي على <mark>المؤمنين دينياً بالغيب،</mark> بـل امتد إلـي غيرهم أيضاً وا<mark>نعكس حتى على أشـد</mark> الأيديولوجيات والاتجاهات العقائدية رفضاً للغيب والغيبيّات، كالمادية الجدلية التي آمنت بیو<mark>م موع</mark>ود تصفی فیه کلّ التناقضات و<mark>یسو</mark>د فیه الوئيام والسلام، وحين نتصفّح أشهر الأعمال <mark>الأدبيــة العالميــة</mark> نجد في مســر<mark>حية بانتظــار جودو</mark> (waiting for godot) للكاتب الايرلندي صمويل بيكت ، ويصنف النقاد مسرحيته الآنفة الذكر من أنواع المأساة -الملهاة والتي تجمع بين <mark>.</mark> التراجيديا والكوميديا ، مثلت على المسرح في عام ١٩٥٣ وأعيدت على نفس المسرحية أربعمائة مرة متتالية قبل أن ينتقلوا الى المسارح الأخرى في العاصمة الفرنسية ، وترجمت إلى أكثر من عشرين لغة ، ومثّلت في بلاد منها: السويد ، فنلندة ،

إيطاليا، اليابان، بولندا، المانيا، والولايات المتحدة الأمريكية ، إضافة إلى مسقط رأس بيكت دبلن، تمثل المسرحية الخواء الذي يعيش فيه الإنسان العصري، وتدفع قارئها أو مشاهدها دفعاً نحو تمثيل جنون العصر ورتابته المميتة، والعجيب بعد هذا أن نجد مسرحية من هذا النوع تمثل هذا النجاح بالرغم من كونها مسرحية غامضة معقدة ، وشخوص هذه المسرحية خمس شخصيات ما يهمنا فيه (استراجون وفلا ديمير) و (جودو) الذي سميت المسرحية باسمه ولكن لا يظهر على المسرح ويبدأ الفصل الأول حيث يظهر استراجون وفلاديمير وهما يتحدثان على طريق عام وخال من الناس ينتظران قدوم (جودو)، وتدور المسرحية بين شـخوص محدودین<mark>، ویبقی است</mark>راجون وفلا دیمیر بانتظار جودو الذي لم يأت. نحن لا تهمنا النهاية المخيبة الذي وضعها بيكت لمسرحيته (المنقذ المنتظر) الذي يهمنا أن صموئيل بيكت تحدث بفطرته الانسانية حول انتظاره: ويرى الدكتور محمود أبو سـمره أن جودو رمز لأمل الانسانية .... في أنه سوف يأتي من يخلّص البشرية من آلامها وآثامها ، و أن هذا الأمل الذي غمر خيال الإنسان واحد و إن اختلفت الأسماء التي أطلقت على هذا المنقد المنتظر.

# وارث الحسين

#### محمد رضا . طالب/ النجف الأشرف

إساءة حتى أن المسلمين دفعوا ثمن ذلك باهضاً.

واذا أردنا أن نقرأ أصحاب الإمام المهدى

فاننا سنجد الخصائص العامة فيهم والتي تميز بها أصحاب الإمام الحسين الله فالتفاني ونكران الذات

المتابع لحركة الإمام الحسين الله منذ انطلاقته من مكة حتى محطر حاله في كربلاء يجد تشابهاً كبيراً بين هذه الحركة الحسينية وبين حركة الإمام المهدي هذه الامام المهدي حسب

الروايات ينطلق من مكة كما انطلق جده الحسين اللهويلقي خطابه المعروف كما ألقى جده الحسين الله دعوته على جميع المسلمين مطالباً اياهم بالنصرة لحركته المباركة ثم خطّ مسير ركبه وما نقله المؤرخون عن تعاطيه مع الاحداث خصوصاً الشخصيات التي دعاها الله للالتحاق المهدداة

این الطالب بدم المقتول بکربلا

والتكامل الذي خُصَّ به أصحاب الإمام المهدي ومن خلاله تأهلوا لتبوّء مكانة النصرة للإمام الله الله الم

فضلاً عن تنوع الاصحاب في كلتا الحركتين حيث ضمتا الاعمار المختلفة من شيب وشباب، ورجال ونساء، ولم يتوقف الأمر إلى هذا الحد بل عم تنوع التوزيع الجغرافي للاصحاب كذلك فتشكيلة أصحاب الإمام الحسين المكي والمدني والكوفي والبصري، وهكذا أصحاب

الإمام المهدي الله المهدي الإصلام المهدي الأطياف والمتعافضة المباركة.

اذن فالامام المهدي الهدي الحسين بكل معنى الوراثة.

كذلك هو الأ<mark>مام</mark>

المهدي السيلقي الحجة على الناس كما ألقاها جده الحسين الله فسيكون داعياً وهادياً لحركة إحياء الدين بعد اندراس كبير لمعالم الاسلام بعد أن تزعم المسلمين أناس أدّعوا الاسلام وأساءوا اليه أيّما



| رأيس الاجرير                | افتتاحيه العدد                                                    | 10    |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------|
| العظمى الشرخ بشرر النجفي    |                                                                   | (354) |
| السيد مندر النابين القيانجي | البراق عاسمة درلة صاحب النصر                                      | 1     |
| عبد الرحيم المامل           | عالميه دكرمة الأمام المهدي ق                                      | MA    |
| السيار حيلار العلي          | غصه قصيدة الله ياحاس الشريعة                                      |       |
| الشيخ معمد حبين الفقي       | الحقيقة الثابتة                                                   | Ψž    |
| السيد محمد القبانجي         | الانتظار، شبهات وردود                                             |       |
| كأظم صيهرد التصيري          | الأعام المهدي في بشارات العهد القديم والجديد                      | 0.    |
| د. حسين سامي شير علي        | المنمهدي السوراني بين الادعاء وحركة الاصلاح                       |       |
| أحمد علي مجيد الحثي         | تاريخ عشام الأشام المهدي عن في التعمالية                          | (76)% |
| الدور وحمد علي الحاروي      | قسه فمبيرة نقاء بعد الياس                                         | 7.1   |
| الحوار عاي                  | عم الأمام الحجدي الحسين بن عليء م                                 | 4.4   |
| محمد طاها نجف               | القاديالإمام؛ لقاء البقال بدي هي مسجد السهلة                      |       |
| السيد علاء الموسوي          | هُرِ أَحَدُهُي كُتُأْبِ ( الجغرافية السياسية للطيعة تمر اسرا ترال | YX    |
| غرغام جاسم محمد             | من رساتل الإمام لشيعته، نحن صنايع ربنا                            |       |
| السيد مسلم الحثي            | فني سولد الإمام الملتظر مهدي ال محمدته                            | λz    |
| أحمد علي الحلي              | الكنب المهدرية في المطار عات النجفرة خلال فريرواحت                | 911   |
| رحيم حسين مبارك             | المستشرفون والعقيدة المهدوية                                      | AX    |
|                             | مع رسائل انقراء                                                   | JIII  |
| ابو اسعد الطائمي            | الناشين المسخار                                                   | pa.   |
|                             | المبارا ات هي الإمام المهديء                                      |       |
|                             | تشاطات المركن                                                     | W.    |
|                             | شيعكة الإنترنت: موقع المهدي                                       |       |
|                             | زيارة النلحية المشدسة                                             | 111 E |

# بنيماً لِهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

#### (اللهم ارزقني طلب ثاري مع إمام هدئ ناطق بالحق)



بلهجة الحزن تستغرق ذكرى الفاجعة في يوم عاشورائي، يرسلُ بصوره المتراكمة إلى أعماق النفس، فتستجيش هواجس الألم كما تستفز مشاعر الانكسار، فالألم تعبيرُ عن دواخل النفس عما تعتملها من

ذكريات ماحل بآل الرسول، والانكسار شعور النفس حين تطاوع الانسان عوامل الشر، أو قل حين يطاوعها هو عند نزعات الانهماك في ممارسة الحيوانية بكل تفاصيلها وممارساتها.

كان اليوم العاشورائي يسجلُ ملحمة الانسان بكل دواعي الخير ونوازع الشر، فعاشوراء الملحمة غير عاشوراء الذكرى، فللملحمة شؤونها في تسجيل مآثر الفتوة لدى ثلة الشرف من آل الرسول، وللذكرى دواعيها في تحفيز النفس أن تحتفل بانتصار القيم عند انهزام الاهواء، فكان للحسين شرف الانتصار، وكان لأعدائه سُبةُ الانهزام، وبين الانتصار والانهزام تتداخل دواعي الخلود.

لم تكن عاشوراء الحسين ملحمة لذكرى الفاجعة أو فُسحة لاسترسال الذاكرة، أو نبرة لصدى الالتياع في زوايا تاريخ مقموع.. بقدر ما كانت عاشوراء محطة تتوقف فيها الروح لاستنشاق عبير الذكرى، أو محطة تستروح فيها النفوس الصادية لتعبَّ من نمير غيثٍ نبوي تعهده سبطه الشهيد ليحيل من دمائه وأهل بيته مُزن الحرية وغيث الأمل المفقود.

كانت كربلاء . ولا تزال . تسيّر ركب الزمان إلى حيث الخلود فينطلق من سنا ضوئها الحسيني طموح المستقبل بما يحمل معه من دواعي التحرر في الثورة على كل ظلم وجور وطغيان آملاً في تحقيق القسط والعدل والسلام، ولعل زيارة عاشوراء تنطلق منها دواعي الأمل في تكامل النفس ورقيّ الروح بما يأخذها إلى حيث الثأر والثورة والانتقام.

واذا كان في زيارة عاشوراء حضور المأساة فان للانتظار حضورٌ أكبر، واذا كانت للفاجعة دواعي الترسل في تحديد معالم المأساة، فان للثأر النصيب الأوفر في انشداد العزم الطفاء سورة الغضب بأمل الانتظار الإمام هدى ظاهر ناطق بالحق.. من آل الرسول.

# أسانيد علامات الظهور قراءة في منهجية الاستنباط الفقهي

#### آية الله العظمى الشيخ بشير النجفي

🌢 تُعد مشكلة السند في روايات علامات الظهور مشكلة يعانيها الباحث، وذلك من خلا<mark>ل</mark> ما يرد من ضعف في طريق الرواية ، كإرسالها أو ضعف بعض رواتها ، وعلى ضوء ذلك كيف يتسننّى لنا التعامل مع علامات الظهور؟

هـذا ما تقدّمت هيئة التحرير إلى آية الله العظمى سيماحة الشيخ بشير النجفي بالسؤال التالي، فأجابنا سماحته مشكوراً:

• ربّما يتخيّل البعض أنّ الروايات التي تتعلّق بالتاریخ ـ سـواء کا<mark>نـت تتحـدّث عمّــا مضی من</mark> الحوادث أو تحكى عمّا في المستقبل القريب والبعيد - لا ينبغى الاهتمام بسندها ما لم تتضمّن حكماً شرعياً ، ويكتفي بورودها في الكتب المعتبرة وعلى ألسنة مَن سبق وفحص ومحص الأخبار والأحاديث، فمثلاً يُكتفى بوجود الرواية في الكافي ونحوه من المصادر المعتبرة لدى أهل التحقيق والتمحيص، إلا أن هذا المبدأ لا نرتضيه، لأن الرواية مهما كان مضمونها فهي تشتمل على نسبة فعل إلى شخص ما أو وصفه

بوصف ما ونحوها من الأمور التي لا يصحّ نسبتها إلى أحد ما لم يكن هناك مسوّغ ومبرّر، وينحصر هذا المسوّغ في وثاقة الخبر أو وثاقة الراوي.

نعم ربّما يكون كثرة الروايات في شان قضية معينة توجب الاطمئنان بحصولها في ظرفها وإن لم يمكن التأكّد بالخصوصيّات المرتبطة بها والمحيطة لها، وذلك شيء آخر بعيد عن المبدأ الـذي نتحدّث عنه. وينبغي أن يُعلم أنه ربّما يجد الباحث في كلمات بعض المحقّقين ما مغزاه عدم ضرورة التمحيص والبحث عن سند القضايا التاريخية، ولكن ذلك ليس منه التزاماً بمضمون تلك الروايات، بل يعنى في معظم الأحيان ما أشرنا إليه؛ أو أنه يعلم قصور الأي<mark>دي في العصور</mark> المتأخّرة عن التأكّد من صحّة الأخبار التاريخية لأنعدام العلم بالوسائط التي وصلت الأخبار إلينا عن طريقها.

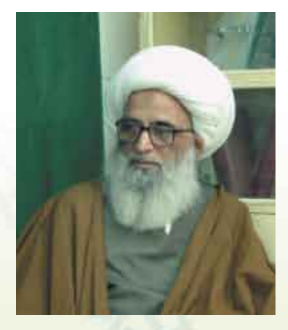
وهناك مبدأ آخر قد يظهر الميل من البعض إليه، وهو أن الأخبار التاريخية ومنها روايات علامات الظهور ـ تندرج في قاعدة التسامح في أدلّة السُّنن، وهو خبط وخلط، لأن قاعدة

# هـذه الأحاديث. أحاديث علائم الظهور. تمثّل إرهاصات لظهور الحقّ على غرار ما حدث حين ولادة الرسول الأعظم الله كسرى على فرار ما وخموط شُرف طاق كسرى وخمود نار فارس فجأة وغور بحيرة ساوة وفيضان وادي السماوة وغيرها

التسامح.مع الشك في ثبوتها ، بل نفيناها في محله.مغزاها هو الالتزام بروايات «مَن بلغ» التي مفادها أنّه مَن بلغه عن رسول الله وَعُمِلَ به رجاء ذلك الشواب الموعود فالله سبحانه يمنحه الثواب كرامةً للنبي ورفقاً بالعبد ومراعاة لعزمه على الطاعة ورغبته في بالعبد ومراعاة لعزمه على الطاعة ورغبته في الثواب الإلهي ، وعمّم بعضُهم مفاد هذه الروايات للشمل المكروهات أيضاً ، لكن هذا المعنى . كما لتشمل المكروهات أيضاً ، لكن هذا المعنى . كما الروايات والجزم بتلك القصص المرويّة غير داخل في مضمون تلك الروايات ، بل التصديق بقضيّة في مضمون تلك الروايات ، بل التصديق بقضيّة ما من القضايا التاريخية الماضية أو المستقبلية يعني التصديق بما للحال المعالى المعا

الطعن والنيل من بعضهم ، وأين هذا من ذلك؟ والذي نتمكّن أن نقوله في هذه العُجالة أنّ الأخبار المشتملة على العلامات صنفان:

ما يمكن إحراز مقوّمات الاعتبار والحجّية فيه، خصوصاً ممّن يرى كفاية وثاقة الراوي أو وثاقة الخبر بنحو العموم ويكتفى بكلّ واحد منها،



فالناظر النقّاد البصير قد يتمكّن من إحراز وثوق الخبر من القرائن المحيطة به أو التي اشتمل الخبر عليها أو القرائن البعيدة الموجودة في بعض الروايات المعتبرة، ومغزى هذا الاتجاه الالتزام بصنف واحد من هذين الصنفين، والذي يتمّ من الأخبار على هذا المقياس، ويخرج سليماً من الخدشة بقسطاس مستقيم قليل جداً.

ولنا اتّجاه آخر قد ننتهجه ونرجّحه، وهو يتمثّل في النظر إلى مجموع روايات العلامات على أنّها بجملتها تتحدّث عن العلائم الحتميّة مثل الخسوف في البيداء، والصيحة بين السماء والأرض، وبزوغ الشمس من المغرب، وكسوف الشمس في وسط الشهر، وخسوف القمر في أوّله، على خلاف الموازين الهندسية والجغرافيا الفلكية) أنّها بجملتها تتحدّث عن والجغرافيا الفلكية)

حدوث أمور غير طبيعية وعلى خلاف ما يقتضيه النظام الكوني القائم المعتاد الذي استأنست النفوس للتعايش معه منذ قرون جيلاً بعد جيل، ومعلوم أنَّـه كما يصعب حسب الموازين العلمية المقرّرة في محلّها ـ الجزم بصحّـة كلّ واحد من هـذه الأخبار، كذلك نجزم بصدق بعضها ونقطع بعدم كذب جميعها لكثرتها وتشعب خصوصياتها واتساع دائرة رواتها ومن رُويت عنه، فاحتمال التواطؤ على الكذب مرفوض بحكم العادة، فعليه هي متواترة إجمالاً ونلتزم بما اتفقت عليه من المعانى، وأبرزها حدوث أمور كونيّة غير معتادة، وهذه الأحاديث. أحاديث علائم الظهور. تمثّل إرهاصات لظهور الحقّ على غرار ما حدث حين ولادة الرسول الأعظم عَيْلُهُ ، كسقوط شُرف طاق كسرى وخمود نار فارس فجأة وغور بحيرة ساوة وفيضان وادى السماوة وغيرها ، وقد سطرها أهل التحقيق في مصادرهم. فما روى في علامات الظهور يجرى في هذا المجرى، فهي تتحدث عن حدوث كوارث أو آي<mark>ات مقدّمة لظهور الحجّة، ﴿ ،</mark> فهي أشبه شيء بجلبة وهزّة نسمعها قبيل وصول الجيش العرمرم بعدّته وعدده، وكذلك اهتمام علمائنا الأبرار بهذه الروايات بالجمع والمبالغة في استقصائها في كتب مستقلة أو ضمن مؤلفاتهم الموسّعة ، ومعلوم أن هناك ارتباطاً وثيقاً بين التشريعات الإلهية التي تنبعث من ملاحظة المصلحة والحكمة فيها أو في مصبّها وبين تسلسل الحركة الكونية والتسابق والتنافس من الحقائق التكوينية في الانصياع للإرادة الحقيقية

إن فقدان الارتباط بالإمام لا ينبغي أن يُعزى الله انقطاع الفيض منه وانصراف عطفه عنًا، فيان ذلك يُعاب على الكريم، بل هو كآبائه الطاهرين مصدر كل خير ومنبع كل رحمة، وإنما ينشأ للقصور أو التقصير فينا نحن

المنطلقة من عموم فيض المبدأ الاعلى والرحمة الشاملة والنور الحقيقي الذي أزاح بُهم الظلمة عن الكائنات كلها ، فاستقت الأودية وارتوت وفاضت بنور ربها ، ودارت الممكنات في فلكها ، كما يكشف ذلك تقيد التكاليف الإلزامية والاعتبارات الشرعية أو متعلّقاتها بالأوضاع الكونية من حيث الزمان والمكان المحيطة بالمكلّف، مع الأخذ بعين الاعتبار مراحل تكوّنه وتدرّجه في مراقى التكامل التكويني، ويوجب ذلك الارتباط الاحتزاز والتدافع والتجاذب حسب تنجّز التشريعات والاعتبارات المتشابكة والمتعلقة بمظهر الرحمة الربانية ومحور السعادة الكونية، فتظهر بوادر الصلاح بزوال العقبات والعوائق الناشئة من طول الانحرافات من المكلّفين وخروجهم الطويل عن الصراط المستقيم المانعة في سبيل انتشار الصلاح وشموله للعالم كله ضمن إنذار وتحذير لكلِّ مُعاد ، وإتمام الحجّة على كلّ مناوئ. وأفاد سماحته:

وقد ورد في التوقيعات الشريفة المروية عنه سلام الله عليه بطريق الخلّص من أصحابه انقطاع السفارة بينه وبين شيعته منذ وقوع الغيبة الكبرى، فمن ينتحل زوراً وبهتاناً شخصية

معينة كوكيل خاص للإمام الله أو سفير بينه وبين شيعته وأنه يتلقى الأوامر والنواهي منه على مباشرة فهو كذّاب أشر فاسد ومُفسد ويكذب على الإمام المعصوم، ويجب ردعه بكلّ وسيلة ممكنة وفضحه وفضح نواياه ليأمن المسلمون شرّه، ولو تمكّن الحاكم الشرعى لوجب تعزيره وتعزير من يصدّقه. وأمّا انخداع بعض العوام وتصديق مثل هؤلاء الباهتين فلا يُستغرب، فإن الناس في كلّ زمان هم الناس، وقد روى القرآن الكريم قصة عبادة اليهود لعجل السامري مع وجود هارون بينهم، وميل الناس عن أشرف مخلوق بعد رسول الله إلى مَن لايكاد يدرك شأن على الله ولا ينال غباره، ولكن الزمان هو الزمان. يقول سيد الاوصياء (متى اعترى بى الريبُ مع الأوائل حتّى صرت أقرن إلى هـذه النظائر؟! أنزلني الدهر ثم أنزلني حتى قيل: على ومعاوية).

كما أن الارتباط بالإمام المهدي ممكن بل مطلوب شرعاً، إذ هو إمام زماننا ونُحشر يوم مطلوب شرعاً، إذ هو إمام زماننا ونُحشر يوم القيامة في قيادته، لقوله سبحانه ﴿ يَ وْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَناس بإمامهم ﴾ ونحن نعيش تحت رعايته، وسلمنا الله تعالى ويسلم سائر المؤمنين ببركته ودعائه، بل بيمنه رُزق الورى، وبوجوده ثبتت الأرض والسماء. وعن رسول الله على أن أهل بيتي أمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء. ولكن ينبغي أن يُعنى إلى يُعلم أن فقدان الارتباط بالإمام لا ينبغي أن يُعنى إلى انقطاع الفيض منه وانصراف عطفه عنّا، فإن ذلك يُعاب على الكريم، بل هو كآبائه الطاهرين مصدر كلّ يُعرب ومنبع كلّ رحمة، وإنّما ينشأ للقصور أو التقصير خير ومنبع كلّ رحمة، وإنّما ينشأ للقصور أو التقصير

# يجب على كلّ مكلّف إعداد نفسه وإصلاحها ليستعدّ لقبول الفيوض الربانية، وأن يطهر عيونه لتكتحل بالنظرالي الغُرة الحميدة والطلعة الرشيدة.

فينا نحن، فإنّا نجد أنّ سيد الشهداء سلام الله عليه صرف بعضَهم عن الخروج معه إلى القتال ودعا آخرين الالتحاق به، ويُفسّر ذلك باختلاف مراتب الأشخاص وتفاوت الصلاحيات الذاتية المكتسبة والموهوبة.

ومن هذا المنطق يجب على كلّ مكلّ ف إعداد نفسه وإصلاحها ليستعد لقبول الفيوض الربانية، وأن يطهّر عيونه لتكتحل بالنظر إلى الغُرّة الحميدة والطلعة الرشيدة. وينبغى أن نعلم أنّ أول الأوائل في هذا السبيل ترسيخ العقيدة بالمبادئ الاسلامية وضروريات الدين الحنيف، ثمّ ترويض النفس بالأخلاق الحسنة بالابتعاد عن المعاصى والسعى <u> في خلع الملكات الرذيلة ، والاستعانة بالمرشدين</u> العلماء الأبرار ولو من خلال مؤلفاتهم وتزيين النفس بالمستحبّات، واللجوء إلى الله تعالى بكلّ كيانه ليُعينه على نفسه ، ويطلب منه الثقة به تعالى ، ويستجديه التوكّل عليه، ويستفيضه العون والهداية والقوة والتسديد في السلوك إليه. وقد ورد في غير واحد من الروايات أنّ ولاية أهل البيت لا تُدرك إلاّ بالتقوى والجهاد مع النفس، وقد ورد أن شيعتهم هم المتّقون، نرجوه سبحانه أن يُعيننا على أنفسنا ويهب لنا الثقة به، ويجود علينا بالتوكّل عليه بالمغفرة عمّا سلف والعون على ما بقي.

## العراق عاصمة دولة

### صاحب العصر المعقة الثانية

سماحة السيد صدر الدين القبانجي إمام وخطيب جمعة النجف الاشرف



تناولت الحلقة الاولى من هذه الدراسة ثلاثة أبحاث:

الأول: عرض للنصوص في المسألة.

الثاني: الهوية الدينية والسياسية للشعب العراقي.

الثالث: رؤية اهل البيت للشعب العراقي.

فيما سوف تتناول هذه الحلقة البحث الرابع وهو تفسير الواقع التاريخي للشعب العراقي.

#### البحث الرابع الواقع التاريخي للشعب العراقي

رغم أن العرض السابق أكّد لنا الرؤية الإيجابية التي قدّمها أهل البيت عن الشعب العراقي ورسوخ أواصر المحبّة وعلاقة الولاء المتبادل بين الطرفين، إلا أن قراءة الواقع التاريخي للشعب العراقي في مجال التعامل مع أهل البيت عن يكشف لنا صورة تتميّز بالقلق أو الازدواجية ، الأمر الدي ينعكس على طبيعة تقسيمنا لهذا الشعب وعلاقته بأهل البيت على البيت المينا.

اذن نحن أمام تساؤل عريض يقول: هل يؤكّد واقع الأحداث السياسية التاريخية في العراق إبّان العصور



المتقدّمة وخاصة عصر الائمة من أهل البيت البيت الارتباط الروحي والسياسي بين الشعب العراقي والأئمة من أهل البيت البيت المثنة أم أن الواقع يكشف

عن حقيقة أخرى هي حقيقة التمرّد المطلق لدى هذا الشعب على الحاكم، والاصطفاف بفعل هذه الروح المتمرّدة مع أهل البيت المين العتبارهم يمثلون زعامة الرفض للحكومات التي تعاقبت على العالم الإسلامي، إبّان العهد الاموي والعباسي وما بعد ذلك، فلم تكن المسألة مسألة ارتباط ايديولوجي بمقدار ما كانت ارتباطاً تفرضه المواقف السياسية المشتركة وتقتضيه الحالة الفسيولوجية للشعب العراقي وطبيعة تقاطعاته مع الحكام.

لقد ذهب الكثيرون إلى هذا الرأي الثاني، وبذلك فسروا العديد من الوقائع التاريخية التي ارتد فيها العراقيون على أهل البيت وأداروا لهم

#### استمرت شورات العراقيين ضد الحكم الأموي بقيادة زعماء من

أهل البيت ﷺ، كما استمرت فيهم

#### الاعتقالات والمطاردات بشكل عنيف.

ظهر المجن، كما فسّروا بذلك كثيراً من النصوص الواردة عن أهل البيت المنافق والتي تطعن بمبدئية الولاء الواقعي لهم.

لكن الحقيقة فيما نعتقد أن تلك الوقائع التاريخية تحتاج إلى دراسة عميقة ومن كلّ الوجوه والجوانب، وسوف تكشف لنا تلك الدراسة المستوعبة نتيجة هي أقرب للرؤية الإيمانية التي تؤيد الثقة بصدقية الشعب العراقي في ولائه الديني والسياسي مع أهل البيت المياسي على الليت المياسي على الليت المياسي المي

#### الوقائع التاريخية:

قد يقف على رأس تلك الوقائع التاريخية إخفاق العراقيين بقيادة الإمام على الله في مواجهة جيش الشام بقيادة معاوية بن أبي سفيان عام ٣٧ للهجرة، شم التصريحات التي أطلقها الإمام علي الله مندداً بالعراقيين حين قال:

(لـوددتُ أنَّ معاوية صارفني بكم مصارفة الدرهم بالدينار، فأعطيه عشرة منكم ويعطيني واحداً منهم).

ويأتي في قائمة الوقائع التاريخية تراجع قوات الإمام الحسن الله العراقية وانقلابها عليه، مما اضطره للصلح مع معاوية عام ١١ للهجرة، كما يأتي في سلسلة تلك الوقائع أيضاً موقف الكوفة من حركة الحسين الله التي بايعته أولاً ثم ارتدت عليه ثانياً عام ١٦

للهجرة، وتستمر حكاية هذه الأرقام والشواهد مروراً بحركة زيد بن علي بن الحسين الله وصلبه في كناسة الكوفة وبقاء جثته معلقة ثلاث سنوات (دون أن تجد من يتبرّع لها من الأنصار الموالين لدفنها وسترها.

وقد نصل إلى حركة محمد وإبراهيم ذي النفس الزكية والاخفاق الذي انتهت إليه حركتهما معاً، أحدهما في المدينة والآخر في البصرة.

وكلّ هذه الوقائع اضطرت الأئمة من أهل البيت الله إلى العزوف عن التصدّي السياسي والانكماش على الحركة العلمية والروحية والأخلاقية في مواجهة الأخطار التي أحدقت بالأمة الإسلامية.

#### الوجه الآخر للواقع التاريخي

إن تلك الوقائع التاريخية قد لا تكون كافية لاستخلاص وجهة النظر النهائية في تقييم الولاء العراقي مذهبياً وسياسياً، بل يجب أن نقرن إليها دراسة الوجه الآخر لتلك الوقائع نفسها أو ما أحاط بها وسبقها.

فالسؤال الأهم: لماذا اختار الإمام علي الله العراق عاصمة له، ومركزاً لانطلاق قواته؟

والسوال نفسه يأتي عن الإمام الحسن الله الذي اختار أيضاً مواصلة الأرض بالقوات العراقية وعدم اتخاذ قرار بالانسحاب أو استبدالها بقوات أو جماعات أخرى من غير العراقيين.

وإذا لم يكن للعراقيين وفاء أو صدقية في ولائهم لأهل البيت المين المستجاب الإمام الحسين المنافذة للمواتهم، واستعدّ لقيادة ثورة كبرى من قلاعهم وبيوتهم وعشائرهم؟ أو لماذا رفض مقترحات قدّمها له أخوه محمد بن الحنفية تدعوه للذهاب إلى مكّة وشعابها، أو اليمن وهضابها، وهو يعرف أن له في

# إن مقر الأئمة من أهل البيت وموطنهم كان هو المدينة المنورة، لكن امتدادهم الروحي والسياسي والعلمي كان في العراق ولم يكن في المدينة!

اليمن جماعات واسعة وأنصاراً كثيرين؟

ومرة أخرى تأتي ثورة سليمان بن صرد الخزاعي (شورة التوّابين) وبعدها ثورة المختار الثقفي من الكوفة نفسها والتي انتصرت وحكمت العراق بضع سنوات حكما موالياً لأهل البيت الميّانية.

واستمرت ثورات العراقيين ضد الحكم الأموي بقيادة زعماء من أهل البيت الله كما استمرت فيهم الاعتقالات والمطاردات بشكل عنيف.

والعجيب أن مقر الأئمة من أهل البيت الميت وموطنهم كان هو المدينة المنوّرة ، لكن امتدادهم الروحي والسياسي والعلمي كان في العراق ولم يكن في المدينة (1

لقد كان الإمام الباقر والإمام الصادق المنقرة، فيما كانت الكوفة هي معقلهم العلمي التي خرّجت مئات التلاميذ وبشكل متواصل وعبر قرون طويلة.

يقول الحسن بن الوشّا:

(رأيت تسعمائة شيخ في مسجد الكوفة كلّ يقول حدّثني جعفر بن محمد الصادق).

لقد كون هذا التراكم التاريخي لأواصر الولاء الروحي والارتباط العلمي، والانتماء السياسي بين العراقيين وأهل البيت التي تصوّراً واضحاً لدى جميع الاتجاهات المضادة لأهل البيت التي أنّ العراق هو القلعة الحصينة لأهل البيت التي وهو ما عبر عنه هشام بن عبد الملك (الحاكم الأموي) بقوله حين ذُكر عنده جعفر بن محمد الصادق التي (هذا المفتون به أهل العراق).

#### ثلاث ظواهر

إن العرض الشمولي والمستوعب للوقائع التاريخية التي أحاطت بقصة الحبّ المتبادل بين العراقيين وأهل البيت المي تضع أمامنا الظواهر التالية:

#### الظاهرة الأولى:

اختيار أهل البيت المثلاث العراق عاصمة سياسية وفكرية لهم.

الظاهرة الثانية: إصرار العراقيين على الارتباط بأهل البيت الشيخ طوال القرون المتمادية ورغم الظروف الصعبة والتحديات الكبرى.

الظاهرة الثالثة: التراجع العراقي غير المتوقّع والنكوص العسكري عن أهل البيت المقلق عند الشدائد واحتدام الأسنة.

نستطيع أن نسمي الظاهرة الاولى بظاهرة (الانتخاب المقصود)، والظاهرة الثانية بظاهرة (التراجع الديمومة) والظاهرة الثالثة بظاهرة (التراجع القهري).

إننا في الظاهرة الاولى نجد انتخاباً غير طبيعي من قبل أهل البيت الله للعراق ليكون عاصمتهم

ومنطلق حركتهم ويكون العراقيون شعبهم وأتباعهم، رغم أن الظروف السكّانية والجغرافية تدعو لغير ذلك.

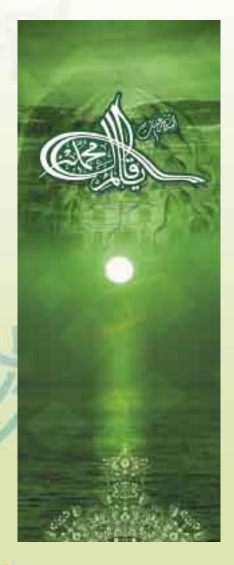
# أنّ العراق هو القلعة الحصينة المحالية

كما نجد في الظاهرة الثانية (ظاهرة الديمومة) أنّ التشيع لم ينتشر في العراق تبعاً لحاكم من الحكام أو ملك من الملوك، كما لم ينتشر في العراق تبعاً لظروف سياسية أو اقتصادية أو عسكرية مؤاتية، وإنّما كان على العكس دائماً، فهو ينتشر في العراق بالضدّ من كل المقتضيات السياسية أو الاقتصادية أو العسكرية التي تكالبت على الشيعة والتشيع في العراق، وهذه ظاهرة حساسة ومهمة جداً وغير مألوفة على طول التاريخ البشرى على الاطلاق.

أما في الظاهرة الثالثة فإن التراجع العسكري المدي جمع تجربة العراقيين في حركاتهم الثورية المسلّحة الموالية لأهل البيت على هو تراجع قهري بعد الإنهاك العسكري، والاثخان بالجراح، والتهديد بتصفيات وحروب دمويّة ذات سابقة مرعبة، وليس تراجعاً سريعاً، أو هزيمة بغير استحقاقات وظروف عسكريّة ونفسية ضاغطة حداً.

هـنه الظواهر التـلاث بمجموعها تجعلنا نقترب من القـول أن الولاء العراقي لأهـل البيت على هو ولاء صادق ووثيـق، يفـوق كلّ نمـاذج الولاء التـي عرفها تاريخ الشـعوب مع قياداتهم ومدارسهم الفكريّة، وإن التشـكيك بصدقية هـذا الولاء هو تشـكيك ناجم عن رؤية غير متكاملة، أو متأثّرة بالفكر السـلطاني الذي

أن الولاء العراقي لأهل البيت هو ولاء صادق ووثيق، يضوق كل نماذج السولاء التي عرفها تاريخ الشعوب مع قياداتهم ومدارسهم المفكرية، روّجه أعداء الشيعة وأعداء العراق بالذات.



# عالمية حكومة الإمام المهدي

الأستاذ:عبد الرحيم العامل كاتب وباحث اسلامي

> إن أوضاع العالم اليوم بلغت حالاً يمكن فيه بوضوح وجرأة تقديم صورة

شاملة وواضحة عن حكومة المهدى العالمية وتبيان نظام (الدولة الكريمة) وبرامجها التطبيقية والعملية. وفي الماضي كانت الأجواء ضيقة لبيان كيفية الحكومة المهدوية ، ولم يسمح مستوى الوعي والفهم لدى شعوب العالم للتّحدث عن حكومة شاملة بأسلوب علميّ رصين، ولكن مع وقوع الثورة الصناعية وتوالى الاختراعات والاكتشافات، وتقدّم الفكر والعلم، وارتفاع مستوى الوعى والفكر، وتنامى التقنية والمنتجات الصناعية، وتوسّع الاتصالات الإعلامية والمرئية، وتكاثر المعلومات والأخبار، وتقارب المجتمعات والشعوب، وتغلغل الثقافات، وأخيراً العولمة المتنامية لم تتمهد الأرضية لطرح نظريّة (حكومـة المهـدى العالميـة) فحسب، بل تمهّدت الأرضية والاستعداد لـ (ظهور) الإمام ﷺ أيضاً.

#### حتمية ثورة المهدى العالمية

من قضايا (المهدوية) العتمية هي حتمية شورة المهدي العالمية وظهور منقذ البشرية والمصلح الأعظم. إنه الوعد الإلهي الأكيد لشعوب العالم بأن يُسلّم زمام الحكم في مقطع زماني حسّاس إلى النُّخبة من العباد الصالحين، وبها يتم بسط العدالة، الرفاه، العلم، الصحة، الراحة، الاعمار، التوحيد والاحسان على وجه الأرض الوسيعة. لسنا في هذا المقال بصدد تصوير المجتمع العالمي الموعود، بل إننا واستنادا إلى الروايات بصدد إثبات هذا المدّعى، وهو أن (حكومة المهدي ) ستكون عالمية قطعا، وستتضمن كل الأجهزة والأساليب لإدارة الحكومة العالمي المائن نفوس البشر وتُحيى الأمل بالمستقبل الفاخر.

#### إثبات نظرية حكومة المهدي الموعود العالمية

إن الصراعات والخصومات والأزمات في العالم ومتطلبات البشرية تؤكد يوماً بعد آخر بطلان نظريات وفرضيات (العولمة). بصورتها الحالية

- وسائر النظريات والأفكار السياسية الدنيوية - ومع بطلان هذه الآراء والنظريات أو إصلاحها وتجديدها تتوفّر أرضية إثبات نظرية حكومة قائم آل محمد العالمية الجامعة الكاملة ، وتسهّل إمكانية استيعاب الفهم البشري والحواضر العلمية والجامعية لهذه النظرية.

إذن تكون النظرية الوحيدة الجديرة بالقبول في الساحة العالمية هي نظرية حكومة المهدي العالمية التي تخلومن الاشكال والابهام الذي تتصف به سائر النظريات، وتكون بنفسها أكمل وأدق وأجمع النظريات لإدارة العالم.

#### الحكمة والفلسفة الأساسية لظهور منقذ البشرية

من الواضح والبديهي أن السبب والفلسفة الأساسية لنهضة المصلح الأكبر والقتال مع الظالمين والمفسدين هو تأسيس (الحكومة العالمية) وتحقيق حاكمية مقتدرة وإلهية. إن البرامج والمناهج التطبيقية والأساسية لهذه الحكومة تكون في طول (الشمولية العالمية) و(التوسع العالمي) تماماً وتشمل كلّ بقاع الأرض، حتى أنه لا توجد بقعة في العالم دون أن تتمتع بآشار وجود هذه الحكومة، وسترحّب البشرية بها بحفاوة، وستنهار مقاومة القوى الظالمية والاستعمارية. هذه الحكومة تمّ تعريفها باسم حكومة العدل والدول الكريمة والحكومة العالميا وحكومة وحكومة المنقذ العالمي و... وقد أوضحت الروايات خصائصها.

#### التحقّق الواقعي للمجتمع العالمي الواحد

إن أهداف البشرية وآمالها على مدى التاريخ.

في العصر الأخير لم تصبح فكرة (الانقاذ) و (انتظار المنقذ المصلح) عالمية ولم تهتم بها أغلب الأديان الكبرى اهتماماً كبيراً فحسب، بلإن فكرة (المهدوية)

في طريقها إلى العالمية

خاصة في عصر العولمة . ستتحقق فقط في الحكومة العالمية للمصلح الأكبر. وليس بإمكان وجدارة أية مؤسسة ومنظمة دولية وقوة عالمية عظمى أن تقوم بإدارة العالم بالنحو المطلوب. إن السلام، الرفاه، الاستقرار، الأمان، إنتشار العلم، العقلانية، إجتثاث الظلم، مكافحة الفساد في العالم، شيوع المكارم والفضائل الخلقية، قبول الدين العالمي الواحد، الثقافة السليمة، المساواة، الاستغناء والغني، قمة التكنولوجياً والتقنية، والاتصالات العالمية السريعة والواسعة و... يمكن تحققها ووقوعها في (حكومة) واحدة وهي حكومة المهدي العالمية ، الحكومة التي تأسّست لهداية الناس وانقاذهم، وبتوعيتهم ستوجد فيهم أرضية التديّن والرضا والقناعة، وسوف تهبهم (المدينة الفاضلة الموعودة) وهكذا ستتحقق بشارة الأديان الإلهية والمذاهب الكبرى كافة بظهور ذلك الإمام فقط.

#### الدين حلال المشكلات والأزمات

إن الطريق الأصيل لحل مشكلات وأزمات العولمة الثقافية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية يكمن

في الحضور الفاعل والواسع لـ (الدين) في الساحة الدولية. إن حكومة الإمام المهدي العالمية أفضل انتخاب لتنمية وازدهار (الدين)، وإن مكارم الأخلاق والفضائل الإنسانية والمساواة واحترام حقوق الإنسان وحمايتها ستنتشر وتشيع في ظل هذه الحكومة.

المنظار الديني): يجب أن ننظر إلى الدين كطريقة متكاملة للحياة والتي لها جذور في الإيمان بالله سبحانه وتطرح نفسها كنظام عملي أخلاقي على مستوى الأفراد والمجتمع. إن العدالة، المودّة، الرحمة والقيم المحترمة لدى الأديان كافة يجب أن تهدي إلى هذه الطريقة في الحياة. وبما أن هذه القيم عالمية، فعلى الدين. كقناة رابطة - أن ينقل هذه القيم ويبلغها بطريقة عالمية وشاملة حقيقية وتطبيقها في المجال الاجتماعي بتلك الطريقة وتطبيقها في المجال الاجتماعي بتلك الطريقة تطبيقه في القرن الحادي والعشرين والنهوض لمواجهة تهديدات العولمة. (1)

#### عصر الظهور

إن نهضة وظهور إمام العصر الله يجب أن يكون في عصر تتوفّر فيه امكانية تطبيق حكومة عالمية شاملة، أو تكون أرضيتها من حيث الاتصالات، المعلومات، الاقتصاد العالمي، الثقافة الشاملة و... متوفّرة على الأقل. ويبدو من الأوضاع الحالية توفر الأجواء والظروف إلى حدِّما لتحقيق الأهداف العالمية. واضح

أن (عصر الظهور) هو عصر العلم والفكر والتقدم والتنمية والاتصالات السريعة والعامة والمعلومات الدقيقة والآنية، و(عصرنا الحاضر) يمكن أن يكون مقدّمة ومظهراً لذلك (الزمن الموعود)، قال سماحة آية الله السيد الخميني الراحل (قدس سره): (آمل أن يُقبل ذلك اليوم الذي يتحقق فيه الوعد الإلهي يُقبل ذلك اليوم الذي يتحقق فيه الوعد الإلهي على الارض. هذا اللهم وعد إلهي لا تخلف فيه، إلا أن ذلك بيد الله أدركنا ذلك أم لا، من الممكن أن تتوفّر العدّة اللازمة في فترة قصيرة وتقرّ عيوننا بجماله ، هذا هوواجبنا في هذا العصر وهو أمر مهم)."

#### عالمية فكرة المهدوية

في العصر الأخير لم تصبح فكرة (الانقاذ) و (انتظار المنقذ المصلح) عالمية ولم تهتم بها أغلب الأديان الكبرى اهتماماً كبيراً فحسب، بل إن فكرة (المهدوية) في طريقها إلى العالمية. وقد أعرب المسلمون في العالم عن اهتمامهم وانجذابهم الشديد ازاءها، وتناولوها في حوارهم الديني وعقائدهم. لبعض المفكّرين من غير المسلمين بحوث وكتابات مختلفة حول (المهدوية) وآثارها وتبعاتها العالمية. على أي حال فإن (فكرة المهدوية الإصلاحية) قد أصبحت عالمية حالياً، وهي وإن غفل عنها المسلمون والمفكّرون حتى عقود سبقتنا . تحظى اليوم بترحيب وحفاوة.



#### هيكلية النظام السياسي المهدوي

إنّ أهمّ بحث بشأن حكومة المهدي العالمية يتعلق بهيكلية النظام السياسي المهدوي التي لا مثيل لها، فخلافاً للعولمة ـ التي هي أمر مبهم ومشتت وغير منسجم وبلا نتائج ـ تمتلك حكومة الإمام المهدي الفاضلة خصائص وهيكلية واحدة منسجمة وفاعلة وذات اقتداروإدارة كاملة وكفوءة.

وهده الهيكلية تهتم بأبعاد الحياة البشرية كافة، ووضعت برامج ومنهجاً عملياً في المجالات الاقتصادية والسياسية والثقافية والاجتماعية كافة، ولم يُغفل في هده الحكومة عن أيّ بُعد من الأبعاد البشرية، حيث تحظى أدق الأمور في الحياة الاجتماعية والفردية في الأرض بالاهتمام وتكون ذات قيمة. وعليه فإن هيكلية النظام السياسي المهدوي عالميّة تماماً وشاملة، وإجراءاتها التنفيذية والإدارية قد نُظّمت على أساس إدارة (الساحات الدولية كافة).

#### أسس وأهداف حكومة الإمام المهدي≋ العالمية

إن الإيمان ب(المهدوية) إيمان بسيادة الإحسان والمكارم الإنسانية والعدل ونهاية طيبة للتاريخ واستقرار الحكومة والدين العالمي الواحد و...

إن (فكرة المهدوية) هي المراد الأصيل للمسلمين، وأمل الموحّدين في الوصول إلى (الحكومة العالمية

إن (فكرة المهدوية) فكرة تبعث روح الشورة والتعالي في الأحرار الذين ينتظرون (النهاية الطيبة للتاريخ) بانتصار الصالحين، ويؤمنون بركرامة بني الإنسان وعزتهم).

العادلة) وزوال (الظلم والإلحاد والفساد). إن (فكرة المهدوية) فكرة تبعث روح الثورة والتعالي في الأحرار الذين ينتظرون (النهاية الطيبة للتاريخ) بانتصار الصالحين، ويؤمنون بركرامة بني الإنسان وعزّتهم).

إن النقطة الحسّاسة لهذه الفكرة هي زوال حكومات المال والقوّة الدنيوية و تأسيس (حكومة المهدي العالمية الواحدة) الحكومة التي تتأسّس بالامدادات المعنوية ونصرة الصالحين والإرادة القلبية لدى الناس، وبظهور منقذ البشرية يستحدث نهضة شاملة ضد الظالمين.

هذه الحكومة العالمية لها جذورها وأُسسها الخاصة التي أضفت عليها امتيازاً واختصاصاً. وبشان اسس (حكومة الصالحين) هذه يمكن الأشارة إلى الموارد التالية:

ا -إمامة الإمام المعصوم وحتمية حكومته. إن القاعدة الأساسية لفكرة (المهدوية) و(تأسيس الحكومة العالمية العادلة) هي ضرورة وجود الإمام في المجتمع، وضرورة تأسيس حكومة من قبله لهداية المجتمع الديني

وإرشاده وتنظيمه ووضع المنهج له.

ولذا فإن للإمام شؤوناً، ومنها قيادة المجتمع، إنّ الإمامة وتعني القيادة هي أطروحة الشيعة السياسية لإدارة المجتمع، فالشيعة يرون أن الانسان كما يلجأ لـ (الوحي) فإنه يلجأ لـ (الإمام المعصوم)... إذا اعتقدنا أن أهداف الحكومة هي هداية الانسان في جميع أبعاده (الوهم، الحس، الفكر، العقل، القلب والروح) فالواجب هو أن نُقبل على مَن له إحاطة تامّة بها تحرّر من جميع المؤثّرات، وتركيبة الوحي والحرية هي العصمة التي تطرحها الثقافة السياسية الشيعية (الامامة المعصومة)...(1)

ا - إن غايـة التاريـخ ونهايته (فلسـفة التاريخ) هـي حاكميـة الصالحين، وهذا هو الوعد الإلهي الحتمي لبني الإنسـان. خاصة المسـتضعفين والمظلوميـن والصالحين. هذه المسـتضعفين والمظلوميـن والصالحين. هذه الحاكمية ستتحقق على يد الإمام وليّ العصر المقتـدرة. جديـرٌ ذِكـره أن تأسـيس الحكومة العالميـة العادلة من خصائص إمـام العصر، ولم يقم بهذا الأمر أيٌّ نبيٍّ أو إمام آخر. يستفاد من بعض الآيات القرآنية والروايات أنّه سـيأتي عصر تسود فيه حكومة العدل الإلهي ربوع العالم. وهـذه الروايـات تعـرّف المهـدي الموعـود وهـذه الروايـات تعـرّف المهـدي الموعـود الكريم: وانّ الأرض يرثهـا عبادي الصالحون) و (نُريد ونجعلهم أئمةً ونجعلهم الوارثين).

#### ٣ ـ ضرورة تأسيس الحكومة العالمية:

إن أوضاع العالم ومعالمه العامة تشير إلى أن خطر الحرب، الفقر، اللامساواة، العنف، الاستغلال، الظلم والفساد والانحراف الشامل تهدده بنحو شديد، وتقوم الكيانات السياسية المستقلة والمحرّكون الرئيسيون للساحة الدولية بمواقف خطيرة مثيرة للأزمة. هذا الاضطراب والاستقرار وحاجة أفراد الانسان إلى السلام والأمان ـ خاصة في المجتمعات الإسلامية - مثّل القاعدة للحكومة الإسلامية العالمية بقيادة المهدى الموعود . (ان الظروف التي يعيشها المجتمع الاسلامي - حيث يواجه الخوف واللا إستقرار ـ هي المحور الفكرى الأساسي لتأسيس الحكومة العالمية الواحدة والأساس لزوال أيّ اختلاف و... واضمحلال أسباب الحروب المدمّرة، وفي ظل هذه الحكومة ينعم عالم البشرية بالسعادة والعزّة ، وتتمتّع شعوب <mark>ال</mark>عالم بالنعم الإلهية والمواه<u>ب الطبيعية بنحو</u> مُتساه ).(١)

#### ع ـ الطبيعة والجوهر الواحد لأفراد الإنسان:

بما أن أفراد الإنسان ذوو فطرة وطبيعة واحدة ومبدأ ومنشأ واحد ، فلا يمكن أن يكونوا منفصلين عن بعضهم وأعداء بنحو دائم ويخوضون المعارك والخصومات. هذه الطبيعة الواحدة ذاتها يمكن أن تكون قاعدة وأساساً لتأسيس الحكومة العالمية الواحدة. والصاحب الأصيل لهذه الحكومة يجب أن يكون ذلك الشخص الذي يتوفّق للتقريب بين أفراد الإنسان بنحو صحيح ومنزّه عن المصلحة الشخصية ، وإنقادهم من

الاختلاف والتفرّق والتشتّت والجدال. وعليه فإن عالمية حكومة الإمام المهدي تتاسب وتتطابق مع طبيعة وفطرة الناس، ولا تعارض مرادهم وما يحبّون.

#### ۵ ـ بلوغ وارتقاء أفراد الإنسان:

إن بني الانسان يسعون باستمرار من أجل تكاملهم ورقيهم وبصدد نيل الكمال والازدهار في أفكارهم، إلا أن الكمال والرشد الحقيقيين لا يتمّان إلا بتأسيس حكومة السماء وظهور الانسان الكامل و(هادي البشرية) ليتمكّن بإمداد غيبي وقدرة ملكوتية من توجيه حركة أفراد الإنسان وجهودهم، وإيجاد أرضية الرشد والازدهار والتكامل والرقي لديهم، يمكن اعتبار هذا الأساس والعامل أحد القواعد الأساسية لتأسيس حكومة المهدى الموعود العالمية.

#### 1 ـ ضرورة العدالة والقسط الشامل:

يحظى العدل بموقع مهم وأساسي في آراء وأفكار أفراد الإنسان كافة ـ خاصة المفكّرين وقد كانوا دائماً بصدد العثور على منهج عملي يحقّق هذا المطلب والأمل الأصيل ، ولكن هذا الأمر لم يتحقّق لحدّ الآن ، حيث عاشوا العذاب والصعاب باستمرار نتيجة للظلم والجور وفقدان العدالة. وقد كان . ٨٪ من الإمكانات المادية والدنيوية بيد . ٣٪ هم الأغنياء والأثرياء. هذه القاعدة تثبت ضرورة الحكومة العالمية العادلة جيداً وبوضوح ، وتؤيد صحّة مدّعى الشيعة ، وعليه فإن كلّ شيء سيتوفّر لافراد الإنسان وعليه فإن كلّ شيء سيتوفّر لافراد الإنسان الكريمة.

#### ٧ ـ محورية الدين أو الإنسان المحور:

على أساس القاعدة المذكورة إذا اعتبرنا الدين والعقيدة الإلهية الصحيحة أساساً لأعمالنا وأفكارنا سنصل إلى هذه النتيجة، وهي أن الطريق الوحيد لانتصار التوحيد والدين في العالم هو تأسيس حكومة دينية عالمية واحدة، ويكون منهاجها الأساسي هو سيادة الدين الإلهي على الأرض ومحو الأديان والعقائد البشرية المختلقة والمحرفة. في هذه الحالة سينظم الإنسان نشاطاته وبرامجه الأساسية على أساس الدين.

بملاحظة هذه القواعد والأسس يمكن بوضوح تصوير أهداف حكومة المهدي العالمية وفهم أهداف وفكر المصلح السماويّ في ضوء الآيات والروايات.

أهداف حكومة المهدى العالمية

إن أهم أهداف ومقاصد حكومة الإمام المهدي العالمية وأعمقها أصالة والتي تفرق أساساً عن أهداف العولمة والأمركة هي:

١- الارتقاء بالمجتمع البشري إلى الكمال المتوخّى والرشد والازدهار.

٢ - تحقيق العدالة الاجتماعية وبسط العدل والقسط في أرجاء العالم.

٣- إدارة وتنظيم النظام العالمي على أساس الايمان بالله وأحكام الدين الإسلامي.

٤- ترسيخ وإشاعة السلام والأمن العالمي،
 والقضاء على الحروب والخصومات والأحقاد
 والمزايدات والأنانيات.

٥ - إنقاذ العالم والشعوب من براثن الظالمين والجبابرة والمفسدين، ورفع راية التوحيد والرغبة في الدين على وجه الأرض الوسيعة.

 ٦ - إحياء عقيدة التوحيد وتحقيق المساواة الإسلامية.

٧- تأسيس الحكومة الإسلامية العالمية
 والدولة الكريمة.

٨-نشر الدين الإسلامي وتحقيق انتصاره على الأديان الباطلة والمحرّفة كافة (ليُظهره على الدين كلّه).

٩ ـ البلوغ بالعلم والرشد والازدهار الفكري
 لدى أفراد الإنسان إلى كماله النهائي.

١٠ إصلاح شؤون الحياة البشرية والاستخدام الصحيح للمقدرات والمصادر الطبيعية والمعنوية في العالم.

العنصري والطبقي (العالم الكلّ سكان العالم).

#### خصائص وبرامج حكومة القائم، العالمية

على كل حكومة تدّعي قيادة العالم وهدايته أن تقدّم ما يتناسب مع هذه الدعوى من برامج ومناهج ومدى التزامها بها. من المشكلات الأساسية للعولمة هي عدم الاطمئنان والثقة بالبرامج والمناهج المطروحة فيها، وقد أظهرت الامم المتحدة ومسؤولو النظام العالمي والمؤسسات الدولية الأخرى عجزها

وعدم أهليّتها لتطبيق هذه البرامج، والحكومات والشركات متعدّدة الجنسيات بصدد الاستثمار وكسب المزيد من الأرباح والمنفعة من هذه الظاهرة. في حين تكون البرامج والمناهج المطروحة في (حكومة العدالة الإسلامية) ذات ضمانات تنفيذية قوية، ويكون قائدها (مديراً صالحاً وعادلاً وواعياً وشجاعاً وعالماً). وتتّجه جميع برامجه باتّجاه توفير السعادة والحياة الأفضل للناس ونيل رضاهم. وفيما يلي مجموعة من خصائص هذه الحكومة العالمية:

#### أ ـ تأسيس الحكومة العالمية الشاملة

إن حكومة الإمام المهدي الله ودولته ستكون شاملة وعالمية ، وإنّ سلطانه سيمتدّ من الشرق السي الغيرب في العالم ، كما يكتب المحدث النوري (ره): (من صفات المهدي وخصائصه أن يمتدّ سلطانه إلى جميع الأرض من الشرق إلى الغرب والبحر والمعمورة والخربة والجبل والسهل ، ولا يبقى موضع لا يكون حكمه فيه جاريا وأمره نافذاً ، والأخبار بهذا الشأن متواترة ).

أجل، إن أهم خصيصة لحكومة الإمام المهدي العالمية هي خضوع العالم لإدارة فاعلة واحدة، حيث تضمحل فيها الآراء الخاصة وحبّ الجاه والاستبداد، وسيتّفق الجميع على طاعة حاكم عالمي مقتدر واحد.

١-رُوي عن رسول الله ﷺ قوله: (ويبلغ سلطانُه المشرق والمغرب).

٢ ـ (ولا يكون مُلك إلا للإسلام).(^)

٣ ـ وعـن الإمام الباقريك : (إنّ القائم يملك ثلاثمائة وتسع سنين كما لبث أهـلُ الكهف في

إن الكمال والرشد الحقيقيين لا يتمان إلا بتأسيس حكومة السماء وظهور الانسان الكامل و(هادي البشرية) ليتمكن بإمداد غيبي وقدرة ملكوتية من توجيه حركة أفراد الإنسان وجهودهم، وإيجاد أرضية الرشد والازدهار والتكامل والرقي لديهم.

كهفهم ، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلئت ظلماً وجوراً ، ويفتح الله له شرق الأرض وغربها ). (\*)

٤ ـ وعنه الله : (إذا قام القائم (بعث) في أقاليم الأرض في كلّ إقليم رجلاً ... ). (())

٥ ـ وعن علي بن الحسين الله عن وال: الله عن وحل

إذا قام قائمُنا أذهب الله عزّوجل عن شيعتنا العاهة، وجعل قلوبهم كزُبر الحديد، وجعل قوّة الرجين رجلاً، ويكونون حكّام الأرض وسنامها).((١)

#### ب ـ الدين والعقيدة العالمية الواحدة

سيكون الدين الإسلامي هو الدين الأعلى والعقيدة المقبولة لدى الناس في الحكومة العالمية الواحدة، ممّا يدلّ على أن منهج الإمام المهدي الله يعمّ العالم، وسينتخب الناس الإسلام عن رغبة وانجذاب، ويعتقدون بأنّ نجاتهم وسعادتهم تكون في اتّباعه، وبالتالي ستسود الفضائل الخلقية والمكارم الإنسانية المجتمعات، ويزول الفساد والالحاد واللل



تديّن.

ا. عن الحسن بن علي بن أبي طالب وقبول العقيدة انحسار الكفر والإلحاد في العالم وقبول العقيدة الواحدة من قبل الناس: يبعث الله رجلاً في آخر الزمان وكلب من الدهر وجهل من الناس، يؤيده الله بملائكته... ويُظهره على الأرض حتى يدينوا طوعاً أو كرهاً، يملأ الارض عدلاً وقسطاً ونوراً وبرهاناً، يدين له عرضُ البلاد وطولها، لا يبقى كافر إلا آمن، ولا طالح الآصلح، وتصطلح في ملكه السباع..).(١١)

٢ ـ سُمع أمير المؤمنين الله يقول: (.. حتى لا

تبقى قرية الاَّ ويُنادى فيها بشهادة أن لا إله إلا الله بُكرة وعشيّاً).("\)

وهذه الروايات تدلّ بوضوح على تحقّق فكرة الدين العالمي الواحد في عصر الظهور وستتحقّق البشارة والوعد الالهي.

#### ج ـ العدالة العالمية الشاملة

إن (العدالة). العدالة الاقتصادية والقضائية والأخلاقية والسياسية. من الغايات والمقاصد والآمال التي أولاها بنو آدم اهتمامهم على مدى التاريخ واحتاجوا اليها في مجالات الحياة الاجتماعية كافة. هذه الحاجة الانسانية الدائمة

١ - في رواية شهيرة يقول رسول الله عن أحوال الأرض بعد ظهور الإمام ولي العصر :
 (فيملا الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت جوراً وظلماً). (١٠)

٢ ـ وعنه عَدلُه ) ١٠٠٠.

٣ ـ وعن الإمام الصادق الله :

(أما والله ليدخلنّ عليهم عدلُه جوفَ بُيوتهم كما يدخل الحرُّ والقرّ).(١١)

٤ ـ (إذا قام قائمُنا فإنه يقسم بالسوية ويعدل في خلق الرحمن، البرّ منهم والفاجر، فمن أطاعه فقد أطاع الله). (١٠)

٥ ـ وعن الامام الرضار اليالا:

(فإذا خرج أشرقت الأرضُ بنور ربها، ووضع ميزان العدل بين الناس، فلا يظلم أحدٌ أحداً).(۱۰)

#### د ـ الأمن والسلام العالمي

إن الأمن والسلام الواقعي والاستقرار وهي الجوهرة النادرة في حياة بني الانسان من الخصائص العالمية والشاملة لإمام العصر ، ميث يزول الخوف في ذلك العصر ويأمن الافراد على أنفسهم وأموالهم وكرامتهم ، ويسود الأمن ربوع العالم ، ويجتث الكبت والاستبداد والاستكبار والاستضعاف وجميعها من آثار الحكومات غير الإلهية من العالم وتندثر حكومة الطغاة مهما

كانت صورتها وعنوانها ـ والمستفاد من الروايات والأخبار.

ا. عن أمير المؤمنين الله حول اختفاء الأحقاد والعداوات:

(ولو قد قام قائمُنا لأنزلت السماء قطرها، ولأخرجت الارض نباتها، ولذهبت الشحناء من قلوب العباد).(١٠)

٢ ـ وعنه الله أيضاً:

(ولوقد قام قائمُنا... لذهبت الشعناء من قلوب العباد، واصطلحت السباع والبهائم، حتى تمشي المرأة بين العراق إلى الشام... لا يهيجها سبع..).(١)

#### هــ الأمة العالمية الواحدة

في الظروف التي يعيشها العالم يعتبر التضامن والاتحاد بين أفراد الانسان وتقارب رؤاهم وأفكارهم وآمالهم مقصداً وأملاً بعيداً عن التناول، ولكن بظهور المصلح الأعظم وارتقاء رؤية الناس ووعيهم، واختفاء (الانا) والأنانية سيوجد تضامن واتحاد راسخ بين أفراد الانسان. حينما تتكون الأمة العالمية الواحدة ستختفي الاختلافات والأحقاد والخصومات والاعتداءات و... كلها، وسيتخذ الجميع متحدين قلباً وقالباً دلك الإمام قائداً. وحينما يظهر الإمام المهدي التحقيق يتوجّه الخطاب والنداء إلى جميع المهدي الأرض ويدعون إلى طاعته.

#### و ـ التقدّم والرفاه العالمي

سيكون الاقتصاد والحياة العامة في أبهى صورة في الدولة الكريمة للمهدي الموعود،

وستنظّم الشؤون الاقتصادية والمالية للناس. في ذلك العصر تتكاثر النعم الإلهية، وتضبط المياه، وتكون الأرض خصبة، وتظهر المعادن، ولا يبقى أي فقير كي يستلم إعانة مالية من بيت المال..

وسيؤدي الازدهار الاقتصادي إلى تمتع الجميع ببركات حكومته وآثارها، وسيختفي الوجه القبيح للفقر واللا مساواة والفساد المالى و... من العالم.

١ - روي عن النبي عَلَيْ : (وبه يفرّج الله عن الأمّة) ("")

٢ ـ رُوي عـن النبـي ﷺ: (... ويقسـم المال بالسويّة ).(٢٠)

٣ ـ عن النبي عَلَيْهِ :

(تتنعّم أمّتي في زمن المهدي العمد لم يتنعّموا مثلها قط).(٢٠)

#### زـ كمال العلم والعقل

من الغايات البشرية الأخرى: الوصول إلى قمّة الكمال العلمي والعقلي، الأمر المهم الذي لا يتحقّق إلا في الحكومة المهدوية. إن العلم البشري سيصل الى حدّه النهائي والكامل، وستُفتح للبشرية أبواب الحكمة والعلوم. يكتب العالم المفكّر السيد جعفر كشفي: (اعلم أنّ عصر ظهور ذلك الإمام الهائية. وهو عصر ظهور دولة الحق الثانية. هو عصر ظهور العقل وغلبته من حيث الباطن، وهو مقام الولاية وبمثابة الروح بالنسبة للروح الظاهرية وهو مقام الروح مقام الروح وهو مقام

النبوة ).(۲٤)

في ذلك العصر لا تبقى قضية مجهولة تأبى الحلّ، وسيسمو مستوى الوعي والعلم والفكر لدى الناس، وستتضاعف قدراتهم العقلية، وستصل الاختراعات والاكتشافات والاتصالات والتقنية كمالها النهائي، وسيعيش أهل ذلك العصر في أحب الأزمان وأفضلها.

ا ـ عن أبي جعفر الباقر الله : (إذا قام قائمنا وضع يده على رؤوس العباد فجمع بها عقولهم وكملت أحلامهم).(٢٠)

٢ - وعن علي الله عن النبي الله عن علي علا الله عزوجل به الارض نوراً بعد ظلمتها ، وعدلاً بعد جولها ). (٢١)

#### ح ـ التنمية والإعمار

من العلوم الجديرة بالاهتمام في (العلوم السياسية) هو التنمية والإعمار، وهذا العلم بصدد تقويم مناهج التنمية والتقدّم في البلدان المختلفة والعالم الثالث والتي ليس لها نتائج وآثار جديرة بالاهتمام. من البرامج والمناهج المهتمة في حكومة المهدي العالمية هو الإعمار والتغيير في الكثير من الأمور الاقتصادية والثقافية والسياسية في العالم.

روي عن الإمام الصادق الله: إذا خرج (القائم) يقوم بأمر جديد وكتاب جديد وسنة

جديدة وقضاء جديد...).(٢٨)

والكتاب الجديد لا يعني الإتيان بقرآن جديد ، بل أن الإمام سيطبّق الأهداف والبرامج القرآنية الأصيلة ، وسيقدّم التفسير الحقيقي لآياته.

١ - وقد ذكر الإمام الصادق الله إجابة عن سؤال أحد الأصحاب عن سيرة المهدي .

أنه يفعل ما صنعه رسول الله على فيُبطل المناهج السابقة (غير الصحيحة) كما أبطل رسول الله على الجاهلية وأحيا الإسلام.

٢ ـ عـن أبي عبـد الله الله : (والله لكأنّي أنظر السه بين الركن والمقام يبايـع الناس على كتاب جديد). (٢)

#### ط ـ الرضا والارتياح العام

من الخصائص المهمة للحكومة المهدوية هو توفير الشعور بالارتياح والرضا لدى سكان الارض والسماء، وبما أن حكومته تكون حكومة العدالة العامة المحاربة للفقر والناشرة للعلم والموفرة للرفاه والمكافحة للظلم والمحبّة للناس، سيكون الجميع راضين عنها وسيعيشون الاستقرار والأفراح. جاء في الروايات،

#### الهوامش

- نكاه حوزه العدد ٦١/ ص١٣.
- ٢ صحيفة النور ج١١ ص ١٥٤.
- ٣- مجلة الإنتظار الفارسية العدد ١ ص ٥٨ و ٥٩.
  - ٤ الانبياء: ١٠٥.
  - ٥ القصص: ٥.
- ٦- اسس الحكومة الاسلامية جعفر سبحاني/ ص ٣٧٠.
- ٧٠. كشف الغمة /ج٣ص ٢٩٧ (رواية عن الإمام الباقر هي )
   وكمال الدين /ج١ ص ٢٣١.

- ٨. الملاحم والفتن/ص ٦٦.
- ٩- الغيبة الشيخ الطوسي/ص ٢٨٣، بحار الانوار/ج٥٢ ص ٢٩١.
- ١٠. بحار الانوار /ج٥٦ ص ٣٦٥ ، الغيبة ـ النعماني / ص ٧٥.
  - ١١ ـ المصدر السابق/ج٥ ص ٣٢٧.
    - ١٢ ـ بحار الأنوار/ ج٥٦ ص ٢٨٠.
- ۱۳ مجمع البيان/ذيل الآية: ۹ (سورة الصف)، بحار الانوار/ ج۱٥ ص ٦٠.
- 11- المصدر السابق ∕ج ٣٦ ص ٣١٦، كمال الدين ∕ج١ ص ١٥٧.
  - ١٥ المصدر السابق ج ٥١ / ص ٧٥.
    - ١٦ ـ بحار الانوار/ج٥٢ ص ٣٦٢.
- ۱۷- الغيبة النعماني/ص ۱۲٤، بحار الانوار ج۵۱ ص ۲۹، منتخب الاثر ص ۳۱۰.
- ۱۸ ـ بحار الانوار/ج٥٦ ص ٣٢١، كمال الدين/ج٣ص
  - 19 بحار الانوار/ج٥٣ ص ٣١٦.
  - ٢٠ ـ المصدر السابق/ج١٠ ص ١٠٤.
- ٢١ بحار الانوار/ج٥ ص ٧٦، الغيبة الشيخ الطوسي/
   ص ١١٤.
  - ۲۲ ـ بحار الانوار/ ج٥١ ص ٨٤.
  - ٢٣ ـ بحار الانوار / ج٥١ ص ٩٦ ، منتخب الاثر ص ٤٧٣ .
    - ٢٤ ـ تحفة الملوك/ج١ ص ٧٨.
- ٢٥ منتخب الاثر/ص ٢٨٣، اصول الكافي/ج١ص ١٩،
   بعار الانوار/ج٥ ص ٣٢٨.
  - ٢٦ ـ بحار الأنوار/ج٣٦ ص ٢٥٣.
- ۲۷ ـ المصدر السابق/ج٥٦ ص٥٢٥، الغيبة ـ النعماني/
- ۲۸ اثبات الهداة /ج ۷ ص ۸۳ ، الغيبة النعماني / ص ۲۵۳.
  - ٢٩ ـ بحار الانوار/ص ٥٣ ص ٩٥.

#### الأدب المهدوي

# قصة قصيدة اللّه يا حامي الشريعة

#### السيد حيدرالحلي



كان من عادة السيد حيدر الحلى نظم قصيدة في رثاء الإمام الحسين الله في كل سنة ونشرها أمام قبره الشريف في يوم عاشوراء، وعندما نظم قصيدته العينيّة (التي يستنهض بها الإمام الحجة المسرّا بينه وبين المولى (جل وعلا) إذ لم يطلع عليها أحد ، ذهب إلى كربلاء في يوم عاشوراء لينشر قصيدته الجديدة عند الإمام الحسين الله ، وفي الطريق رافقه سيد إعرابي وقال له بعد السلام: يا سيد حيدر إنشدني قصيدتك العينيّة ، فأنشده قصيدة عينيّة سابقة له ، فقال: لا أريد هذه ، أريد قصيدتك التي أنت ذاهب من أجلها ، فقرأها له ، فأخذ الاعرابي بالبكاء وقال: يا سيد حيدر ، كفي ، كفي ، والله إن الأمر ليس بيدى، واختفى عن أنظار السيد، فعرف أنه الإمام الحجة ، إذ لم يطلع أحداً على قصيدته وقد ناداه باسمه دون سابق معرفة.(١)

> الله يا حامي الشريعة بك تستغيث وقلبها تدعو وجُرد الخيل مصغية وتكاد ألسنة السيوف ف صدورها ضاقت بسر ضرباً رداء الحرب يبدو يابن الترائك والبواتك

أتقر وهي كدا مَروعة؟ لك عن جوي يشكو صُدوعه لدع وتهاسميعة تجيب دعوتها سريعة الموت فَاأذن أن تُذيعه منه محمر الوشيعة من ضبا البيض الصنيعة



يقظ الحفيظة في الوقيعة أهل ذروت ها الرفيعة أيها المُحيي الشريعة غير أحشاء جزوعة في ير أحشاء جزوعة وشكت لواصلها القطيعة هُدمت قواعدُه الرفيعة الأرواح مُدعنة مُطيعة بكربلا في خير شيعة لوقعة الطفّ الفظيعة بأمضٌ من تلك الفجيعة بأمضٌ من تلك الفجيعة خيل العدى طحنت ضُلوعه بحميّة الدين المنيعة

وعميد كالمغامر تنميه للعلياء هاشم مات التصبّر بانتظارك مات التصبّر بانتظارك فانهض فما أبقى التحمّل قد مرزّقت ثوب الأسي كم ذا القعود ودين كم فاشحَدْ شباعضب له فاشحَدْ شباعضب له واطلب به بدم القتيل ماذا يهيجك إن صبرت ماذا يهيجك إن صبرت أترى تَجيئ فجيعة أتدى تَجيئ فجيعة أتدى على الثّرى

#### الأدب المهدوي



وضبا انتقامك جردي ودعي جنود الله تملأ ودعي جنود الله تملأ واستأصلي حتى الرضيع ما ذنب أهل البيت حتى تركوهم شتى مصارعُهم فمغيب كالبدر ترتقب ومكابد للسم قد سقيت ومضرج بالسيف آثر



فخراً على ضمأ شروعه تشكر الهيحاصنيعة امر ما قاسی حمیعه الهندمهجتهالسيعة عرزها الغُرّ الرفيعة عادت انوف كم جديعة القوم بالعيس الضليعة من ليس يعرف ما الوديعة لم تشكر الهادي صنيعه وحفظت جاهله مضيعه كبدى لرزؤكم صديعة در الشنا تجرى ضروعه لغداقدمها ذريعة داحة هذه النفس الهلوعة حنت مطوقة سجوعه

القب بمشرعة البردي فقضى كما اشتهت الحمية وم صفد لله سلم وسبية باتت بافعي سلبت وما سلبت محامد واهكا عرانين العلي ما هز اضلعکم حداء حملت ودائد كم إلى يا ضل سعيك امسه أأض عب حافظ دينه آل الرسالة للم تزل ولكم حلوبة فكرتي فتقبل وها انني ارجوبها في الحشر وعليكم الصاوات ما

#### الهوامش

١- تاريخ مقام الإمام المهدى في الحلة/ أحمد على مجيد الحلي/ ص ١٧١

### الحقيقة الثابتة

#### سماحة الشيخ محمد حسين الفقيه خطيب وباحث اسلامي

ثبت عند المسلمين من خلال ث الروايات المتواترة أن الدنيا لا تنقضي الأبخروج المهدي، ولوبقي من الدنيا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يخرج المهدي من ولد فاطمة عليها.

فالمهدي عند المسلمين حقيقة ثابتة .

ولقد ألف عشرات العلماء حول المهدى المنتظر، ولا أريد الخوض في ذلك لأنها أمر مسلم في الإسلام ومن أنكر المهدى فقد كفر، وإذا كانت كل الاحاديث الواردة في المهدى لا تثبت حقيقة المهدى فما الذي يثبت؟

إنّ السنة القطعية أثبتت المهدي، ومن أنكر المهدى فقد أنكر القرآن الذي قال: «ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا)(۱).

تظل نقطة واحدة في قضية المهدي على يجب التركيز عليها، فقد أنكر إخواننا السنة وجود المهدى الآن، وزعموا أنه يولد حين يريد أن يظهره الله تعالى.

أما الإماميّة من الشيعة فيعتقدون أن المهدى هو الإمام الثاني عشر من أئمة أهل البيت، وأنه هو محمّد بن الحسن العسكري المُعَلِّمُ ، وقد ولد

ليلة ١٥ شعبان سنة ٢٥٥هـ، وغاب بعد وفاة أبيه الحسن العسكري الغيبة الصغري وعمره حوالي خمس سنين، ودامت غيبته قرابة سبعين عاماً كان يتصل خلالها بشيعته وأوليائه عن طريق سفرائه الأربعة، وعند موت السفير الرابع وقعت الغيبة الكبرى، ولا يظهر المهدى الا عندما يأذن الله له بالظهور.

ويمكن الاستدلال على ما ذهب اليه الإمامية في اعتقادهم بالمهدي البما يلي:

أولا: قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا <mark>اتقوا الله وكونوا مع الصادقين}. (٢)</mark>

ذهب الفخر الرازي في تفسيره الى ما يلي: ١. الصادقون في الآية هم المعصومون، وذلك لأن الآية أمرت المؤمنين باتباع الصادقين بشكل مطلق، والتبعية المطلقة تعنى عصمة مؤلاء الصادقين، وإلا لقيدت الآية اتباعهم بشرط طاعتهم لله تعالى أو أمرهم بالطاعة ، وحين لم تقيد الآية وجوب التبعية بقيد فمعناه أننا مأمورون باتباع الصادقين بصورة مطلقة، والتبعية بصورة مطلقة تعنى تمثل العصمة في هؤلاء الصادقين.

٢- هـؤلاء الصادقون أي «المعصومون»

موجودون في كل زمان ، لأن التشريع الإسلامي جاء ليعيش الخلود في كل زمان ، والقرأن لم يأت لجماعة معينة في زمان معين.

ومعنى ذلك أن المسلمين في كل لحظة مأمورون باتباع الصادقين «المعصومين».

ونتيجـة ذلك ضـرورة وجود المعصـو<mark>م في كل</mark> زمان.

٣. ونحن لا نعرف هذا المعصوم متمثلاً إلا في الإجماع، فإجماع الأمة معصوم يجب اتباعه.

ونحن نؤيد الفخر الرازي فيما ذهب إليه في الأمرين الأولين، ونستدل بما يستدل به، إلا أننا لا نوافقه في الأمر الثالث، وذلك لأننا نعرف المعصومين في كل زمان، وفي زماننا يتمثل المعصوم في الإمام الحجة بن الحسن محمد المهدي ، وذلك استناداً إلى حديث الثقلين الذي نصّ على تجسد العصمة في رجل من أهل البيت الميثارة وكلهم من قريش.

وأما مسائلة الاجماع فقدت تحدّثنا سابقاً عن الاجماع وقلنا: أنه لو ثبت حديث (سائلت الله ألا تجتمع أمتي على الضلال)، يكون معناه ان هناك ميزة حباها الله لهذه الامة، وهي ألا تجتمع على الضلال. فالحديث حينت لا ينفي الضلال عن الاجماع، وإنما ينفي الاجماع على الضلال الصحيح، أي من المستحيل أن تجتمع هذه الامة كلها على أمر ويكون ذلك ضلالاً. ونحن نقبل بهذه الحقيقة إن صحّ الحديث، ولكننا ننفي الصغرى، أي ننفي أن يكون قد حدث مرة من المرات اجتماع من هذه الامة على شيء من الأشياء.

## القرآن معصوم والقرآن باق مع الزمن، كذلك يجب أن تكون العترة.

وبكلمة ثانية: لم يوجد (إجماع) بتمام ما للكلمة من معنى على الشرح، ودائماً هناك خلاف على الأقل من فرقة من الفرق الإسلاميّة وهم جزء من الأمة.

فياتُرى إذا كان الأجماع أمراً غير موجود في الخارج أي إجماع بالمعنى الذي نقوله لا الاجماع بمعنى الذي نقوله لا الاجماع بمعنى الأكثرية . فكيف إذاً تأمرنا آية «كونوا مع الصادقين» أن نتبع أمراً لا مصداق له في الخارج؟ وقد قرر الرازي فيما سبق أن الشريعة خالدة وأمر القرآن في هذه الآية خالد باق مع الزمن، وإذا كان ذلك حقاً . وهو حق بالفعل . فأين هو (الإجماع المعصوم)؟!!

وإذا لـم تجتمع الأمة على شيء فمع من يكون الإنسان المؤمن ولمن يتبع وهو يريد أن يطبّق الآية في حياته ويتبع المعصوم، فإذا انتفى وجود الإجماع في الخارج إذاً انتفى وجود المعصوم في الخارج، ونتيجة لذلك تصبح الآية غير ذات معنى وغير قابلة للتطبيق. وكيف يأمر الله بأمرٍ لا يمكن تطبيقه؟

وأما نحن فنقول: المعصوم هو الإمام الثاني عشر محمّد المهدي بن الحسن العسكري المحمّد الموجود منذ ولادته إلى حين يأذن الله تعالى له بالظهور وذلك بدليل حديث الثقلين كما تقدّم

# ينحصر انطباق حديث الثقلين ومصداقه الخارجي على الإمام محمّد المهدي الله المهدي

#### <mark>الدليل الثاني على وجود الإمام المه</mark>دي∰:

هـو نفس حديث الثقليان، حيث دّل على وجود الثقلين معاً في كل زمن، فإن النبي الله لم يترك الثقلين اللذين يجب التمسّك بهما لعدم الوقوع في الضلالة لبرهـة خاصة من الزمن، وإنما ترك هاتين الدعامتين والركنين والثقلين والعمديان بيان الأمة كأمـة إلى يـوم القيامة، وهما القرآن والعترة، فكما بقي القرآن ويبقى بين الأمة مانعاً من وقوعها في الضلالة إلى يوم القيامـة، كذلك يبقى أهل البيت الشخ فحديث الثقلين بنفسـه يدلّ على بقاء العترة المعصومة القرآن حتى قيام الساعة.

فالقرآن معصوم والقرآن باق مع الزمن، كذلك يجب أن تكون العترة. ومعنى ذلك بقاء رجل من العترة معصوم إلى يوم القيامة، وهذا ما يصحّح عقيدة الشيعة بوجود الإمام المهدي حتّى الآن وإلى أن يرث الله الأرض ومَن عليها،

حيث ينطبق حديث الثقلين بلا تكلف على وجود الإمام المهدي الموادي المو

إن قلت: إن القضية لا تثبت موضوعها ، فمن قال أن حديث الثقلين يقصد الإمام المهدي؟

قلنا في الجواب: ليست هناك دعوى أخرى بتمثّل المعصوم من العترة في غير الإمام المهدي أذا ينحصر انطباق حديث الثقلين ومصداقه الخارجي على الإمام محمّد المهدي حسبما يقول الشيعة الإماميّة.

ويؤيّد ما تقدم أو هو دليل آخر مستقلّ قوله يَيِّدُ: «وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض».

فالحديث ينفي بشكل مطلق مادياً ومعنوياً إفتراق العترة عن الكتاب، فهو في الوقت الدي دلّ فيه على عصمة أهل البيت المعصومين في ايضاً على وجود أهل البيت المعصومين في الخارج مع وجود القرآن، ومعناه كفاية وجود أحد المعصومين مع القرآن، وإلا لو نفينا وجود الإمام المهدي الآن لكان معناه إفتراق العترة عن القرآن مع عدم وجود المهدي، مما ينفيه قوله عن القرآن مع عدم وجود المهدي، مما ينفيه قوله عني : (وإنّهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض).

#### الدليل الثالث على وجود الإمام محمّد المهدي

إلى الآن هو قوله ﷺ فيما رواه المسلمون (مَن مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتةً جاهلية).

أو بما جاء في صحيح مسلم: مَن مات وليس في عُنقه بيعة مات ميتة جاهلية.

نستفيد من هذا الحديث ضرورة وجود إمام في كل زمان، فمن هو إمام الزمان للمسلمين في هذا العصر؟ وقد اشترطوا في الإمام أن يكون قرشياً وذلك لقوله (الأئمة من قريش) والذي استدل به خلفاء السقيفة، واشترطوا أيضاً أن يكون مجتهداً وعادلاً كي لا يجور في الحكم.

ونستفيد من هذا الحديث أن الإمام يجب ان يكون واحداً وهذا ما اشترطه العلماء في بحوثهم حول الإمامة، وكذلك يُشترط أن يكون حياً، وهدا هو ظاهر الحديث الذي يشترط أن تكون بيعة في العنق، وهو كناية عن اللزوم، والبيعة كناية عن حقّ الطاعة الذي يعطيه الإنسان المسلم لإمامه، ومن المعلوم أن المسلمين في هذا العصر لم يلتزموا بإمامة حكّامهم. نحن نريد إماماً حياً قرشياً عالماً عادلاً واحداً يجتمع المسلمون على المامة، وهذا لم يحصل منذ انقضاء الخلافة العباسية حسب زعمهم (إلا

فمن هو الإمام في هذا الزمان؟

وذلك لأنه واحد لا اثنان، وهو قرشي لأنه من بني هاشم، وهو عالم أخذ العلم كما أخذه آباؤه المعصومين، وهو عادل لأنه يملأ الأرض قسطاً وعدلاً فلابد أن يكون عادلاً.

أريد القول: إمّا أن يعترفوا بوجود محمّد

# نحن نريد إماماً حياً قرشياً عالماً عادلاً واحداً يجتمع المسلمون على إمامته

المهدي الآن في هذا العصر كإمام، إلا كانوا بلا إمام وقد يموتون ميتة الجاهلية حسب الأحاديث الصحيحة التي يوردونها.

أن عدم وجود إمام للمسلمين في هذا العصر تنطبق عليه الاحاديث (من مات وليس في عنقه بيعة أولا يعرف إمام زمانه) يعني عدم حجية هذه الأحاديث وبالتالي كذبها او كذب صاحب الشريعة والعياذ بالله ولايلتزم بذلك المسلمون.

إذاً إمّا أن يقولوا بما يقول به الشيعة من وجود الإمام محمّد المهدي في هذا العصر تفسيرا لهذه الأحاديث وإما أن يطعنوا في الأحاديث، والمفروض أنهم صححوا هذه الأحاديث أو وردت في الصحاح وإذا نفى كل المسلمين وجود الإمام في هذا الزمان تكون الأمة قد اجتمعت على ضلالة وقد نفى في اجتماع الأمة على الضلال بيد أن الشيعة يقرون بوجود إمام الزمان وهو محمّد المهدي فل فلم تجتمع الأمة على ضلال وإنكار إمام الزمان ضلال حسبما ورد في الاحاديث المتقدمة (من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية).

وهنا أنقل نص هذه الأحاديث:

أخرج مسلم في صحيحه والبيهقي في سننه والهيثمي في مجمع الزوائد والتبريزي في مشكاة

المصابيع والالباني في السلسلة الصحيحة وغيرهم عن النبي الله الله قال: من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية.

صحیح مسلم ۱۲۷<mark>۸/۳ کتاب الأمارة باب ۱۳</mark> ۶ ۵۸.

السني الكبرى ٨/١٥٦ مجمع الزوائد ٥/٨٥ مجمع الزوائد ٥/٨٨ حركة المصابيح ٢/٨٨٠ ٢٦٤ ٣ سلسلة الاحاديث الصحيحة ٢/١٥٧ح ٩٨٤.

وأخرج أحمد في السند والهيثمي في مجمع الزوائد وأبو داود الطيالسي في مسنده وأبن حيان في صحيحة وأبو نعيم في حليته والمتقى الهندى في كنز العمال وغيرهم عنه على اله قال: من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية مسند أحمد ٤/٩٦ مجمع الزوائد ٥/٢١٨ مسند الطيالسي ص٢٥٩، الاحسان بترتيب صحيح ابن حيان ٧/ ٤٥ حلية الأولياء ٢٢٤/٣، كنز العمال ١١٨/١٦٦، ٤١٤/٥٤ ح١١١/١٤، ومن رواية اخرى عن الهيثمي وابن عاصم ان النبي عَلَيْ قال (من مات وليس عليه إمام مات ميتة الجاهلية) مجمع الزوائد /٢٢٤، ٢٢٥، كتاب السنة ص٤٨٩ ، ح٥٧ قال الالباني: إسناد حسن ورجال ثقات وفي رواية أخرى: (من مات وليس عليه طاعة مات ميتة جاهلية) مسند أحمد ٤٤٦/٣ كنر العمال ١٥/٦ ح /١٤٨٦ كتاب السنة ص٤٩٠ ح ١٠٥٨ ، المطالب العالية ٢/٨/٢ أما اشتراط القرشية في الإمام وذلك لقول النبي عَلَيْنُ : (الأئمة من قريش) أخرجه أحمد بن حنبل في مسنده ٤/٣ ، ١٨٣ ، ١٢٩/

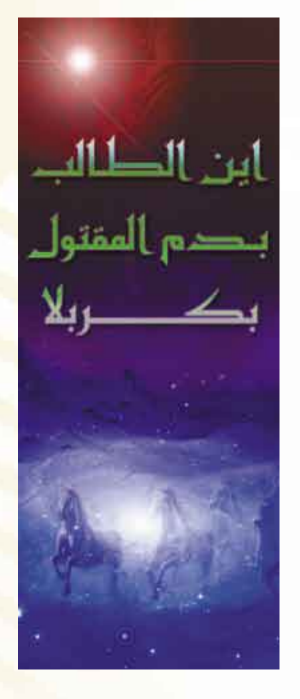
إن عدم وجود إمام للمسلمين في هذا العصر تنطبق عليه الاحاديث (من مات وليس في عنقه بيعة أولا يعرف إمام زمانه) يعني عدم حجية هذه الأحاديث

٤٢١ والطيالسي في مسنده ص١٢٥، ٢٨٤ والحاكم في مستدركه ٤/١/٥ وصحيحه ووافقه الذهبي وأخرجه السيوطي في الجامع الصغير ١/٠٨١ ، أبونعيم في حليته ١٧١/ ٥/٧ ، ٨/ ٨ ، ٢٤٢/٢٤٢ والهيثمي في مجمع الزوائد/١٢٩ والبيهقي في السنن الكبرى ٤/٣ ، ١٢١ / ٧٦ والطبراني في المعجم الصغير ١٥٢/١ والألباني في صحيح الجامع الصغير ١/٤ ٥٣. قال أبو نعيم في الحلية ١٧١/٣: هذا حديث مشهور ثابت من حديث أنس ، وقال البيهقي في السنن ١٢١/٣ مشهور من حديث أنس، وعده من الأحاديث المتواترة السيوطي في قطف الأزهار المتناثرة ص٢٤٨ والكثافي في نظم المتناثر ص١٦٩ وابن حزم في الفصل في الملل و الأهواء و النحل ١٥٢/٤ وغيرهم، واستقصى الألباني طريق هذا الحديث وصححها في إرواء الغليل ٢٩٨/٢ ٣٠/٢ ونفى الشك في تواتر الحديث قال المناوي : ذهب الجمهور إلى العمل بقضية هذا الحديث فشرطوا كون الإمام قرشيا. فيض القدر٣/١٨٩ و<mark>قيال قال عياض: اشتراط كون الإمام قرشياً</mark> مذهب كافة العلماء عدوها من مسائل الاجماع ولا اعتداد بقول الخوارج وبعض المعتزلة ، وقال

# في كثير من الأحاديث المتقدمة ورد أن بقاء أهل البيت الملك أمان لأهل الأرض فلعل في بقائله الأرض فلعل في بقائله الأمان لهذه الأمة من الأخطار الامان لهذه الأمة من الأخطار الشديدة الماحقة لوجودها.

ايضاً به اأي بهذا الحديث وأحتج الشيخان يوم السقيفة فقبله الصحب وأجمعوا عليه. فيض القدير ٣/ ١٩٠.

ونصّ أيضاً على أشتراط القرشية في الإمام عبــد القاهر البغدادي الفــرق بين الفرق <mark>ص٣٤٩</mark> وابن حــزم في ال<mark>فصل في الملــل والاهواء والنحل</mark> ٤/١٢٥ المحلى ٨/٠٢٤ والتفتازاني في شرح المقاصد ٥/٢٤٣ والماوردي في الأحكام السلطانية ص٣٦ <mark>والغ</mark>ز ا<mark>لى فى قواعد العقائد</mark> ص٢٣٠ فا<mark>نظ</mark>ر ايها القار<mark>ئ الواعي بعين العدالة</mark> أين تجد شروط هذا <mark>الإمام</mark> ؟ وف<mark>يمن تجدها؟ إمام</mark> إذا لـم أبايعه سـوف أموت ميت<mark>ـة جاهلية ، فمن</mark> المؤكـد انه إمام حـق أرا<mark>ده الله تعالى ونصبه وإنه</mark> يقود الى الإسلام الحق ثمّ انه من قر<mark>يش ، فالامام</mark> الشرعي الهادي القرشي لا ي<mark>نطبق في هذا الزمان</mark> إلا على ما يعتقده الشيعة في الإمام محمّد بن الحسن العسكري عليتاه ، وثمة سوأل يفرض نفسه وهـومـا الفائدة من إمام <mark>غائب لا نحظى بشـرف</mark> خدمته ؟ والجواب ما دام الدليل الموثوق قام على وجـوده فــلا معنى للســؤ<mark>ال عن فائــدة وجوده لان</mark>



# نحن ابناء الدليل نميل حيث يميل وقد قام الدليل كما تقدم على وجود الإمام المهدي الآن

المسألة هنا مسألة غيبية ترتبط بقانون الله تعالى ومنهجه للامة فلا نفهم كل ما يفعله الله تعالى، ومع ذلك قد ندرك بعض الحكم من وجوده المقدس سلام الله عليه.

ا. لعل في بقائه هكذا امتحان لهذه الأمة ، هل هي تعترف بوجوده الألالة على وجوده أم تصرعلى الانكار؟ وقد خلق الله الناس للامتحان ثمّ التكامل.

٢. في كثير من الأحاديث المتقدمة ورد أن بقاء أهل البيت بي أمان لأهل الأرض فلعل في بقائدة الامان لهذه الأمة من الأخطار الشديدة الماحقة لوجودها.

٣. لعل الله تعالى يسدد بوجوده بعض علماء الأمة وصالحيها إلى الطريق الصالحة في الحياة، فعلى أي حال نحن ابناء الدليل نميل حيث يميل وقد قام الدليل كما تقدم على وجود الإمام المهدي الآن.

قال الأرض فاذا نهب أهل الأرض فاذا نهب أهل الأرض فاذا نهب أهل بيتي ذهب أهل الأرض) فضائل الصحابة، أحمد بن حنبل ح٢/١٧٦ حديث ١١٤٥ جواهر العقدين ٢/٩٥٦ ذكر الخامس أنهم امان الامة وجاء ذلك بألفاظ أخرى.

وقال الإمام علي في نهج البلاغة في وصيته لكميل النخعي: اللهم بلى لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة إما ظاهراً مشهوداً (مشهوراً) وإما خائفا مغموراً لئلا تبطل حجج الله وبيناته. وهذا الكلام مؤيد للأحاديث المتقدمة التي نصت على وجود الإمام في كل عصر، وهناك بعض علماء العامة وافقوا الشيعة في وجود الإمام محمد المهدي الآن وفي ولادته وانه هو ابن الحسن العسكرى وإليك بعض أسمائهم:

1. محمد بن طلحة الشافعي (٥٨٢ – ١٥٣هـ) ذكر ذلك في كتابه (مطالب السؤول) في الباب الثاني عشر راجع ترجمته في كتاب «العبر في خبر من غبر» للذهبي ٣/٦٣ وطبقات الشافعية للسبكي ٨/٣٠، شندرات الذهب ٥٩٧٠، البداية والنهاية ١٥١/١٣.

٢. محمّد يوسف محمّد الكنجي الشافعي
 ١٥٨هـ ذكر ذلك في كتاب البيان في أخبار صاحب الزمان في الباب الأخير منه في الدلالة
 عن جواز بقاء المهدي منذ غيبته راجع ترجمته في كتاب الوافي بالوفيات ١٥٤/٥٥
 ومعجم المؤلفين ١٢/١٣٤، الأعلام ٧/٠٥٠.

7. عليّ ابن محمّد المشهور بأبن الصباغ المالكي (١٨٤-٥٥٨هـ) ذكر ذلك في كتابه المالكي المهمة في الفصل الثاني عشر منه ص٢٨٦-٢٨٧ راجع ترجمته في الأعلام للزركلي ٥/٨، معجم المؤلفين ١٧٨٧.

٤. سبط ابن الجوزي (٥٨١ ـ ١٥٤هـ) ذكر

ذلك في كتابه (تذكرة الخواص) في الفصل المعقود للأمام المهدي ص٣٢٥ راجع ترجمته من شدرات الذهب٥ / ٢٦٦ الاعلام / ٢٤٦ ، وميان الأعيان ٢/٢٤٦ ، وفيات الاعيان ٢/٢٤٢ . البداية والنهاية ٢٤٤/٠ .

0. عبد الوهاب الشعراني (۸۹۸–۹۷۳هـ) ذكر ذلك في الباب الخامس والستين من الجزء الثاني من كتابه (اليواقيت والجواهـ في عقائد الأكابر ٢/٢٥ ونقلـه الصبان فـي إسـعاف الراغبيـن ص٤٥١ ترجم للشعراني في شذرات الذهب ج ١٠ ص٤٤٥ معجـم المؤلفيـن ٢/٨٢٦ جامع كرامات الأولياء ٢/٤٢٢.

7. محي الدين بن عربي (٥٦٠ – ٦٣٨ه) ذكر ذلك في الباب السادس والستين وثلاثمأة من كتابه الفتوحات الملكية ترجم لابن العربي في ميزان الأعتدال ١٩٠٥ الوافي بالوفيات ٤/١٧٧ فوات الوفيات ٣١١/٥ لسان الميزان ٥/١١٣ شندرات الذهب ٥/٠١ جامع كرامات الأولياء ١١٨٨١ ذائرة المعارف الإسلاميّة ١/٢٣١ سير اعلام النبلاء ٢٨١/٢ الاعلام ٢٨١/٢.

٧. صلاح الدين الصفدي (٦٩٦-٤٧هـ)
 ذكر ذلك في كتاب شرح الدائرة عن ينابع المودة
 ص١٤٤ ج ٨ص٢٤٣ له ترجمة في طبقات الشافعية
 الكبرى ١٠/٥شـذرات الذهب العبرة في خبر من
 غبر ٤٠/٣٠ البداية والنهاية ٤١/٢٢٧ الاعلام
 ٢٠٥/٣ معجم المؤلفين ٤/١١٤.

۸. محمّد بن عليّ بن طولون (۸۸ ـ ۹۵۳هـ)
 نـص على ذلك فـى كتابه (الأئمـة الاثنا عشـر)

ص١١٨في ابيات ساقها <mark>من نظمه وهي:</mark>

عليك بالائمة الاثني عشر

من آل بيت المصطفى خير ا<mark>لبشر</mark> أبو تراب حسن حسين

وبغض زين العابدين شين

محمّد الباقر كم علم درى

والصادق أدعُ جعفراً بين الورى موسى هو الكاظم وابنه عليّ

لقبه بالرضا وقدرُه على محمّد التقى قلبه معمورُ

على التقى دره منثور والعسكريُ الحسُّن المطهر

محمّد المهدي سوف يظهر لمهدي سوف يظهر ٢٨٥٠ الله ترجمة في شندرات الذهب ج ٢٩١٠ معجم الكواكب السائرة ٢٨٢٠ ، الاعلام ٢٩١٠ معجم المؤلفين١١/١٥.

٩. الشيخ ابن حجر الهيثمي المكيّ الشافعي المتوفي سنة ٩٧٤ هـ قال في الصواعق بعد ذكر بعض حالات الأمام أن محمّد علي : (ولم يخلف غير ولده أبي القاسم محمّد الحجة وعمره عند وفاة أبيه خمس سنين لكن أتاه الله الحكمة).

10. القاضي فضل بن روزبهان شارح المسائل للترمدي وصاحب كتاب ابطال نهج الباطل في رد كتاب كشف الحق ونهج الصدق والصواب تصنيف العلامة الحلي قال القاضي فضل بن روزبهان في المسائلة الخاصة من القسم الثالث في شرح قول العلامة المطلب الثاني في زوجته وأولاده ...الخ ماهدا لفظه: أقول ماذكر من فضائل فاطمة

صلوات الله على أبيها وعلى سائر آل محمد والسلام أمر لا ينكر فان الانكار على البحر برحمته وعلى البر بسعته وعلى الشمس بنورها وعلى الانوار بظهورها وعلى السحاب بجوده وعلى الملك بسجوده إنكارا لايزيد المنكر الا الأسنهزاء به ومن هو قادر على أن ينكر على جماعة هم اهل السداد وخزان معدن النبوة وخفاظ اداب الفتوة صلوات الله وسلمة عليهم ونعم ما قلت فيهم منظومًا.

سلام على المصطفى المجتبى
سلام على السيد المرتضى
سلام على ستنا فاطمة
من أختارها الله خيراً لنا
سلاماً من المسك أنفاسه

على الحسن الألمعى الرضا سلاماً على الادرعي الحسين

<u>شهی</u>د بری <mark>جسمه کربلا</mark>ء

سلام على سيد العابدين

عليّ بن الحسين المجتبى سلام على الباقر المهتدى

سلام على الصادق المقتدى سلام على المادة المقتدى سلام على الكاظم الممتحن

رضي السجايا إمام التُقى سلام على الثامن المؤتمن

على الرضا سيد الاصفيا سلام على المتقى التقى

محمّد الطيب المرتجى

سلام على الاريحي النقي

علي المكرم هادي الورى

سلام على السيد العسكري

إمام يجهز جيش الصفا

سلام على القائم المنتظر

أبي القاسم القرن نور الهدى سيطلع كالشمس في غاسق

ينجيه من سيفه المنتظى ترى يملأء الأرض من عدله

كما ملئت جور أهل الورى سلام عليه وأبائه

وانصاره ما تدوم السماء المؤرخ ابن الوردى قال في نور الابصار في الباب الثاني ص١٥٣ وفي تاريخ ابن الوردى ولد محمّد بن الحسن الخالص سنة خمسين ومائتين.

17. السيد مؤمن بن حسن الشبلنجي صاحب كتاب نور الابصار قال في هذا الكتاب في الباب الثاني ص١٥٢ فصل في ذكر مناقب محمد بن الحسن الخالص بن علي الهادي بن محمد الجواد بن عليّ الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن عليّ زين العابدين بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب العابدين بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب موسى وقيل صقيل وقيل سوسن وكنيته أبو القاسم ولقبه الإماميّة بالحجة والمهدي والقائم والمنتظر وصاحب الزمان وأشهرها المهدي.

17. الشيخ النسابة أبو الفوز محمد أمين البغدادي السويدي صاحب كتاب سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب فانه ذكر أسماء الأئمة الاثني عشر وبعض فضائلهم ومناقبهم وذكر الأمام الحسن العسكري في ص ٧٧-٨ وقال في ص٨٧ في خط الحسن العسكري (محمد في حكان مربوع القامة حسن الوجه والشعر أقنى وكان مربوع القامة حسن الوجه والشعر أقنى الانف صبيح الجبهة).

16. صاحب شدرات الذهب أبو الفلاح عبد الحي بن العمار الحنبلي المتوفي سنة ١٠٨٩ صرح بولادته في الجزء الثاني من هذا الكتاب ص١٤١ وص١٤٠ وص١٤٠٠.

10. الشيخ أحمد الفاروقي النقشبندي المعروف بالمجدد في الألف الثاني كما نقل في العبقري الحسان عن كتابه المكاتيب (ج ٣ المكتوب ١٢٣).

17. أبو الوليد محمّد بن شحنة الحنفي قال في تاريخه المسمى بروضة المناظر في أخبار الأوائل والأواخر المطبوع بهامش مروج الذهب في المطبعة الأزهرية المصرية سنة ١٣٠٣/ج١ ص٤٢ وولد لهذا الحسن ثاني عشرهم ويقال له المهدي والحجة محمّد ولد في سنة خمس وخمسين ومائتين، وقد ذكر الميرزا حسين النوري في كتابه كشف الأستار أسماء أربعين من علماء أهل السنة الذين عثر على بعض كتبهم الذين يعترفون فيها بان الإمام محمّد بن الحسن

العسكرى المَيْكُ هو المهدى المنتظر مع اعترافه رحمـة الله عليـه بقلة المصادر ال<mark>تــى لديه وكثرة</mark> كتب العلماء أهل السينة وتفرقها في البلدان ولعل من وقف على أكثرها يجد اضعاف هذا العدد وقال عبد الوهاب الشعراني في كتابه اليواق<mark>يت</mark> والجواهر) بعد كلام طويل ....فهناك يترق<mark>ب</mark> خروج المهدي وهو من أولاد الإمام حسن العسكري ومولده النصف من شعبان سنة للعسكري ومولده العسكري خمسة وخمسين ومائتين هجرية وهو باق الى أن يجتمع بعيسي بن مريم ﷺ فيكون عمره إلى وقتنا هذا هو سين<mark>ة ثمان وخمسين وتسعمائة ،</mark> سبعمائة سنة وست سنين هكذا اخبرني الشيخ حسن العراقي<sup>(٢)</sup> المدفون فوق كوم <mark>الريش المطل</mark> على بركة الرط<mark>ل بمصر المحروسة عن الإمام</mark> المهــدى حين اجتمع به ووا<mark>فقه على ذلك ســيدى</mark> على الخواص.

أقول راجع كتاب منتخب الأثر في الأمام الثاني عشر لسماحة الشيخ الصافي سلمه الله فأنه ذكر عشرات من علماء العامة الذين اقروا بولادة الإمام المهدى وفيما ذكرناه كفاية.

#### الهوامش

١ ـ سورة الحشر/ الاية٧.

٢ ـ سورة التوبة / الأية ١١٦.

٣- ذكر قصة لقائه بالأمام المهدي <u>في جامع كرامات</u> الأولياء 1/ · . . .

# الانتظار

# شبهات وردود

#### السيد محمد القبانجي

باحث اسلامي، مدير مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي

قد يتصوّر البعض أنّ الشبهة لا يكون لها موقع ولا تجد لها

منفذاً إلاَّ في الأمور الشائكة والقضايا التي يمكن النقاش والأخذ والعطاء <mark>في مرتكزاتها ، وبعبارة ثانيـة أنّ مدار</mark> الشبهات ينحصر في القضايا اللايقينية والتي يكون للشك فيها مجال واسع. لكن هذا التصوّر خاطيء وبعيد عن الواقعية تماماً فما أكثر القضايا البديهية والأمور اليقينية التي علقت فيها الشبهات، وأنشبت فيها الأوهام مخالبها ، بل يمكننا القول أنّ القضية كلمّا كانت واضحة وجليّة تترادف عليها الشبهات وتزداد الشكوك في كلّ مجالاتها وكافة مرتكزاتها كما هو الحال في وجود الله تعالى.

وقضيّة الانتظار من هـذا القبيل فانّها مع <mark>ثبوت يقينيّنها وصدقها</mark> تواتراً نصيّاً ودليلاً <mark>عقلياً لكنها لم تخل من توافر الشبهات وترادف</mark> الشكوك عليها بشكل خاص فضلاً عن التشكيك

بأصل قضيّة الامام المهدى الله وللاختصار نذكر نماذج من هذه الشبهات ونجيب عليها إن شاء الله تعالى: ـ

#### ١ ـ الشبهة الاولى: <mark>الانتظار اختراع العقل الانهزامي</mark>

يقولون :إنّ عقيدة الانتظار إنما هي نسيج من التخيلات زرعتها الروح الانهزامية في عقل الانسان ووطّد لها عجز الانسان المسلم عن تغيير الواقع المنحرف الذي ابتعد عن مباني الرسالة وقيم الدين الحنيف، كما ساعد على ذلك جهل المسلم بالكيفية والطريقة التي تمكنّه من الخلاص من هذا الواقع المرير ، لذلك اخترعت مخيّلته فكرة يوم الخلاص وانتظار المخلِّص وما إلى ذلك من المفاهيم التي لا حقيقة لها على أرض الواقع (وبهذا تكون عقيدة المهدى حيلة من حيل الدفاع النفسى تلجأ إليها النفوس المظلومة العاجزة لازاحة التوتّر، وتخفيف الشعور بعدم الأمن الذي يفرضه الظالمون).

يقول أحمد أمين في مقدمة كتابه (المهدي والمهدوية) ص١٥:

(إنّ الدنيا في الشرق والغرب مملوءة ظلماً وذلك في كلّ العصور، وقد حاول الناس كثيراً أن يزيلوا الظلم عنهم ويعيشوا عيشة سعيدة في جوِّ مليء بالعدل فلم يفلحوا أمّلوا، فلمّا لم يفلحوا أمّلوا، فكان من أملهم إمام عادل، إن لم يأت اليوم فسيأتي غداً وسيملأ الأرض عدلاً، وستتحقق على يديه جميع الآمال).

ويقول عبد الله بن آل محمود رئيس المحاكم الشرعية في دولة قطر في كتابه (لامهدي ينتظر...) (وأخذوا ـ يقصد الكاتب هنا ابن سبأ وأتباعه ـ في نشرها (أي فكرة الانتظار) في مجتمع الناس حتى لا يفقدوا الأمل الذي يرتجونه بزعمهم في إرجاع الحكم إلى أهل البيت ليزيلوا عنهم الظلم من قبل خصومهم بنى أمية ..).

هذه خلاصة ما يثيرونه من شبهات.

وعادة ما تنشأ الشبه وتحوم الشكوك في مختلف المجالات العلمية والعقائدية إذا ما حصل فصل بين حلقات الموضوع الواحد وأُخذت النظرة أحادية التوجه وفي حلقة ضيقة من دون امتداد المفردات الأخرى ومن دون نظرة علمية فاحصة إلى باقي حلقات الموضوع، نعم فان لهذه النظرة الأحادية تبعاتها على الرؤية الفاحصة والروح العلمية المتسمة بالموضوعية، إذ نجد أن تواجدها يغيب في خضم مخلفات أمثال هذه النظرات الضيقة، إذن لابد في كل موضوع ولكي ترفع عنه جميع الشبهات وتغلق أمامه كافة الشكوك. من النظر اليه بجميع مفرداته كوحدة مترابطة متكاملة وأجزاء متواصلة متراصة فيما بينها، وبطبيعة الحال لا تشذ قضيتنا ولا تستثني

من هـذا العموم، فحينما ينظر لقضية الانتظار منفصلة عن بقية أجزاء الموضوع وفي رؤية مستقلة لا ترتبط مع الحلقات الأخرى. فلابد أن تعتورها الشبكوك وتحوم حولها الشبهات والأوهام. أما إذا كان للتاريخ مجاله الرحب وبابه الواسع لكي يدلي بدلوه في مثل هذا الموضوع، وإذا كان للعنصر الروائي والحديثي مشاركته الفاعلة أيضاً في صياغة التركيبة الاساسية لهذا الموضوع، وكان للجانب القرآني أثره الملموس في بيان ووقوع بل وضرورة هذه القضية..

أقول: لو كان لهذه الأمور مشاركتها، وبعبارة أخرى لو نظر إليها الانسان قبل أن ينبس ببنت شفة إذن لسارع إلى الاقتناع بأصل الفكرة، وآمن بهذه العقيدة (الانتظار) من دون لف ودوران، بل أنتي لا أتصور أن يعترضه الريب أو تتسرب إليه أمثال هذه الأوهام.

الجواب:

#### فلذا يمكننا هنا أن <mark>نذكر ـ وفي معرض</mark> الاجابة ـ عدة نقاط:

1. النظر إلى الأدلة العقلية والنقلية يؤكد ويدلّل على صحّة عقيدة المهدي الله ولا تتمكن هذه الوريقات من سرد واستيعاب حتى بعض الأدلة فهي مذكورة في مظانها فليراجع من أحبّ ، ولكن الذي أودّ الاشارة إليه هو حصول الاجماع وثبوت التواتر من الطرفين. شيعة وسنة على هذه الحقيقة وصحّتها عند المسلمين وأخذها من رسول الله وحتى صرّح مدير إدارة المجمع الفقهي الاسلامي (محمد المنتصر الكتاني) الامانة العامة لرابطة العالم الاسلامي ، مكة المكرمة بذلك فقال: (...

وقد نصّ على أن أحاديث المهدى متواترة جمع من الأعلام قديماً وحديثاً منهم: السخاوي في فتح المغيث، ومحمد بن أحمد السفاويني في شرح العقيدة، وأبو الحسين الآبري في مناقب الشافعي، وابن تيمية في فتاواه، والسيوطي في الحاوي ، وإ<mark>دريس العراقي المغربي في</mark> تأليف له عن المهدي، والشوكاني فى التوضيح فى تواتر ما جاء فى المنتظر والدّجال والمسيح، ومحمّد بن جعفر الكتاني في نظم المتناثر في الحديث المتواتر، وأبو العباس ابن عبد المؤمن المغربي <u>في الوهم المكنون من</u> كلام ابن خليدون...) إلى آخر كلامه.

Y - لندع الدليل العقلي والنقلي بكلا شقيه جانباً وننظر إلى الشبهة من جهتها التحليلية بعيداً عن عالم الأدلة المتداولة فان لها مظانها الخاصة كما ذكرنا ، فالشبهة قائمة على حصر الايمان بعقيدة (انتظار المهدي والمخلّص) بحالة الشعور بالضعف والاستكانة ، وهذا يستلزم عدة نقاط لا يلتزم بها صاحب الشبهة.

أ. إذا كانت هذه الشبهة صادقة ولها حقيقة في عالم الواقع فلماذا نجد إيمان المذاهب الأخرى

بعقيدة الانتظار مع تلك المذاهب كانت مدعومة ومؤيدة من قبل حكّام عصورهم، والحال أنهم لم يلاقوا العذاب ولم يترادفهم الهوان والاذلال، فمن أين نبع الايمان بهذه العقيدة عندهم؟ علماً أن هؤلاء يشكّلون أكثرية المسلمين من الناحية العددية، وربما يحلو للبعض أن يرمي المسلمين بالتهاون في عقائدهم، يقول عبد الكريم الخطيب في يقول عبد الكريم الخطيب في ينتظرونه) كان للآراء المتطرّفة من فرق الشيعة... ما أشاع بين

قبل الشيعة بحسب
الاختلاط والمعاشرة.
ويقول آخر (نحن لا نشك
في أن عقيدة العامة من أهل
السنة، بل وكثير من الخاصة،
إنما هي أثر شيعي تسرّب اليهم،
فعملت فيه العقلية السنية بالصقل

المسلمين من أمر المهدى

الذي يظهر...) ص١١٢،

ويدعى أنّ هـذه العقيدة

إنما تسرّبت إليهم من

والتهذيب) المهدية في الاسلام/١٧٥/ سعد محمد حسن الأزهري.

ولكن هذا لا يمكن الركون اليه والتصديق بصحّته لما نعرفه من تشدّد هولاء العلماء وحذرهم من الشيعة والابتعاد مهما أمكن عن أفكارهم.

ويكفي للتدليل على شدّة حذرهم وتوجّسهم من الطائفة الشيعية هو نبذهم ما ندب اليه الشيارع وجاء به الدين الحنيف مع اعترافهم بذلك ـ ليس لشيء إلاّ لتمسك الشيعة به ، فكيف تريدهم أن يتقمصوا ويتمسكوا بعقيدة باطلة ـ كما يدعون أخترعها الشيعة ، إن هذا إلاّ عجبٌ من القول وزورٌ.

ب. إنّ هــؤلاء ـ أصحــاب الشـبهة ـ حينمــا رأ<mark>وا</mark> أمامهم أمرين أحدهما وجود فكرة الانتظار في أوساط المسلمين كحقيقة لا يمكن أن يتنصل منها أو يتغافل عنها ، وثانيهما أنّ هذه العقيدة تتمركز بشكل جلى وواضح بجميع معالمها وجوانبها في الطائفة الامامية ال<mark>اثني عشرية</mark>. وإن كان<mark>ت</mark> موجودة في جميع الطوائف والمذاهب الاسلامية الأخرى ـ وبما أنّ هذه الطائفة عانت الويلات منذ غرسها ونشوئها على يد رسول الله ﷺ وأهل بيته الكرام وإلى يومك هذا ، لذلك كرّس هؤلاء - أصحاب الشبهة - جهودهم لربط الأول بالثاني من دون ارتباط بينهما ، وأقاموا معلولاً من دون علة ، وأثبت وا نتائج من دون أسباب ، فمن حقنا ومن حق أي منصف يحترم عقله أن يتسائل: ما هـو الدليل علـى أنّ حالة الضعف والـذّل والعذاب المصاحب للطائفة الشيعية هو الذي ولَّد حالة الانتظار وغرس في نفوس الشيعة هذه العقيدة؟ وفى الحقيقة إنّ هذا النقص الحاد ف<mark>ى الاستدلال</mark> يواكب أغلب القضايا التحليلية حيث تتعثر أثناء القيام بوظيفتها في حال انفرادها بالتنظير واستخلاص النتائج، فالقضايا التحليلية لا يمكن أن تستقل في فرز النتائج، بل لابدّ لها

من الاعتماد على أوليات القضية المراد تحليلها وتسليط الأضواء عليها ، ومن ثمَّ دعم هذه الأدلة بمؤيدات وشواهد تحليلية.

ج - الملاحظ لهذا التحليل والكيفية المتبعة في استخلاص النتائج يتضّع له وجه الشبه جلياً بين هـذا التحليل وبين تفسير الماديين للدين وكيفية تحليلهم له ، يقول الشهيد الصدر في إقتصادنا: (وكان من الشائع في أوساط المادية ، أنّ الدين نشأ نتيجة لعجز الانسان القديم وإحساسه بالضعف بين يـدي الطبيعة وقواها المرعبة ، وجهله بأسرارها وقوانينها...).

(فالمضطهدون هم الذين ينسبجون لأنفسهم الدين الذي يجدون فيه السلوة، ويستشعرون في ظلّه الأمل، فالدين إيديولوجية البائسين والمضطهدين، وليس من صنع الحاكمين).

فـلا أدري إن كان هؤلاء المشـككون في قضية وعقيدة الانتظار من المسلمين، كيف يجيبون على الاشـكالية المطروحة من قبل الماديين على الدين؟ وكيف يتخلّصون من هذه الرؤية التحليلية المشابهة الى حدِّ كبير لرؤيتهم المادية التحليلية وتفسيرهم فيما أعدّوه من الجواب في مسألة الدين وإبطال مزاعم الماديين في استنتاجهم وتحليلهم في قضية يكون جواباً على شبهاتهم المطروحة في قضية الامام المهدي وعقيدة الانتظار. ولنا أن نسـجل على هذه الشبهة جهلها التاريخي في نشـوء عقيدة الانتظار إذ من المسلم به أنها تولدت لدى المسلمين قبل بروز الشيعة كطائفة يشار إليهم وإن كان هناك أناس قد وصلوا القمة في الايمان يتشيعون لعلى الله على عصر الرسالة.

إذ في زمن رسول الله ﷺ وسلم نراه مصرحاً ورافعاً صوته عالياً بضرورة ال<mark>ايمان بالمهدى وان</mark> المنكر له يعد كافراً. بل أكثر من هذا فان انتظار المهدي الموعود هو عقيدة الانبياء والمرسلين

فقد جاء في الحديث الشريف عن محمد بن الفضيل عن ابي الحسن الرضاي : قال: سألته عن الفرج؟ قال: أن الله عز وجلّ يقول ﴿انتظروا اني معكم من المنتظرين ﴾.

وعن أحمد بن محمد بن ابى نصر قال: قال معكم رقيب ﴾.

الرضايع: ما أحسن الصبر وانتظار الفرج أما سمعت قول الله عزّ وجلّ ﴿وارتقبوا اني ﴿فانتظروا اني معكم

من المنتظرين ﴾ فعليكم بالصبر فانه انما يجيء الفرج على اليأس فقد كان الذين من قبلكم اصبر منكم.

وبما تقدم من الاجابات يتضح الجواب حول الشبهة الثانية في هـذا الموضوع والتي تدعى أنّ عقيدة الانتظار إنما هي صنيع السلطات الحاكمة وغداء الحكومات الجائرة التي

مرت في تاريخ الاسلام الي شعوبهم المضطهدة البائسة كي تنسي مطالبها ودورها السياسي وتستسلم لواقعها المرير، فعقيدة الانتظار إنما

كما سبق الأشارة إليه ، قال تعالى ﴿فَقُل إنَّما <mark>الغيبُ لله فانتَظروا إنَّى مَعَكُم منَ المنتَظرين﴾. </mark> یونس: ۲۰۰.

هى أحبولة تنسجها السلطات للصيد.

ويزعم هـؤلاء (أنّ الحـكّام المستبدين أيضاً عرفوا رغبة الناس الحقيقية للحق وإقامة العدل. فسعوا متعمدين لالهاء الجماهير بعقيدة خرافية لا أساس لها... ليعيش المغبونون على أمل، وان تشتغل قلوب المظلومين بالأمل

بالمنشود ويتفرغ الظالمون

لنهب خيرات الله ونعمه

في الأرض فيعيشوا فيها فساداً وبالتالي تكون فكرة المهدي وهماً يتسلّى به المغبونون وتلهو قلوبهم عن عبث الخلمين الظلمة).

أقول: ممّا تقدم تظهر الاجابة وبوضوح حول هذه الشبهة أيضاً وانه لا ربط

للاستبداد في غرس هذه العقيدة

في قلوب المسلمين بل هي عقيدة الهية مستمدة من الكتاب والسنة.

## ً الشبهة الثانية: الانتظار عقيدة تزرع روح الاتكال

تزعم هذه الشبهة وأصحابها أن المنتظرين هم في الحقيقة حالة إجتماعية منبعثة عن روح الاتكالية والاعتماد على الغير، فهي عقيدة لها خطرها وضررها على المجتمع البشري، وتمثّل عقبة كأداء أمام التطور العالمي والعلمي.لما تمثله النفسية الاتكالية من روح إنهزامية غير صالحة

للقيام بمسؤلياتها وواجباتها تجاه ذاتها واتجاه الصالح العام. فالعجز عن تغيير الواقع هو الذي (خلق في النهاية إحساساً بالعجز والاستسلام واستغناء عن فكرة محاولة بشرية لاحداث التغيير والركون إلى الاله الذي سيحدث التغيير في الوقت المناسب بارسال المهدي المنتظر الذي سيسوى الأمور كافة على أحسن وجه

وخير ما يرام).

الجواب: هذه الشبهة كمثيلاتها لا تعتمد إلا على تحليل خاطىء للنظرية من دون دليل علمي بل من غير رؤية حتى ولوخاطفة وسريعة للتاريخ ومن دون دراسة للنفسية المنتظرة فلا ينق فليذا نقول: مع قراءة سريعة لتاريخ المنتظرين ونظرة تأملية في واقع الذهنية المنتظرة لا يبقى لهذه الشبهة عين ولا أثر وقد ذكرنا سابقاً بدة الهية مستمدة وفي ضمن فوائد الانتظار، ما للانتظار من أهمية بالغة في بعث روح الأمل وتجديد النشاط

وفي ضمن فوائد الانتظار، ما للانتظار من أهمية بالغة في بعث روح الأمل وتجديد النشاط عند المنتظر سواء الفرد أو المجاميع المؤمنة بهذه العقيدة فكيف ومتى وأنى كان الانتظار سبباً للاتكالية وهذا تاريخ الشيعة حافل بالمبادرات وسبباق إلى المكرمات في جميع ميادين العلم والعمل. فلا تجد علماً نافعاً إلا والشيعة لهم السهم الاوفر والحصة الأكبر فيه، بل اكثر من ذلك فلهم قصب السبق في تأسيس كثير من العلوم والمعارف الإسلامية والانسانية.

# الإمام المهدي في بشارات

# (<mark>العهد القديم) و(العهد</mark> الجديد)

#### كاظم صيهود النصيري

باحث اسلامي متخصص بالدراسات العبرية وآهل البيت الله على حدّ سواء، ذلك أن رسالة الإمام المهدي هي رسالة الإسلام

المداية البشرية في مجالات الحياة

الظروف الانسانية والفروق الموجودة بن

الشعوب دون إلغاء للصالح من عاداتها

وأفكارها ، بل تطويره والارتقاء به الى

المستوى السامي الذي جاء به الإسلام.

فالاسلام يدعو سكّان العالم إلى أن يكونوا أسرة واحدة تتبادل المنافع فيما بينها: «يا أيها الناس إنّا خلقناكم من ذكر وأُنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا......»(").

بينما نجد الموقف الاستكباري نابعاً من الحقد على كلّ ما يمت إلى الإسلام بصلة، لأن هذا العداء قديم ومستمر، فالصليبية لم تنس في يوم من الأيام ضحاياها، وأحزانها، فأخذت دولها وساستها يسلكون في ظل السلم سبل الكيد و المكر

إن العهد القديم «التوراة»والعهد الجديد «الانجيل»يطبعان تحت عنوان:

«الكتاب المقدس».

و (العهد القديم) عبارة عن تسعة وثلاثين سيفراً، أي: (كتاباً) (الأوالسيفار الخمسة الأولى منها منسوبة لنبي الله موسى الله وتسمى ب (التوراة).

أما «العهد الجديد» فيطلق على الأسفار المقدسة للديانة النصرانيّة ، وهو عبارة عما كُتب بالالهام والوحي بعد عيسى الله (")، ومن أهم اسفار هذا العهد مجموعة تسمى بد (الأناجيل». علماً بأن كلمة «عهد» في هاتين التسميتين ترادف الميثاق، فكلتا الطائفتين من الأسفار تمثل ميثاقاً وعهداً أخذه الله على الناس.

#### رسالة الإمام الهداية البشرية

يمكن القول أن ما ورد من بشارات حول الإمام المهدي القول أن ما ورد من بشارات حول الإمام المهدي القديم والجديد خصوصاً له أثر كبير على صعيد تصحيح النظرة المشوهة حول الإسلام

ما أمكنهم ذلك بحبك المؤامرات وإرسال البعثات التبشيرية لحرف المسلمين وتأسيس الجمعيات الهدّامة في البلاد الإسلاميّة باسم المدارس التعليمية والخدمات الإنسانية.(1)

لقد أثبت المسلمون من خلال تبنّى الإسلام لكل

الحضارات تعمقهم في البحث، حتى كانت خلاصة ذلك كله في الأندلس، التي قامت عليها نهضة أوربا الحديثة وفتوحاتها في العلم والاختراع. وفي<mark>ما</mark> يتعلق بالمدنيّة الغربية <mark>القائمة</mark> في الوقت ال<mark>حاضر ،</mark> فالإسلام يتقبل كل ما تستطيع أن تمنحه من خير ويرفض ما فيها من شرور <mark>وعزلة علمية أو مادية</mark> بعيداً عن معاداة الحضارات الأخرى معاداة شخصية عنصرية لإيمانه بوحدة البشرية. فإذا أراد أتباع الديانات السماوية التطلّع إلى القيم الموجودة في كتبهم والمتمثلة بأنبيائهم الميكا عليهم أن يتجهوا للتي هي أقوم «إنّ هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم »(°) وهذا ليخت<mark>صّ بالنف</mark>وس المتحررة من كافة قيود التعصب والعنصرية من أتباع الديانات التوّاقة لمعرفة الحقائق الدينية والعلمية. فالشرائع منذ آدم الله والى النبي الخاتم عليه هي واحدة متناسبة مع فطرة الإنسان ، علماً بأن تلك الشرائع باستثناء الشريعة الخاتمة كانت مختصة بذلك الزمان . والجدير بالذكر أن فكرة الإمام المهدي ﷺ التي نصّ عليها الرسول الاكرم تتطابق مع القضايا التاريخية في العهدين الخاصة بالامام المهدي على الرغـم مـن التشـويه واللبْس الـذي طرأ

عليها ، إلا أنه بعد ترجمتها وتحليلها من

الناحية اللغوية تظهر الحقيقة الناصعة

والجلية بأنه هو المقصود.

## بشارة أشعياً وزكريا (العهد القديم) بالإمام ﷺ

إنّ الايمان بوجود مصلح ومنقذ للبشرية لم يكن من تكهنات وتخيلات المذهب الإمامي، بل إن جميع الأديان والمذاهب تؤمن يذلك. فاليهودية تؤمن بوجود منقذ ومخلص يظهر في «جبل صهيون» وقد جاءت البشارة من «سفر أشعيا» لتشير إلى هذا المعنى:



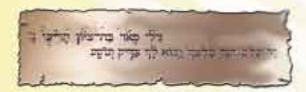
الترجمة العربية للنص العبري ستخرج بقية من القدس من جبل صهيون. غيرة ربّ الجنود ستصنع هذا.

التحليل اللغوي للنّص:

نلاحظ التطلّع إلى خروج المنق<mark>د مستقبلاً ، وهذا</mark> ما يتضح من خلال صيغة الاستقبال للفعل ستخرج والفعل ستضنع.

أمّا في سفر زكريا:

فقد ورد التأكيد على هذا المعنى:



إنّ الايمان بوجود مصلح

ومنقد للبشرية لم يكن من

تكهنات وتخيلات المذهب

الإمامي،بلإن جميع الأديان

والمذاهب تؤمن بذلك

الترجمة العربية للنصّ العبرى:

ابتهجي كثيراً يا بنت صهيون هو ذا ملككِ سيأتي إليك عادل ومنصور.

<mark>التحليل اللغ</mark>وي لن<mark>ص:</mark>

نجد في هذه البشارة أيضاً التأكيد على مجيء المنقذ في المستقبل من خلال صيغة الاستقبال لفعل سيأتى. كما نلاحظ أيضاً التأكيد

في بشارة «أشعيا وزكريا» على خروج المنقد من «جبل صهيون». والجدير بالذكر أنه الإمام المهدي النسخة المهرة النسخة غير المحرّفة من الكتاب المقدس» من «جبل صهيون» في القدس ويُطلع في الهدي المهود على نصوص

من البشارات المتعلّقة بظهوره فيؤمن به الآلاف من اليهود.

بشارة يوحنا (العهد الجديد)بالإمام:

يمكن أن يلاحظ من خلال بشارة «يوحنا» الإشارة إلى الإمام المهدى الإشارة إلى الإمام المهدى الم

الترجمة العربية للنص العبري:

شمّ رأيت ملاكاً طائراً في وسط السماء معه بشارة أبدية ليبشر الساكنين على الارض وكل أمة وقبيلة ولسان وشعب منادياً بصوت عظيم: خافوا الله وأعطوه مجداً لأنه قد جاءت ساعة حكمه.

التحليل اللغوي للنص ومسألة النداء السماوي: فلاحيظ بعد التحليل الللغوي للنص العبري

المتقدم، أن المنادي الدي ينادي في السماء عبر عنه «بالملاك الطائر» وأنه يحمل بشارة أبدية للعالم.

وهذه البشارة الأبدية لجميع سكان الارض.

هذا مع العلم بأن هذه البشارة

الأبدية حسب النص العبري تشمل كل أمة وكل شعب ((). والجدير بالذكر أن في هذا النص إشارة إلى ((الصيحة بالحق) قال تعالى: ((فاسمع يوم يُناد المناد من مكان قريب يوم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يوم الخروج)(().

فالمنقذ القائم الله ينادى باسمه واسم أبيه حسب ما جاء في الآية: ((١٤ ، ٤١)) و ((الصيحة بالحق) هي صيحة بالسم القائم الماء، وذلك



يوم الخروج(^).

وفي الخبر الذي ورد عن الإمام الرضا، نجد إشارة إلى هذه المفاهيم، حيث يقول الله : «ينادي مناد من السماء يسمعه جميع أهل الارض بالدعاء إلى القائم، فيقول: ألا إنّ حجة الله قد ظهر عند بيت الله فاتبعوه فإنّ الحق معه وفيه»(١٠) وقال الإمام

## الهوامش

- ١ المعجم الحديث للدكتور ربحي كمال :عبري \_عربي.
- ٢ ـ الهدى إلى دين المصطفى للش<mark>يخ البلاغيي:ج١ /ص٤٥</mark>
  - ٣. الحجرات:١٣
  - ٤ التبشير والاستعمار لدكتور الخالدي وفروخ :ص ٥٩ .
    - ٥ الأسراء :٩
- ٦ ـ العهـد الجد<mark>يـد /سـف</mark>ر يوحنـا ١٤:٦<mark>-٧/ص٤٧٤/الاصـل</mark>

#### العبريي.

- ٧ ـ المصدر نفسه /ص٨٤ ، ٢٣٩ ، ٢٤٠ ، ٢٨٨٠
  - ۸ ـ سورة ق: ۲۱ ، ۲۲ .
  - ٩ <u>ـ تفسير القمي</u> : ج٢ /<mark>٠٤٤ . ٣٤</mark>
    - .۱. البحار/ج ۱۲/<del>ص ۳۲۲.</del>

# المتمه*دي السوداني* بين الادعاء وحركة الإصلاح

د. حسين سامي شير علي كلية الشيخ الطوسي الجامعة

ظهر خلال القرون الماضية أفراد أسبت إليها المهدوية، أو سوّلت لهم أنفسهم أن يدّعو المهدوية كذباً وزوراً، وقد أحصاهم بعض المؤرخين فبلغوا خمسين رجلاً (۱) والجدير بالذكر إن بعضهم مجهول النسب والهوية والاتجاه والدين والمذهب، وبعضهم كانت له تصرفات شاذة وأعمال غير عقلانية تشبه تصرفات المجانين، وبعضهم هلك واتباعه في أوائل دعوته، وأزيلوا عن

الوجود ولم تبق منهم بقية وبعضهم مات وبقى

اسمه وذکره. (۲)

فالظاهرة النشاز التي تركت تأثيراً نفسياً وفكراً ضاراً على الايمان بعقيدة المهدي الموعود الحقيقي في النصوص الاسلامية هي تكرار حالات الادعاء بالمهدي، ورغبة بعض الافراد في المجتمع الاسلامي ومنذ تاريخ بعيد تقمص شخصيته الكريمة والتشبه بالادوار الجهادية التي يؤديها بعد ظهوره المبارك، وظلت هذه الحالة تظهر فتخبو وهكذا، حتى برزت كمشكلة تواجه الفكر الإسلامي على امتداد عصور

متتابعـة (٢) الى يومنا هـذا، إذ لازلنا نسـامع بيـن الفينة والأخرى عن أشـخاص يزعمون في مجتماعتهم إنهم المهدي المنتظر أو إنه قد قام بتكليفهم كسفراء له، أو إنه تجلى لهم في عوالم خيالية... الخ، ثم ما تلبث دعواتهم أن تموت في عقرها وتخبو، كما كُتب للتي عاشت قبلها.

ورغم إن بعض هذه الدعوات قد لقيت رواجاً في بعض البلدان كونها ولدت في مجتمعات فقيرة مادياً وساذجة فكرياً، ونشأت في ظل أنظمة سياسية منحرفة لاتعبأ بحقوق الناس ولا تقيم وزناً لحريات الآخرين وتستأثر بالخيرات والنعم، الأمر الذي كان عاملاً مساعداً على انضواء الناس وقبولهم بالاطروحة المهدوية المزعومة لعلهم يجدون فيها ما يخلصهم من المرعومة لعلهم يجدون فيها ما يخلصهم من الحركات كانت غالباً ما تستخدم الخطاب الحيني الممزوج بالثورة على الظلم والتخلص من الاستبداد وقد نجحت بعض هذه الحركات والقضاء من الاستبداد وقد نجحت بعض هذه الحركات على انظمة سياسية وتهديد كيانات كبيرة.



ومن هذه الحركات التي كتب لها النجاح لفترة ليست بالقصيرة هي حركة محمد أحمد بن عبد الله الملقب بالمهدي الس<mark>وداني أو مهدي</mark> السيودان (١٢٥٩ ـ ١٣٠٢هـ) (١٨٤٤ ـ ١٨٨٥ <mark>م) وهو</mark> من قبيلة (الدناقلة) ولد في جزيرة (نبت) مقابل مدينـة (دنقـلا) أو في (حنك) حسـب قول بعض المؤرخين<sup>(٤)</sup> من أسرة اشتهرت بأنها حسيني<mark>ة</mark> النسب حيث صرح في بع<mark>ض رسائله</mark> بأنه حسيني الأب عباسي الأم (°)، وكان أبوه فقيهاً، فتعلّم منه القراءة والكتابة وحفظ القرآن وهو في الثانية عشرة من عمره، ومات أبوه وهو صغير، فعمل مع عمه في نجارة السفن مدة قصيرة ، وذهب إلى الخرطوم فقرأ الفقه والتفسير، وتصوّف. (٦)

وكان أهله يرسلون اليه بالمال القليل لينفقه على نفسه وليستعين به على قضاء حاجاته، ولكنه كان حين يصله المال يصيب منه حاجاته، ثم يتصدق بما بقى منه ، فاذا احتاج إلى المال ذهب إلى الغابة فاحتطب وباع ما إحتطبه، أو يذهب إلى النيل فيلقي بصنارته في الماء <mark>ليصطاد</mark> من السمك ما يقتات به.<sup>(٧)</sup>

تتلمذ على الشيخ محمود الشنقيطي ـ س<mark>الكاً</mark> الطريقة السمانية القادرية الصوفية متلقياً على شيخها محمد شريف نور الدائم ، ثم فارق محم<mark>د</mark> شيخه لما لاحظه عليه من تهاون في بعض الأمور، وانتقل للدراسة على يد الشيخ القرشي (وَد الزين) في الجزيرة، وجدد البيعة على يديه. (^)

في عام ١٨٧٠م انقطع في جزيرة (أبا) حيث يقيم أهله ، وإلتزم أحد الكهوف مستغرقاً في التأمل والتفكير واشتغل بالدرس والتدريس ، وكثر

مريدوه واشتهر بالصلاح، وفي عام ١٨٨٠م توفي شيخه القرشي، فصار خليفته من بعده، حيث توافد عليه المبايعون مجددين الولاء للطريقة في شخصه.

وسافر إلى (كردفان) فنشر فيها رسالة من تأليف يدعو بها إلى (تطهير البلاد من مفاسد الحكام)، وجاءه عبد الله بن محمد التعايش،

فبايعه على القيام بدعوته، وقويت عصبيته بقبيلة (البقارة) وقد تزوج منها وهي عربية الاصل من جهينة.

في عام ١٨٨١ م أصدر فتواه بأعلان الجهاد ضد المستعمرين الانكليز الكفار وأخذ يعمل على بسط نفوذه في جميع انحاء غرب

السودان، وانبث اتباعه المعروفون بر (الدراويش) بين القبائل يحضون على الجهاد وانتشرت دعوته في مختلف انحاء السودان.

اعتكف اربعين يوماً في غارة بجزيرة (آبا) وفي غرة شعبان ١٢٩٨هـ/١٩ يونيو ١٨٨١ اعلن للفقهاء والمشايخ والاعيان إنه المهدى المتنظر

الذي سيملأ الارض عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً وبويع على ذلك، وكتب إلى فقهاء السودان يدعوهم إلى نصرته، ودعا إلى تحكيم الشريعة ونشر العدل.

وكانت صيغة بيعته هكذا (بايعنا الله ورسوله، وبايعناك على طاعة الله، وأن لا نسرق ولا نزني، ولا نأتي بهتاناً نفتريه ولا نعصيك في أمر بمعروف،

ونهي عن منكر بايعناك على الزهد بالدنيا وتركها، وان لانفر من الجهاد رغبةً فيما عند الله).(٩)

ويذكر السيد القزويني انه (كان يقال له المتمهدي، ادعى انه الامام الثانيعشرالذي ظهر مرة قبل هذه، وكان يبشر السودانيين المضطهدين بظهور المهدى المنتظر

الظاهرة النشاز التي تركت تأثيراً نفسياً وفكراً ضاراً على الايمان بعقيدة المهدي الموعود الحقيقي في النصوص الاسلامية هي تكرار حالات الادعاء بالمهدي، ورغبة بعض الافراد في المجتمع الاسلامي . ومنذ تاريخ بعيد . تقمص شخصيته الكريمة والتشبه بالادوار الجهادية التي

يؤديها بعد ظهوره المبارك

لأنقاذهم من الضرائب التي كانت الدولة ـ يومذاك ـ تستوفيها من الناس ، فانتشر اسم الإمام المهدي المنتظر في الاوساط ، وسألوه يوماً : لعلك المهدي المنتظر ؟ فقال: أجل أنا هو!!

في عصر محمد أحمد السوداني كانت السودان ترزح تحت حكومة الجبارين والمستغلين، الامر

الذي جعل الاحساس بالمصلح والاصلاح العالمي أمراً قريباً للنفوس لاشتداد المحنة وتكالب الزمان وإنتشار الظلم والفساد في ارجاء هذا البلد.(١٠)

استغل هذا الرجل الظروف السائدة والاحاسيس المترقبة للظهور الحقيقي للمصلح الموعود وبدأ بنسج المسرحيات ليضل الناس من قبيل ان أحد المشتغلين بالنجوم تشرف بخدمته، وما أن رأى الأنوار المهدوية في وجهه خرّ مغشياً عليه، وبعد برهة من الزمن انتبه فسألوه عن ذلك فقال: إنها الانوار المهدوية قد أثرت على حواسى.

وقد هيات هذه الاساطير وغيرها العقول والنفوس في المجتمع السوداني الساذج لتقبل دعوته فكتب إلى الاصقاع يدعوهم إلى ما يقوم به، فنسب لنفسه التنصيب من قبل رسول الله والتشرف برؤيته ورؤية خلفائه والقتال إلى جانبهم مع الملائكة، وإنه المهدي الموعود وصاحب الخلافة الكبرى، المتابع له في الجنة والمارق عنه في النار وقال في هذا الكتاب.

والحمد لله الوالي والصلاة على سيدنا محمد وآله مع التسليم وبعد

من العبد المفتقر إلى الله محمد المهدي بن عبد الله الى أحبائه المؤمنين بالله وبكتابه، عبد الله الى أحبائه المؤمنين بالله وبكتابه، اما بعد فلا يخفى تغيّر الزمن وترك السنن ولا يرضى بذلك ذوو الإيمان والفطن بل أحق أن يترك لذلك الاوطار والوطن لأقامة الدين والسنن، ولا يتوانى عن ذلك غافل لأن غيرة الإسلام للمؤمن تجبره، ثم احبائي كما أراد الله في أزله وقضائه تضل على عبده الحقير الذليل بالخلافة الكبرى

من الله ورسوله واخبرني سيد الوجود بأني المهدي المنتظر وخلفني عليه الصلاة والسلام بالجلوس على كرسيه مراراً بحضرة الخلفاء الأربعة والاقطاب والخضر في وايدني الله تعالى بالملائكة المقربين وبالأولياء الاحياء والميتين من لدن آدم إلى زماننا هذا وكذلك المؤمنون من الجن وفي ساعة الحرب يحضر معهم أمام جيشي سيد الوجود عليه الصلاة والسلام بذاته الكريمة وكذلك الخلفاء الأربعة والأقطاب والخضر في واعطاني سيف النصر من حضرته بيشي.

ثم اخبرني سيد الوجود الله جعل لي على المهدية علامة ، وهي الخال على خدي الايمن وكذلك جعل لي علامة اخرى تخرج راية من نور وتكون معي في حال الحرب ويحملها عزرائيل الله في شبت الله بها أصحابي وينزل الرعب في قلوب أعدائي فلا يلقاني أحد بعداوة الاخذله الله.

شم قال لي ﷺ: انك مخلوق من نور عنان قلبي، فمن له سعادة صدّق بأني المهدي المتنظر..).

وقد استطاع هذا الرجل أن يجمع من الاتباع والانصار جيشاً اثار رعب الحاكم العام للسودان رؤوف باشا المصري الذي استدعاه إلى الخرطوم، فامتنع، فأرسل رؤوف قوة تأتيه به، فانقض عليها اتباع المهدي في الطريق وفتكوا بها.

وساقت الحكومة المصرية جيشاً لقتاله بقيادة (جيجلر) باشا البافاري، فهاجمه نحو خمسين ألف سوداني وهزموه بالسيوف والعصي، مما كان له أشر فعل في زيادة الاتباع، واستولى المهدي



على مدينة (الأُبَيّض) سنة ١٣٠٠هـ.

ثم أرسلت بريطانيا حملة عسكرية بقيادة القائد الانكلزي (هكس) باشا للقضاء على الحركة المهدية، ولكنها فشلت وأبيدت وقتل قائدها.

شم أرسل الخديوي إلى السودان حاكماً انكليزياً آخر هو الجنرال (جوردون) فوصل السودان وحاول إرضاء المهدي ببعض الاصلاحات ورفع المظالم وتعيينه أميراً على بعض المناطق، وعرض عليه فتح طريق الحج وحقن دماء المسلمين، وأهدى اليه هدية، وشاور المهدي أصحابه، ثم قرر رد الهدية وأعلن إنه لا يريد ملكاً ولا جاهاً ولا مالاً وإنما يريد رد الناس إلى دينهم ومنع الظلم والنساد. ودعا الجنرال (جوردن) إلى الهداية والاسلام، وكان مما قاله في رده على الجنرال (.. وأما فتح طريق الحجماية منك وتظاهر بحماية

الدين الإسلامي، مع انك لا تؤمن بحرف مما جاء في هذا الدين، وإنك لمن معشر عرفوا بعدائه وكرهه، فأن كنت ممن يشفق على المسلمين فأولى بك أن تشفق على نفسك، وتخلصها من سخط خالقها، وتحملها اتباع الدين الحق).

وهنا أحس (جوردن) بخطورة الدعوة المهدية فطلب إرسال حملة عسكرية للقضاء عليها وكان للمهدي ولد يدعى عبد الرحمن بن محمد بن أحمد المهدي (١٨٨٥-١٩٥٦م) ولد في أم درمان وتلقى تعليماً دينياً وعندما شبّ سعى لتنظيم المهدية بعد أن انفرط عقدها ، وصار في عام ١٩١٩م زعيماً روحياً للأنصار وفي عام ١٩١٩م بعثت به الحكومة لتهنئة ملك بريطانيا بأنتصار الحلفاء ، حيث قام بتقديم سيف والده هدية للملك البريطاني الذي قبله ثم أعاده إلى عبد الرحمن طالباً منه أن يحتفظ به لديه نيابة عن الرحمن طالباً منه أن يحتفظ به لديه نيابة عن

الملك وليدافع به عن الأمبراطورية، وقد شكّل هـذا اعترافاً ضمنياً بالطائفة واعترافاً بزعامته لها، وقد أنشأ عبد الرحمن ايام الاستعمار الانكليزي على السودان (حزب الأمة) وهو حزب المهدية السياسي، والذي يرأس الجناح الاقوى من اجنحته الثلاثة اليوم الصادق بن الصديق بن عبد الرحمن المهدي زعيم المهدية المعاصرة.

#### دراسة في سلوك وفكر المهدي والسودانى

لقد دون بعض المؤرخين صفات المهدي السوداني التي لم نجد فيها ما يخالف الدين أو الأعراف الشرعية ، فقد ذكروا انه كان ورعا زاهداً في متاع الدنيا وزخرفها ، ثابتاً على خشن العيش في مطعمه وملبسه حتى بعد أن كثرت لديه الاموال والغنائم وكان يتحرج من أن يمد يده إلى مال فيه شبهة ، فقد رفض أن يتناول طعاماً من دار شيخه حين علم إنه يتقاضى راتباً من أموال الدولة ، ولاحظ شيخه ذلك فعظم مكانه عنده ، وقال له: يا بني إني ورثت عن آبائي هذه الساقية وهذه الارض وإني لأقتات أنا وأهلي منها ، وإنك لتوليني فضلاً ، لو شاركتني القليل مما لدي ، وقبل المهدي بعد لأي على أن يؤدي عوض ذلك عملاً في حرث الارض وزراعتها.

وذكروا انه كان يثور على كل منكر رآه مهما كانت منزلة صاحبه، فقد أنكر ما رآه في بيت شيخ له حين شاهد الرقص والغناء والاسراف في انفاق المال في حفلة ختان ولده، وفارق شيخه.

وقد أشرنا إلى إنه كان رافضاً لما عُرض عليه من مناصب وولايات ورافضاً ايضاً لما قُدّم اليه

لازلنا نتسامع بين الفينة والاخرى عن أشخاص يزعمون في مجتمعاتهم إنهم المهدي المنتظر أو إنه قد قام بتكليفهم كسفراء له، أوإنه تجلى لهم في عوالم خيالية... اللخ، شم ما تلبث دعواتهم أن تموت في عقرها وتخبو

من الهدايا وانما كان على حد <mark>قوله يريد رد الناس</mark> إلى دينهم ومنع الظلم والفساد.

وإلى جانب ذلك فقد وُصف بأنه كان يهتم بتزكية نفسه عن طريق الخلوة والأخذ بحظ من العزلة عن الخلق ومجاهدة النفس، ومع ذلك كان يخالط الناس ويعلمهم ويربيهم مما ساهم في ايجاد قاعدة شعبية عريضة مهيأة لقبول دعوته ومناصرتها.

وهو لم يهمل الصلات الاجتماعية إذ كان. كما ينقلون حريصاً على توثيق علاقاته بالقبائل المنتشرة في انحاء السودان الى جانب إطلاعه على احوال الناس ومشاكلهم ومعاناتهم ومتابعته لظلم الحكام والولاة وتأثره وانفعاله الدائم بسبب الظروف المعاشية القاسية التي كانت تمر بها بلاده في تلك الفترة.

كما شهدوا له اهتمامه العظيم بتربية اتباعه وتزكية نفوسهم، فقد غرس فيهم الزهد في الدنيا والتضحية بالنفس والمال في سبيل الله،

والبُعد عن الآثام، فلا خمر تُشرب ولا غواية ترتكب، ولا لهو، ولا كذب، ولا حسد، وضرب لهم من نفسه امثالاً لكل ما دعاهم إليه.

وقد اقترن ميلاد دولته ببناء مسجد ومصنع للذخيرة إلى جانب عنايته بأنشاء مؤسسات الدولة ودواوينها وقيامه بأصلاحات اجتماعية شاملة، وهذا يدل بوضوح على إنه كان يدرك ان وظيفة الدولة الاسلامية هي حراسة الدين وسياسة الدنيا به، فضلاً عن إنه كان يمتلك بعداً سياسياً لا يستهان به من خلال براعته في المفاوضات التي أجراها مع حكام عصره، فلم ينخدع بحيل اعدائه ووعودهم المعسولة التي كانت تستهدف احتوائه واحتواء حركته، كما يعكس ذلك موقفه مع الخديوي وجوردن.

وجميع هـذه المقومات سـاهمت في نجاح حركـة المهدي في السـودان وتأسيسـه لكيان ديني سياسي فرض نفسه على أقوى دول العالم يومئذ.

على ان تلك الاهداف الاصلاحية والدينية التي كانت تشكّل السمة البارزة لحركته قد لا يمكن أن تبرّر الوسائل التي إستخدمها للوصول إلى مآربه، والتخيلات التي ادعى انه رآها في خلوته، وهي سمة يشترك فيها مع غيره من مدعي النبوة أو المهدوية فهؤلاء جميعا يتراءى لهم (إنهم اصبحوا يسمعون ما لا يسمعه غيرهم ويرون ما لا يراه سواهم، وحين يخبرون بنبأ فيتحقق أو يرون حدثاً بعيداً مكانياً فيتأكد أو يقر ألهم طوية إنسان فتبرز بعدئذ، أو

يستحوذ عليهم وينطق بألسنتهم أو يتصرف بهم ويوجههم ، وامثال هذه الظواهر المعروفة لدى المروجين قدماء ومحدثين من دون خصوصية دين أو إلتزام يزدادون اعتقاداً بانهم أصبحوا مقربين أو موصولين بالفعل وعندها تتأكد تنظيرات مدعي المهدوية وتوجيهاته وبشاراته عندهم ويصبحون بالايحاء الدائم والمناجاة المستمرة رهن إشارته وعند أمره ونهيه حتى فيما جاوز حدود الله وخالف سبيله وخرج عن منطق العقل وميزان الاخلاق العامة)(١٤) امثال ما إدعاه السود انى بأن الله جعل له علامة: تخرج راية من نور وتكون معه في حال الحرب ويحملها عزرائيل فيثبت الله بها اصحابه وينزل الرعب في قلوب الاعداء.. وهو مما لا يقبله عاقل، وأما إدعائه بأنه لاقى رسول الله على وان الرسول قام بتكليفه بالخلافة الكبرى وتخويله بإمامة الناس في الصلاة وانه المهدى المنتظر... الخ، فه ومما يخالف الواقع، وهومما لا يستحق المناقشة ، حتى ولم يكتف بذلك وانما ادعى العصمة نظراً لأمتداد النور الاعظم فيه من قبل خالق الكون إلى يوم القيامة ، وان الرسول جاءه في اليقظة ومعه الخلفاء الراشدون والاقطاب والخضر الله ، وإن الرسول أمسك بيده وأجلسه على كرسيه وقال له: انت المهدى المنتظر ومن شك في مهديتك فقد كفر!!

ولم ينفرد السوداني بهذه الادعاءات وإنما هي تتكرر مع كل مهدي يدعيها وقد أجاب عنها العلماء مراراً وتكراراً حيث إنها من وحى

وافكار شيطانية لا علاقة لها بالاسلام ولا بأي دين ، وإنما هي وسيلة للوصول إلى أهداف دنيوي<mark>ة</mark> بحتـة، واذا كانت هذه الأهداف تنشـد الا<mark>صلاح</mark> الدینی فلابد أن لا ترتکز علی مجموعة من الأكاذيب والافتراءات مما يخالف عقيدة المهدى الحقيقي تلك العقيدة التي قامت على أسس متعددة يستحيل تجاوزها ، ولتغطية هذا الخلل المتعلق بالعقيدة حاول هؤلاء اتخاذ الانتقائ<mark>ية</mark> مذهباً في طرح الافكار، فقد وجدنا مثلاً ان ابن تومرت الذي تحدثنا عن فكره في حلقة سابقة قد أخذ من الشيعة عقيدة العصمة ومن الاشاعرة والمعتزلة بعض أفكارهم فأنشأ مذهباً انتقائيــاً بما يتوافق مــع اهدا<mark>فه العا</mark>مــة ، وهك<mark>ذا</mark> فأن المهدى السوداني حذف من قائمة اعتقاداته المذاهب السنية الأربعة ، وادعى بأن مذهبه هو الكتاب والسنة والتوكل على الله، أي أنه اصبح مجتهداً يستنبط احكامه وفق ما يراه هو، وبذلك تخلص من القيود الكثيرة التي يفرضها عليه فقه المذاهب الاربعة فضلاً عن مذهب الإمامية.

ومع ذلك فان ملامح الفكر الصوفي تتجلى ظاهرةً في أقواله وأفعاله، وهي بلاشك تمثل هروباً من تساؤلات واقعية عديدة حول رؤيته للرسول وللخلفاء وللخضر الخبره بأن الله جعل له من قبيل ان الرسول الله عنه أخبره بأن الله جعل له علامات معينه، ومثل هذه التساؤلات لابد أن تضعه في مواقف يكون عاجزاً عن الاجابة عليها، فكان التصوف ذريعة مقنعة للتخلص من إشكالات كبيرة كان يواجهها، وهذا هو دأب جميع الذين إدعوا المهدوية في التاريخ.

على ان ذلك لا يجب أن ينسحب على اولئك الذين نهضوا لتخليص شعوبهم بعنوان إنهم ممهدون للامام وألصقت بهم المهدوية كذباً وزوراً، بل أن المقصود هم أولئك الذين ادعوا المهدوية ونسبوها لأنفسهم صراحة ومنهم محمد أحمد بن عبد الله السوداني.

#### الهوامش

١٠ ظ: محمد فقيه ايماني، اصالة المهدوية في الإسلام:
 ١٤٥ وغيره.

٢ - السيد محمد كاظم القزويني - الإمام المهدي من
 المهدي على الظهور: ٤٤٨ - ٤٤٩.

٣- يوسف مدن، سيكولوجيه الانتظار: ٥٩.

٤ - مجلة الهلال، السنة الرابعة، العدد ١٧ ص ١٤٤.
 والسنة السابعة العدد / ٦.

٥ - السودان بين يدي غردون وكتشز: ١/ ٧٥.

٦. الزركلي، الاعلام: ٦/ ٢٠<mark>.</mark>

۷۔ ظ: نفسه.

٨. فتحي يكن، الموسوعة الحركية: ص ٢٢٩.

٩ محمد بن أحمد بن اسماعيل ، المهدي حقيقة لا خرافة: ١٦٣.

١٠ السيد نذير الحسني، المصلح العالمي من النظرية إلى التطبيق: ١٥٨.

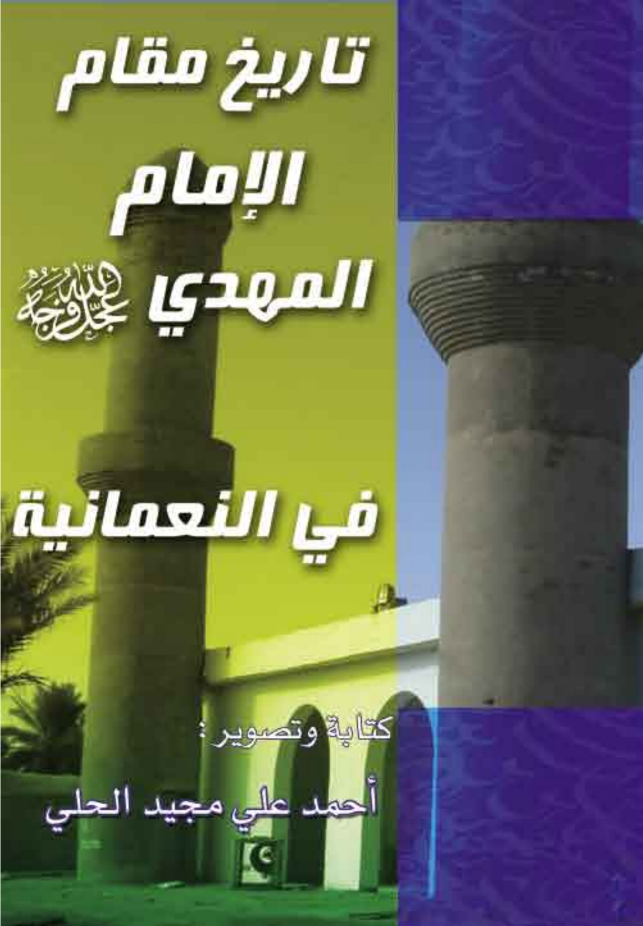
۱۱ - السودان بين يدى غردون وكتشر: ١/ ٧٥.

۱۲ ـ ظ: المصلح العالمي من النظرية إلى التطبيق<mark>:</mark> ۱۵۰.

١٢ المهدى حقيقة لا خرافة: ١٦٣.

١٤. السيد عدنان البكاء ، الامام المهدي وادعياء البابيه والمهدوية : ١٧.





# استطلاع العدد

النُّعمانيّة: بضم النّون وهي بُليدة بين واسط وبغداد في نصف الطريق، على ضفة دجلة، معدودة من أعمال الزاب الأعلى. (معجم البلدان: للحموى٥/٢٩٤)

والنعمانية (بالفتح): بُليدة بين الحمى والحلب، ويُنسب إليها أبو العلاء أحمد بن عبد الله الضرير



(أبو العلاء المعري) كما في تلخيص الآثار، وأيضاً تطلق على اسم واد في طريق الطائف.

والنعمان (بالضمّ) اسم لجماعة أعاظم، منهم النعمان بن المنذر الذي هومن الملوك، وإليه ينسب الورد المعروف بشقائق النعمان. (مقدمة كتاب الغيبة للنعماني، ط١. تبريز)

وفي النعمانية المقدّم ذكرها أولاً. أعني هي التي من أعمال واسط. يقع مقامٌ شريفٌ ينسب إلى الإمام المهدي المهدي.

#### موقع المقام:

يقع المقام في منطقة تدعى (أم عكيط) وهو على جادة الطريق بين النعمانية وواسط (الكوت)، يبعد عن النعمانية نحو (١٥) كيلومتراً، وعن مدينة الكوت نحو (٢٢) كيلومتراً، ويقع المقام على يمين الذاهب من النعمانية إلى الكوت، وهو على جادة

الطريق، ويبعد على الجادّة بنحو ١٠٠٠م في طريق غير معبّد، ويبعد من الخلف عن نهر دجلة نحو ١٥٠٠متراً، ومنطقة أم عكيط اليوم تابعة للنعمانية التي هي من أقضية محافظة واسط.

#### تاريخ المقام: 1ـ القرن الثامن الهجري:

لم يرد للمقام ذكر في التأريخ صريح سوى رواية أبي الجواد النعماني المذكورة في كتاب (رياض العلماء) والتي خلت من التأريخ الصريح، لكن من الممكن معرفة تأريخها من خلال البحث الرجالي لراوي الحكاية، فلنأت أولاً على ذكر الرواية

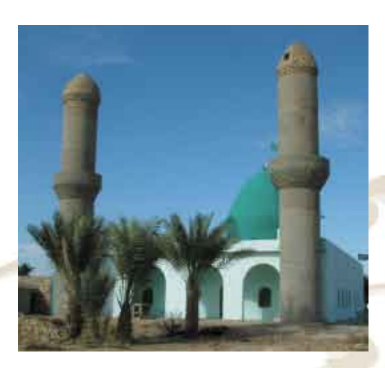
ثم البحث عن تأريخها...

ذكر العالم الفاضل المتبحر النقاد الآميرزا عبد الله الإصفهاني الشهير بالأفندي في المجلّد الخامس من كتاب «رياض العلماء وحياض الفضلاء »في ترجمة الشيخ ابن أبي الجواد النعماني أنه ممّن رأى القائم في الغيبة الكبرى وروى عنه ، ورأيت في بعض المواضع نقلاً عن خطّ الشيخ زين الدين علي بن الحسن بن محمد الخازن الحائري تلميذ

الشهيد أنّ ابن أبى الجواد النعماني رأى مولانا المهدى فقال لـه: - يا مـولاى لك مقام بالنعمانية ومقام بالحلّة، فأين تكون فيهما؟ فقال له: أكون بالنعمانية ليلة الثلاثاء ويوم الثلاثاء، ويوم الجمعة وليلة الجمعة أكون بالحلّة ، ولكن أهل الحلّه ما يتأدّبون في مقامي، وما من رجل دخل في مقامي بالأدب يتأدّب ويسلّم عليّ وعلى الأئمة وصلّى على وعليهم اثنتي عشرة مرّة ثم صلّى ركعتين بسورتين، وناجى الله بهما المناجاة ، إلاّ أعطاه الله تعالى ما يسأله، إحداها المغفرة.

فقلت: يا مولاي علّمني ذلك، فقال: قُل: اللهم قد أخذ التأديب منّي حتى مسّني الضرّ وأنت أرحم الراحمين، وإن كان ما اقترفته من الذنوب استحقّ به أضعاف ما أدّبتني به، وأنت حليمٌ ذو أناة تعفو عن كثير حتّى يسبق عفوك ورحمتك عذابك، وكرّرها عليّ ثلاثاً حتى فهمتها.

ونستفيد من هذا النص عدة فوائد في إغناء البحث عن المقام وتأريخه.





#### استطلاع العدد

#### الفائدة الأولى:

أن هـذه الحكايـة نقلها العلامة النوري النقب في كتابه النجم الثاقب وجنّه الماوى، ولولا هذا النقـل للحكاية من كتاب (رياض العلماء) بسبب ضياع خمسـة بسبب ضياع خمسـة من كتاب (رياض العلماء من كتاب (رياض العلماء من كتاب (رياض العلماء الله الأفنـدي الذي كان حياً سـنة ١٠٣٧هـكما

حياً سنة ١٠٣٧ هـ كما صرّح بعضهم، وطُبع الكتاب حرفياً بسبعة مجلدات سنة ١٠٤١ هـ في قم المقدسة بجهود العلمين السيد محمود المرعشي النجفي والسيد أحمد الحسيني، ولكن هذه الحكاية لا توجد في المطبوع منه، ولعلها موجودة في المجلدات التي ضاعت علينا.

#### الفائدة الثانية:

إنني لم أجد ترجمة في كتب الرجال لابن أبي الجواد النعماني، واحتمل أن ابن أبي الجواد النعماني هو المتكلّم العالم وقدوة العارفين عبد الواحد بن الصفي النعماني صاحب كتاب «نهج السداد في شرح الاعتقاد» المذكور في «رياض العلماء» المطبوع ج٣/ ٢٧٩ إذ كثيراً ما يرد في كتاب الرجال ذكر الرجل بالكنية و



في مكان آخر بالإسم واللقب، ويعضد الاحتمال قول الأفندي (ولم أتعين خصوص عصره- أي عبد الواحد- فلاحظ، وأظن أنه أو تلامذة الشهيد فلاحظ) وقال الشيخ أقا بررك الطهراني في كتابه الذريعة بعد في كتابه الذريعة بعد (أي كلامه) أنبي

رأيت منهُ نسخة (أي كتاب نهج السداد) عند عباس اقبال في طهران عليها تاريخ ولادة لعلي بن حماد بن ادريس في ١٥شهر رمضان سنة ٨٣١هم، فيظهر أن الكتابة قبل هذا التأريخ والتأليف قبل كتابة هذه النسخة.

وهـذا الإحتمال كلّـه يرد بعدما عرفنا أن ناقـل الحكاية هو زين الدين أبو الحسن علي بن الخازن الحائري المجاز من قبل الشهيد الأول (ت ٢٨٧هـ.)، وتوفّي هذا الشيخ الجليل المذكور ـ كما جاء في عدة مـن كتب الرجال والتاريخ ـ سنة ٣٩٧هـ.

ويروي عن هذا الشيخ ابن فهد الحلي في سنة ٧٩١هـ.

وأحتمل أنا أن القبر الذي في المقام لهذا

الشيخ، لأن بين الصوفي والصفي يرد التحريف لقرب صورتيهما في الرسم، ومن خلال معرفة تأريخ ناقل الحكاية المتوفّى سنة ٧٩٣هـ علمنا أن المقام كان موجوداً في القرن الثامن الهجري وربما قبله، إذ سؤال السائل بقوله «يا مولاي لك مقام بالنعمانية ومقام بالحلة، فأين تكون فيهما؟ »يدل على أن المقام كان مشيداً ومشهوراً بين الملأ.

#### الفائدة الثالثة:

إستحباب زيارة هذا المقام ليلة الثلاثاء ويوم الثلاثاء تبركاً بوجود الإمام فيه على حدّ قوله صلوات الله عليه، والذي يستبعد ذلك نقول له قول السيد الأجلّ ابن طاووس بما مضمونه (أن الإمام ليس بغائب ولكنه غائب عمن هو غائبٌ عن الله).

#### الفائدة الرابعة:

ممكن أن يستخرج من هذه الحكاية زيارة مخصوصة بهذا المقام ومقامه صلوات الله عليه بالحلّة، والعمل بهذه الزيارة والآداب المذكورة فيها نافع لقضاء الحاجة والمغفرة.

#### اً ـ في القرن الرابع عشر الهجري:

كان المقام مبنياً من الطابوق والطين واللبن، كما كان المقام والقبة أصغر من ذلك وقد ذُكر هذا المقام في عدّة كتب، ومن الممكن معرفة تاريخ المقام بذكره في تلك الكتب، ككتاب «النجم الثاقب» وكتاب «جنّة المأوى» للعلامة النوري المتوفّى سنة ١٣٢٠هـ، وكتاب « ماضي النجف وحاضرها »ج١ ص ٩٦ للشيخ جعفر محبوبة المتوفّى سنة (١٣٧٨هـ.)، أخبرنا سكر القريشي راوياً عن الخادم سعد محيسن أنه سمع من



السيد علي الياسري وهو من تلاميذ السيد محسن الحكيم أن هناك صخرة كان مثبتاً فيها بيان عن المقام واسم المدفون في داخله ، وفي زمن الحرب العالمية وخلال وجود الإنكليز في البلد بقوا مرابطين في معسكرهم بقرب المقام لمدة ثلاثة أشهر وسرقوا تلك الصخرة ، وقد قام بذلك أحد الضباط البريطانيين.

أخبرني بهذه الحكاية رجل إسمه حيدر وهو موجود في المقام نقلاً عن جدّه خادم المقام ساجت الصخي القريشي.

٣- في القرن الخامس عشر الهجري:

كان ابتداء عمارة المقام الأخيرة بسنة ١٩٩٨م، ولايزال العمل فيها مستمرّاً إلى هذه الغاية، وقد ساهم فيها جماعة من المؤمنين وأهل الخير، ومن ضمنهم العلامة الأديب السيد حبيب ابن السيد سلمان ابن السيد عبد الرضا الخطيب عالم النعمانية ومرجع أهلها في الشؤون الدينية والاجتماعية، وكان المقام

# استطلاع العدد

كما قدّمنا مبنيّاً من الطابوق والطين واللبن، كما كان المقام والقبّة أصغر من ذلك.

#### وصف المقام:

قبل الدخول إلى المقام يرى القاصد إليه عدّة فبور من جهة اليمين اتُخذت مدفناً لأطفال أهل المنطقة، وعلمت أخيراً أنّ الناس مُنعوا في الآونة الأخيرة من الدفن في هذا المحل، وعن اليسار توجد مغاسل للوضوء أُنشئت حديثاً في العمارة الأخيرة للمقام، وتبلغ مساحة المقام الكلية نحو الأخيرة للمقام، وتبلغ مساحة المقام الكلية نحو أبواب خارجية. وعند الدخول للمقام تجد ساحة أرجية فيها عدّة أشجار من السدر والنخيل، و من أمام المقام وخلفه عدّة محلات تجارية عن اليمين واليسار لبيع ما يحتاجه الزائر من أمور ضرورية، وفي الجهة الجنوبية الشرقية رأينا هيكل بناء لم يتمّ لحسينية كبرة.



وعن اليسار توجد مكتبتان صغيرة وكبيرة من الساج الأصلي، فيهما عدّة مصاحف وكتب في علوم متنوعة من الفقه والسيرة والتاريخ وما شاكلها.

وهناك لوحة كُتب عليها دعاء أهل البيت المعمور (المشهور).

وفي الرواق الغربي يوجد منبر للوعظ والإرشاد، وفي هذه الأروقة ٢٢ شباكاً تطلّ على المساحة الخارجية للمقام، ثم تدخل الى روضة المقام وهي المكان الأصلي للمقام، وللروضة هذه أربع فتحات لدخول المقام والخروج منه، يعلو الروضة قبّة كبيرة مساحتها ٨م مربع، وبجوارها منارتان ارتفاع كل منهما ٣٠ متر، ولون القبة من الخارج أخضر، وهي ذات شبابيك عددها ثمانية، وعرض الروضة ضريح يُنسب إلى محمد بن القاسم بن علي الروضة ضريح يُنسب إلى محمد بن القاسم بن علي بن عمر الأشرف بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب والمشهور بالصوفي.

وعرض الضريح ٣م وارتفاعه ٥ / ٢ م وهو من

الألمنيوم، وأعلى الضريح مزيّن بالزجاج، وعُلقت عليه عدّة ألواح كتب فيها رواية ابن ابي الجواد النعمانيّ وفي أحدها زيارة لصاحب القبر ونسبه، وفي وسط الضريح قبر يعلو عن الأرض نصف متر مغطى بقماش أخضر اللون، ويعلو القبر مزهرية، ولسنا هنا بصدد البحث عن صحّة نسبة القبر إلى السيد محمد بن القاسم المذكور، فهذا يحتاج إلى بحث مستقل وتتبّع وأعب قد نوفّق إلى القيام به إن سمحت الفرصة ونسأ الله في الأجل...

#### سدنة المقام :

ومن خلال التتبع والسؤال وقفنا على عدة أسماء لسدنة المقام وسنذكرهم على التتابع.

١. شعلان الكيم قبل نحو ١٠٠ سنة.

٢-ساجت الصخي القرشي: ت ١٩٧٤ م وبعده ذريته.

٣. خضير عبد عوفي الجعيفري: من ١٩٨٥م ـ ٢٠٠٠م.

٤ـ سعد محيسن من ( ٢٠٠٠ ـ ٢٠٠٣م).

٥-سـكر القريشـي- ٢٠٠٣م- إلـي عصرنا
 الحالي وقد أفادنا مشكوراً بعدة معلومات.

#### فائدة أخيرة:

أحببت إيرادها هنا للباحث عن نسب صاحب القبر وهو السيد محمد بن القاسم الصوفي وعن صحّة نسبته إليه وعقيدته بذكر المصادر المذكور فيها.

ا الأعلام ج ٦ لخير الدين الزركلي ص ٣٣.

٢- بحار الأنوارج ٣٧ العلامة المجلسي



ص ۳۰.

٣. تاريخ ابن خلدون ج١ ص ٢٠٠٠.

٤- تاريخ اليعقوبي ج٢ ص ٤٧١.

٥- شرح الأخبار ج ٣/ ٣٤٥ للقاضي النعمان المغربي.

٦- طرائف المقال ج٢- السيد علي البروجردي ص ٢٣٤.

٧- الكليني والكافي للشيخ عبد الرسول الغفاري ص ١٣٨، تحقيق محمد الحسين الجلالي ط مؤسسة النشر الإسلامي.

٨- المجدي في أنساب الطالبيين. علي بن محمد العلوي ص ٣٧١.

٩- المسائل الجارودية. الشيخ المفيد ص ١١ ،
 تحقيق الشيخ محمد كاظم مدير شانجي ط دار
 المفيد بيروت.

# قصة قصيرة لقاء بعد يأس

# السيد محمد علي الجابري الحوزة العلمية/ النجف الأشرف

كانت النجوم تتلألاً في كبد السماء، وأشعة النور تنبعث من وجه القمر الوضاء، لتهب النفوس المتيّمة قدراً من الطمأنينة والسكون فتهدأ القلوب وتسكن الآهات، لتحكيها الأحداق بحبات من اللؤلؤ تنساب وجداً وشوقاً الى الحبيب على الخدود الندية.

وبروح كدها الانتظار، ونفس آلمها اليأس من نيل المنى، ألقى عليّ بدنه المتعب على فراشه وقد بدا الارهاق عليه شديداً، والناظر إلى عينيه يقرأ فيهما الحزن والأسي، وما لبث أن أغمض تينك العينين المجهدتين ليغطّ في نوم عميق...

لم تمض على نوم عليّ سوى لحظات حتى فتح عينيه، وكاد قلبه يمزق أضلاعه ليقفز منها محطماً جدران سجنه، وكادت دقات قلبه توقظ النائمين (المحقاً مارأيت؟ أحقاً ماسمعت، وهل هذا الصوت القدسي ذو النبرة الملائكية كان يقصدني أنا ؟ أأنا المدعوللقاء، أأنا الذي سأنال القرب بعد عشرين سنة من البحث هنا وهناك وبعد الشوق والتعب والبؤس والشقاء أُدعى لرؤية المحبوب.

عاد مستلقياً على ظهره وقد هده سماع ذلك

الصوت الحنون في المنام، وعاد يركز من جديد. فهل حقاً أذن له في رؤية المحبوب الذي أمضى زهرة عمره وحلاوة شبابه في البحث عنه عسى أن يحظى منه بلقاء، ولو لدقائق معدودة ؟ عسى أن يضمّه الى صدره كما يضم أي عزيز له؟ عسى أن يكحل ناظره بنظرة إلى طلعته البهية، وتشرق على جوانحه أنوار ذلك الوجه القدسي. وحاول أن ينام، فأغمض عينيه لم يجد النوم طريقاً إلى تلك الأجفان المجهدة، والأمل واليأس يتنازع تلك الروح الجيّاشة بانتظار طلوع الفجر عشرات السنين، أحقاً بعد تلك المدة يفلح هذا المسكين بلقاء محبوبه المنشود.

إتكأ عليّ على وسادته وهو يقلب الذكريات، كم بحث في هذه البلاد وتلك؟ كم تنقل بين الكوفة والاهواز ومكة والمدينة، بين رمال الصحراء المتوهجة وحرارة الشمس اللاهبة، كم عانى من هجير الرمضاء وزمهرير الشتاء؟ ترى متى يطلع الفجر ليستعد للرحيل فالنداء يهتف في أعماقه، وتحقق الأمل لم يبق عليه إلا أمد قصير...

وفي الصباح الباكر ..كان يودع بيته بنظرات الأمل باللقاء، ويلهب ظهر جواده ليغوص في عمق





الصحراء ، يلحق الليل بالنهار وقد أضناه المسير وهده الاعياء وأخذ منه الطريق مأخذه ، ولكن الأمل يحدو به إلى لقاء الحبيب.

وغدت هضاب مكة وجبالها ماثلة للعيان، ومركب العاشق بين تلك الآكام التي لا تزال تستشعر أنفاس الوحي المبارك، ورفرفة أجنحة الملائكة على صفحاتها الجرداء القاحلة...

وصل الركب الى مشارف مكّة، وأخذوا منازلهم ليهبوا لأجسامهم المتعبة قسطاً من الراحة، وأبت نفس عليّ الطامحة وقلبه المستهام الخلود إلى الراحة، فلهيب الشوق يقضّ مضجعه ويدفعه إلى مواصلة المسير.

خرج علي للطواف في البيت العتيق، حيث سيظهر الأمل المنشود، وينشر لواء العدل على ربوع الأرض، عسى أن يحظى ببغيته، ولكنه عاد الى رفاقه والحسرة تملأ جوانحه، وشعاع الأمل آخذ بالخفوت.

ولم يقرّ له قرار، فعاد إلى البيت الحرام يعيد الطواف عسى أن يحظى بما يريد، وفجأةً لاحت أمام ناظريه بارقة الأمل، وأشرقت جنبات نفسه بما هو

المرتجى، حيث رأى رجلاً وسيماً كان لبريق عينيه وقع على فؤاده الضامي وكبده الملتهب بالشوق، وكان أن تمتم ذلك الآتي بكلمات اطمأنت لها نفس على، وعزم على تنفيذ ما يريد...

ودنا اللقاء، ولم يبق إلا أن يأتي المساء لينال المُنى، ومضت عجلة الزمن تدور ببطء لا يعرفه إلا من ذاق الصبابة وألم الوجد ونار الفراق، وسار ركب الهوى بعد أن أرخى الليل سدوله، ليستر الفيافي والقفار بظلامه الدامس.

ولاح على البعد موضع من الأرض لا يشبه ما حوله، إذ ليس في تلك البيداء المترامية الأطراف إلا الرمال والصخور الجرداء، أما هنا فروضة لا توصف، بأزهارها العطرة وحدائقها الغناء وأريجها الفوّاح ومنظرها الخلاب، فزادت حيرة عليّ، وأسرعت دقّات قلبه، لتكشف عن مكنون فؤاده وخباياه، فأشار صاحبه إلى من في الخيمة، فرأى النور ينبعث من داخلها، وشاهد وجهاً ملكوتياً يلوح الخال الأسود على خدّه كنقطة من المسك، ودقّ قلبه بعنف وأعلنت نبضاته المتسارعة أن اللقاء حلم العاشقين ...

# عم الإمام الحجة العمام الحسين بن علي الله

#### أ**حمد علي** باحث اسلامي

ب

بالنظر للظروف السياسية التي أفرزها التمسّك بالعرش، إختفى الكثير ألمة ما يظهودها كظهود

من الحقائق التي كان من المؤمل ظهورها كظهور الشمس في رابعة النهار، لما فيها من منافع عدّة لا يمكن إحصاؤها، فيجد الباحث عن الحقيقة صعوبة بالغة لما قدّمناه، ومن تلك الحقائق التي ابتلينا بها هو عدم التعرّف على سيرة أبناء الائمة للها الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، فهم ما بين قتل وسبي وإقصاء وظلم، فضاع على الجميع أخبارهم لهذه الظروف السياسية، الواحد

تلو الآخر، ومن هؤلاء الحسين بن على بن محمد

الجواد المن وهو ابن الإمام الهادي وأخو الإمام العسكري وعمّ الإمام الحجة عليهم السلام، وكلّ

ما حصلنا عليه هو نزر قليل من السيرة الذاتية له.

فأحببنا أن نبيّن تلك الحقائق للقاريء الكريم حتى تظهر له رغم طمسها من قِبل مناوئيهم ، وسأوردها تباعاً:

#### ا في من ذكره من العلماء والنشابين:

١- الشيخ الطوسي (ت٢٠هـ): ذكره في كتابه
 (الآمالي)، وكلّ من تأخّر عنه نقل منه ، كالطبري

في (بشارة المصطفى)، والمجلسي في (بحار الأنوار)، والبحراني في (الحدائق الناضرة) وغيرهم.

٢- الإمام الفخر الرازي (ت٦٠٦): ذكره في
 كتابه (الشجرة المباركة في أنساب الطالبية).

٣. صفي الدين بن محمد المعروف بابن الطقطقي (ت ٩ ٠ ٧هـ): في كتابه (الأصيلي في أنساب الطالبين).

3. أبو المعالي محمد سراج الدين الرفاعي «من أبناء العامة»، ذكره في كتابه «صحاح الأخبار في نسب السادة الفاطمية الأخيار»، في ترجمة الإمام الهادي اللهادي المام الحسن العسكري والحسين ومحمد وعائشة. (۱)

٥- السيد أحمد بن محمد الحسيني الاردكاني في كتابه «شجرة الأولياء» الموَّلف سنة ١٢٤٤هـ، وعدّه في ضمن أولاد الإمام الهادي الله ، ونقل عنه كلّ من السيد كاظم القزويني والشاكري وغيرهم في كتبهم.

٦- الميرزا محمد بن محمد رفيع الملقب بـ (ملك الكتاب) في كتابه (بحر الأنساب) المطبوع في سنة

ه ۱۳۳۵.

٨- السيد محمد مهدي الاصفهاني الكاظمي: في كتابه (دوائر المعارف)، ذكره في أحوال الإمام علي الهادي اللهادي

#### اً في جلالة قدره:

نقل السيد محمد كاظم القزويني عن كتاب «شجرة الأولياء»:

وهذا مما يدلّ على أنه رحمه الله كان من أعاظم السادات وأجلاّئهم ومن الزهّاد والعبّاد أيضاً.

#### ٣ ـ في أن صوت الإمام الحجّة يشبه صوته:

روى الشيخ الطوسي في كتابه (الأمالي) عن أبي محمد الفحام: قال: حدّثني أبو الطيب أحمد بن محمد بن بو طير، وكان لا يدخل المشهد ويزور من الشبّاك، فقال لي: جئت يوم عاشوراء نصف نهار ظهير، والشمس تغلي والطريق خال من أحد، وأنا فزع من الدعار (") ومن أهل البلد (أ) أتخفّى، إلى أن بلغت الحائط الذي أمضي منه إلى الشبّاك، فمددت عيني وإذا برجل جالس على الباب ظهره إليّ كأنه ينظر في دفتر، فقال لي: إلى أين يا أبا الطيب؟

من الحقائق التي ابتُلينا بها هوعدم التعرّف على سيرة أبناء الائمة المنين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، ومن هـؤلاء الحسين بن علي بن محمد الجواد المنين، وهـو ابن الإمام الهادي وأخو الإمام العسكري وعـمّ الإمام الحجة المنين

بصوت يشبه صوت حسين بن علي بن أبي جعفر إبن الرضا الله فقلت: هذا حسين قد جاء يزور أخاه، قلت: يا سيدي أمضي أزور من الشبّاك وأجيئك فأقضي حقّك، قال: ولم لا تدخل يا أبا الطيب؟ فقلت له: الدار لها مالك، لا أدخلها من غير إذنه، فقال: يا أبا الطيب تكون مولانا رقّاً وتوالينا حقّاً ونمنعك تدخل الدار! أدخل يا أبا الطيب، فقلت: أمضي أسلم عليه ولا أقبل منه؟! فجئت إلى الباب وليس عليه أحد فيشعر بي، وبادرت إلى عند البصري خادم الموضع ففتح لى الباب فدخلت.

فكنّا نقول: أليس كنتَ لا تدخل الدار؟ فقال: أمّا أنا فقد أذنوا لى، بقيتم أنتم (°).

#### ويظهر لنا من خلال الرواية عدّة أمور منها:

أ. أن صوت الإمام المهدي الشبه صوت عمّه الحسين الله .

ب. أن الحسين الله كان حيّاً بعد وفاة أخيه الحسن العسكري الله ، وذلك لقول الرواي أثناء زيارته لأئمة سرّ من رأى: هذا حسين قد جاء يزور أخاه لكن الفخر الرازي ذكر أن الحسين مات قبل أبيه بسرّ من رأى، وهذا القول مرفوض إذا ما عرفنا أن الحسين أقبر بجوار أبيه.

ج ـ جلالة قدر الحسين الله عندما توهم أبو الطيب به: أمضى أزور من الشباك وأجيئك فأقضى

د ـ جلالة أبى الطيب بقول الإمام الحجــة ﷺ لــه: «تكـون مولانــا رقّــاً وتوالينا حقاً ونمنعك تدخل

> الدار» ، وهـذا القـول لا يصدر إلاّ من الامام المعصوم الذي يعرف أحوال مواليه وشيعته بدقة متناهية ، خصوصاً مخاطبته بالرقية، وهده - كما قلنا - لا

تصدر إلا من معصوم.

والظاهر أن هذه القرينة أوحت للعلماء على أن المتكلّم هو الامام الحجّة الذي يشبه صوته صوت

عمه الحسين، فضلاً عمّا اشتهر بين المعاصرين للحجّة الله وعمّه كأمثال أبي الطيب وغيره.

فال المحقّق البحراني في حدائقه في هذا القول: أقول: ولا يخفى أن قوله الله وذكر قول الإمام المتقدم ذكره - إذنَّ لكل من كان كذلك ، وهم جميع شيعتهم ومواليهم القائلين بإمامتهم ، فإنهم مقرّون أو مذعنون بالعبودية والرقية لهم منها ، والكون على قبول ذلك منهم لا اختصاص له بذلك الرجل كما توهمه رحمه الله.

الاستئذان للدخول الى المشاهد الشريفة التي أذن الله أن تُرفع.

ه... وصيف الراوي أهل البلد بالجفاة والدعار في بعض النسخ وتخفيه منهم في ذلك العصر يُشعر بتصرّفات أهل البلد السيئة تجاه الموالين لأئمتهم، وربّما هذا هو السبب الرئيسى لانتقال السفارة في الغيبة الصغرى من سامراء

كان السفراء فيها يمارسون أنشطتهم بحرية أكثر في ذلك الوقت.

إلى بغداد التى

٤ ـ في أحوال رواة هذا الخبره

أ ـ الشيخ الطوسى (ت ٤٦٠هـ) وجلالة قدره وشهرته تُغنينا عن ذكره.

ب. أبو محمد الفحام: هو الحسن بن محمد بن يحيى بن داود الفحام المعروف بابن الفحام السرّ من رائى، وتقه السيد الخوئي في معجمه لأنه من مشائخ النجاشي، وأكثر الشيخ الطوسي عنه على ما في أمالي ولده، وقال المجلسي في البحار: أنه أستاذ الشيخ، وقال صاحب منتهى المقال: وفي اعتماد الشيخ. أي الطوسي. عليه وجعله أستاذاً له أقول: ويظهر من الرواية تأكّد استحباب يُشعر بالحسن بل وما فوقه، كما ذكره الخطيب

البغدادي في تأريخه وذكر مشايخه ووثّقه، وذكر أنّه توفّى سنة ٨٠٤ هـ(١).

ج. أبو الطيب أحمد بن محمد بن بو طير: وصف جلالـة قدره ابن الفحام في كتاب (الآمالي) للشيخ الطوسـي رحمه الله قائلاً: كان أبو الطيب أحمد بن محمد بن بو طير رجلاً من أصحابنا، وكان جدّه بو طير غلام أبي الحسـن علي بن محمد أي الإمام الهادي الهادي المشهد أي مشهد الإسـم، وكان ممن لا يدخل المشهد أي مشهد العسـكريين ويزور من وراء الشبّاك ويقول: للدار صاحب حتى يؤذن لي، وكان متأدّباً يحضر الديوان، وكان إذا طلب من الإنسان حاجة فإن أنجزها شكر وبشّر، وإن وعده عاد إليه ثانياً، فإن أنجزها وإلاّ عاد الثالثة، فإن أنجزها وإلاّ قام في مجلسه إن كان ممّن له مجلس، أو جمع الناس فأنشد:

أعلى الصراط تريد رعية ذمّتي أم في المعاد تجود بالإنعام

إنّي لدنياي أريدك فانتبه

يا سيّدي من رقدة النوّام(١)

أقول: وقد ذكر عدة من الرجاليين أن اسم جده (بطّة) وقال البعض (ريطة)، ولم يتبين لي حاله سوى ما ذكرته آنفاً.

### ۵ ـ في ذكر أولاد الحسين بن على ﷺ

وكان له من الأولاد أربعة ، وقد رحلوا بعد وفاة أبيهم عن سامراء إلى مدينة (لار) من بلاد فارس في إيران ، فقُتلوا بعد وصولهم إليها(^) ، وذكر السيد جواد شبر في كتابه (الضرائح والمزارات) نقلاً عن كتاب (بحر الأنساب) أن أسماءهم: جعفر ومحمود وباقر وزين العابدين.

ومن هذا النص ومن رواية أبي الطيب يُستفاد أن الحسين قضى حياته في سامراء.

إلا أنّ هناك من ينفي أعقابه كالفخر الرازي في كتابه (الشجرة المباركة) وكذلك ابن الطقطقي في كتابه (الأصيلي) فقد ذكر الأخير في باب ذكر أولاد الإمام الهادي الله ما نصه: وله الله خمسة أولاد: الإمام العسكري الله وجعفر والحسين لا عقب له، وموسى لأم ولد لا عقب له.

#### ٦ ـ مدفنه

قال الشيخ عباس القمّي في كتابه (منتهى الآمال): فإن قبر الحسين يقع في جوار قبري أبيه وأخيه الله في القبّة السامية نفسها.

أقول: فلذا يُستحبّ بعد زيارة الإمامين العسكرين الله ، زيارته بزيارة أولاد الأئمة المشهورة، وهذا مجمل ما عثرنا عليه من سيرة سيدنا ومولانا الحسين بن علي بن محمد الجواد الله .

### الهوامش

- ١. كشف الأستار: ٩٥
- ٢ الإمام الهادي من المهد الى اللحد : ١٣٩
- ٣- الدعار: جمع داعر وهو الخبيث الشرير.
  - ٤ ـ في بعض النسخ: اهل البلد الجفاة.
- . . . . . . . . . . . .
- ٥ ـ الآمالي: ٢٨٨. وكذلك بحار الأنوار : ٢٣/٥٢.
- ٦- تهذيب المقال :١/٣٤، تاريخ بغداد :٧/٤٢٤/ر ٣٩٩٢،

معجم رجال الحديث: ٦/١٤٤/٦ ر ٣١٣٣.

- ٧ الآمالي: ٢٩٩، بحار الأنوار: ٥٠/٢١٩.
- ٨. الإمام الهادي من المهد الى اللحد: ١٣٩.



# اللقاء بالامام

# لقاء البقال به ﷺ في مسجد السهلة 🗥

### اعداد محمد طاها نجف

ا آب

ورد في كتاب النجم الثاقب للعلامة آية الله الشيخ حسين النوري ج٢ ص

أخبرني السيد المؤيد المذكور. يريد به السيد الجليل علي خان الشيرازي صاحب كتاب شرح الصحيفة الصمدية مشافهة وكتابة قال:

لما كنت مجاوراً في النجف الأشرف لأجل تحصيل العلوم الدينية وذلك في حدود السنة (١٢٧٥هـ) كنت أسمع جماعة من أهل العلم وغيرهم من أهل الديانة يصفون رجلاً يبيع البقل أنه رأى مولانا الامام المنتظر، فطلبت معرفة شخصه حتى عرفته، فوجدته رجلاً صالحاً متديناً، وكنت أحب الإجتماع معه في مكان خال لاستفهم منه كيفية رؤيته مولانا الحجة (روحي فداه)، فصرت كثيراً ما أسلم عليه واشتري منه مما يتعاطى بيعه، كثيراً ما أسلم عليه واشتري منه مما يتعاطى بيعه، حتى صار بيني وبينه مودة، كل ذلك مقدمة لتعرف خبره المرغوب في سماعة عندي حتى اتفق لي أني توجهت إلى مسجد السهلة للاستجارة فيه والصلاة توجهت إلى مسجد السهلة للاستجارة فيه والصلاة والدعاء في مقاماته الشريفة ليلة الاربعاء.

فلما وصلت إلى باب المسجد رأيت الرجل المذكور عند الباب، فاغتنمت الفرصة وكلّفته المقام معي حتى فرغنا من

العمل الموظف في مسجد السهلة، فتوجهنا الى مسجد الكوفة وعملنا بعض الأعمال فالتمست منه أن يحدثني بالقصة، تفصيلاً فقال ما معناه:

إني كنت كثيراً ما أسمع من أهل المعرفة والديانة أن من لازم عمل الاستجارة في مسجد السهلة أربعين ليلة أربعاء متوالية بنية رؤية الامام المنتظر وقق لرؤيته، وأن ذلك قد جُرّب مراراً، فاشتاقت نفسي إلى ذلك ونويت ملازمة عمل الاستجارة كل ليلة أربعاء، ولم يمنعني من ذلك حرر ولا برد ولا مطر ولا غيره، حتى مضى لي ما يقرب من مدة سنة وأنا ملازم لذلك العمل، وأبات في مسجد الكوفة على القاعدة المتعارفة.

ثم أني خرجت عشية يوم الثلاثاء ماشياً على عادتي وكان الوقت شتاءً، وكانت تلك العشية مظلمة جداً لتراكم الغيوم مع قليل من المطر، فتوجهت الى المسجد وأنا مطمئن بمجيء الناس على العادة المستمرة، حتى وصلت الى المسجد وقد اشتد الظلام وكثر الرعد والبرق، فاشتد بي الخوف وأخذني الرعب من الوحدة لأني لم أصادف في المسجد الشريف أحداً، حتى أن الخادم المقرر للمجىء ليلة الاربعاء لم يأت تلك الليلة.

فاستوحشت لذلك للغاية ، ثم قلت في نفسي:

ينبغي أن أصلي المغرب، وأعمل عمل الاستجارة عجالة وأمضي إلى مسجد الكوفة، فصبرت نفسي، وقمت إلى صلاة المغرب فصليتها، ثم توجهت لعمل الاستجارة وصلاتها ودعائها، وكنت احفظه.

فبينما أنا في صلاة الاستجارة، إذ حانت مني التفاتة الى المقام الشريف المعروف بمقام صاحب الزمان وهو في قبلة مكان المصلين، فرأيت فيه ضياءً كاملاً وسمعت قراءة مصّل (فطابت نفسي وحصل كمال الأمن والاطمئنان، وظننت أن في المقام الشريف بعض الزوار وأنا لم أطّلع عليهم وقت قدومي الى المسجد، فأكملت عمل الاستجارة وأنا مطمئن القلب.

شم توجهت نحو المقام الشريف ودخلته ، فرأيت فيه ضياءً عظيماً ، لكني لم أربعيني سراجاً وكنت في غفلة عن التفكر في ذلك ، ورأيت فيه سيداً جليلاً مهاباً بصورة أهل العلم وهو قائم يصلي ، فارتاحت نفسي اليه ، وأنا أظن أنه من الزوار الغرباء ، لأني تأملته في الجملة فعلمت أنه ليس من سكنة النجف الاشر ف.

فشرعت في زيارة مولانا الحجة عملاً بوظيفة المقام وصليت صلاة الزيارة، فلما فرغت أردت أن أكلّمهُ في المضي الى مسجد الكوفة، فهبته وأكبرته، وأنا أنظر الى خارج المقام فأرى شدة الظلام، واسمع صوت الرعد والمطر، فالتفت اليّ بوجهه الكريم برأفة وابتسام، وقال لي: تحب أن تمضي الى مسجد الكوفة؟ فقلت: نعم يا سيدنا، عادتنا أهل النجف إذا تشرّفنا بعمل هذا المسجد نمضي الى مسجد الكوفة

ونبات فيه ، لأن فيه سكاناً وخدّاماً وماءً.

فقام وقال: قم بنا نمض الى مسجد الكوفة، فخرجت معه وأنا مسرور به وبحسن صحبته، فمشينا في ضياء وحسن وهواء وأرض يابسة لا تعلق بالرجل، وأنا غافل عن حال المطر والظلام الذي كنت أراه، حتى وصلنا الى باب المسجد وهو-روحي فداه معي وأنا في غاية السرور والأمن بصحبته، ولم أر ظلاماً ولا مطراً.

فطرقت الباب الخارجة عن المسجد، وكانت مغلقة، فأجابني الخادم: من الطارق؟ فقلت: إفتح الباب، فقال: من أين أقبلت في هذه الظلمة والمطر الشديد؟ فقلت: من مسجد السهلة، فلما فتح الخادم الباب إلتفت إلى ذلك السيد الجليل فلم أره، واذا بالدنيا مظلمة للغاية، وأصابني المطر، فجعلت بالدنيا مظلمة للغاية، وأصابني المطر، فجعلت أنادي: يا سيدنا، يا مولانا، تفضل فقد فتحت الباب، ورجعت الى ورائي أتفحص عنه وأنادي فلم أر أحداً أصلاً. وأضر بي الهواء والمطر والبرد في ذلك الزمان القليل.

فدخلت المسجد، وانتبهت من غفلتي، وكأني كنت نائماً، وجعلت ألوم نفسي على عدم التنبّه لما كنت أرى من الآيات الباهرة، وأنا غافل عن كراماته: من الضياء العظيم في المقام الشريف مع اني لم أرسراجاً، وانه سمّاني بأسمي مع إني لم أعرفه ولم أره قبل ذلك، وقد أفادتني هذه الأمور اليقين بأنه الحجة صاحب الزمان الذي كنت أتمنّ ى من فضل الله التشرف برؤيته، والحمد لله رب العالمين.

### الهوامش

١ ـ العنوان قد يكون: في الطريق الى الكوفة.

# قراءة نقدية

# قراءة في كتاب

# (الجغرافية السياسية للشيعة لفرانسوا توال)

### بقلم: سماحة السيد علاء الموسوي باحث واستاذ في الحوزة العلمية/ النجف

يعد الكتاب خطوة مهمة في عالم ي الاستشراق الفرنسي المهتم بشؤن

الاسلام بشكل عام و التشيع بشكل خاص. وتكمن أهميته في حداثة المعلومات الواردة فيه إضافة الى التحليل التاريخي المحايد الذي يحاول المؤلف أن يعرضه في قالب معلومات وثائقية مبنية على الاحصاءات والدراسات الديموغرافية (١) هذا سوى ما يشعر به القارئ من جهد بذله الكاتب في فهم وتحليل بعض العقائد الشيعية التي تتمتع بخصوصية عاليـة، ويعد الغـوص فـي أعماقها امـراً مقصوراً على ثلة من العلماء والمثقفين من أبناء المذهب كمسالة الإمام المهدى الهدي الغيبته وفلسفة تلك الغيبة وتفسيرها من الزاوية السياسية والإستراتيجية، ولعل بعضنا سيفاجأ بأن بعض التحليلات التي عرضها الكاتب في كتابه هذا مما لم يتنبّه لها بعض كتاب الشيعة أنفسهم في قضية من أهم وأخطر القضايا العقائدية والسياسية في منظومة الفكر الإمامي. على أنَّ نفس هـذا الكاتب الحصيف أخطأ في مواضع عديدة في استعراضه لتاريخ نشأة التشيّع

لقد أراد الكاتب أن يجرى مسحا جغر افيا سياسيا

وفرق الشيعة أخطاء تاريخية لا تحليلية.

للشيعة في أماكن تواجدهم في العالم يحدد دورهم السياسي عالميا وإقليميا ومحليا. على أن المساحة الأكبر من اهتمامه اختصت بإيران لأسباب لا تخفى من كون الاكثريه الساحقة من سكانها هم من الشيعة، وكونها البلد الوحيد الذي استطاع إقامة حكومة تقوم على أساس ديني يتبنى التشيع كمذهب رسمى لدولة. وكونها البلد الذي تمتد آثاره إلى دول الجوار، الآثار السياسية والاقتصادية والفكرية.

إلا أن اهتمامه بالشيعة العرب لم يكن قليلاً ، فافرد فصولاً للحديث عن شيعة العراق وشيعة الخليج وشيعة الجزيرة العربية فضلاعن شيعة القوقاز، والجمهوريات السوفيتية السابقة.

وقد حرصت في هذه الصفحات القليلة على إبراز التحليلات التي عرضها الكاتب حول مسألة (العقيدة المهدوية) التي تعتبر حجر أساس في العقيدة الإسلامية الشيعية. لما رأيت فيها من وعي متقدم يحاول تفسير هذا المعتقد بعقلية سياسية تتلمس الواقع الشيعي مع غض النظر عن صحة تلك التحليلات أو سقمها.

إن من المهم أن نتعرف على صورة المذهب بشكل عام وصورة تلك العقيدة المهدوية بشكل

خاص في أذهان الآخرين، خصوصاً عند أولئك الذين اخضعوا هذه المنطقة منذ عقود بعقائدها وتركيباتها السكنية وثرواتها الطبيعية ـ أخضعوها للدرس والبحث ـ ووضعوا صغيرها وكبيرها تحت المجهر بالشكل الذي لم يتيسر فعله حتى لأبناء هذه المنطقة.

إن دراسات الاستشراق خصوصا الوثائقي فيها يحتوي على الكثير من المعلومات الهامة التي لم تتمكن جامعاتنا ومعاهدنا العلمية من الوصول إليها ولأسباب واضحة، وتمكّن أولئك من الحصول عليها من موقع القوي والمستعمر. الأمر الذي أضفى على تحليلاتهم جانبا من الأهمية، بناء على أن التحليل الأقرب إلى الصواب هو الذي يعتمد على مقدار أكبر من الوثائق والمعلومات.

### التشيّع العربي والتشيّع الايراني: يقول الكاتب (۲):

(إن التشيع بعالميه: العربي

والايراني لم يجر على نسق سياسى واحد، فبينما

نجد التشيع في

العالـم العربـي هـو مذهـب المحرومين

و المضطهدين

و المنتظرين

لظهور المصلح

المنقذ، نجده

في العالم الفارسي هو

المذهب الرسمي منذ زمن

الإمبر اطوريات التي حكمت إيران وحتى اليوم).

وبراهينها المستمدة من الكتاب والسنة والتي لا مكان فيها لهذا التمييزبين حالات الاضطهاد وحالات الرخاء والتربع على السلطة

مسألة المهدوية مسالة لها أدلتها

### ويقول في موضع آخر:

(إن التشيّع مند أن وُجد – باستثناء إيران بعد القرن السادس عشر الميلادي – كان مذهب الأقلية المضطهدة والمحاصرة اجتماعياً. مع هذا الحال استطاع أن يبلور نظرة مبدأية للتاريخ ولمستقبل البشرية شكلت أساسا للمذهب المعتقد بظهور المصلح في آخر الزمان وبقيام يوم القيامة ، الأمر الذي جعل هذا المذهب حركة ثورية مستمرة.

إن اقتران هاتين الخصوصيتين: كون المذهب هو المذهب هو المذهب هو المذهب الأقلية وكونه يحمل تفسيرا نبوّياً

للتاريخ وللمستقبل.. جعل من عودة التشيّع إلى ساحة التأثير في الحياة السياسية والاجتماعية مشروعا لانفجار كبير.

إن التشيّع وحتى قبل انتصار الثورة الإسلامية في إيران سنة ١٩٧٩ م، كان عاملا مهما على الساحة الدولية. إلا انه وبعد ذلك الانتصار اكتسب تماسكا وقوة

أكبر).

# قراءة نقدية

إن الكاتب هنا ميز بين التشيع في بلاد العرب والتشيع في بلاد العرب والتشيع في بلاد فارس بكونه عند بلاد العرب مذهب الضعفاء والمحرومين، ومن ثم المنتظرين للظهور. وبكونه في بلاد فارس مذهب السلاطين. وهذا التمييز قد يوحي بفكرة خاطئة، وهي أن فكرة الانتظار نظرياً وعملياً مرتبطة بحالة الاضطهاد السياسي والاجتماعي الأمر الذي لا يصح عقائدياً ولا واقعياً.

أما من الجهة العقائدية فمسألة المهدوية مسالة لها أدلّتها وبراهينها المستمدّة من الكتاب والسنة والتي لا مكان فيها لهذا التمييز بين حالات الاضطهاد وحالات الرخاء والتربّع على السلطة وأما واقعياً فقد سجّل الواقع السياسي والاجتماعي والثقافي في إيران بعد انتصار الثورة الإسلامية التصاقا اكبر بفكر المهدوية، وانتشرت في هذه المرحلة كافة مظاهر الثقافة المهدوية بين جميع الطبقات ابتداءاً من كبار المسؤولين وحكام البلد وانتهاءاً بأبسط الطبقات.

إن مسالة الإمام المهدي الست حكما يلجأ إليه المظلومون والرازحون تحت الأحكام الجائرة، حتى إذا دارت عجلة الزمن وعاد المظلوم حاكماً وسلطانا تطاير ذلك الحُلمُ وانتفى من فكره وحياته لانتفاء الداعي إليه.

إن المهدوية فكرة دينية ذات مصادر شرعية تتحدث عن مصير العالم اجمع لا تتقيد ببقعة من الأرض ولا جماعة من البشر، بلهي تتحدث عن العدالة

التي ينشدها جميع البشر على اختلاف معاناتهم ودرجات مظلوميتهم أيا كان بلدهم، وعن الحق الذي يجب أن يسود العالم إتماما للحجة على الخلق وإنفاذا لوعده: (هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون).

ثم انه تحدث عن قدرة التشيع على بلورة فلسفة التاريخ يرتبط بها مصير البشرية بغاية تتحرك نحوها البشرية جمعاء وهي ظهور الإمام المهدي وقيام دولة العدل الالهية مما جعل هذا المذهب الذي هو مذهب الاقلية مشروعاً مستمراً لانفجار كبير وتحول هائل.

من الواضع هنا ان المؤلف يتحدث عن القوة المختزنة في عقيدة الانتظار والتي تجعل من حركة الأقلية حركة قادرة على إحداث تحول هائل في تاريخ البشرية.

إن عقيدة الانتظار للمصلح العالمي، بما تتضمنه من أسس عقائدية مبرهنة وعمق وجداني في ضمائر المنتظرين، هي العامل الأساسي لتلك القوة الهائلة التي ستدفع يوماً ما إلى ساحة الحياة وتحدث انقلاباً

# عظيما في صالح العدالة المفقودة والمضيعة في حياة البشرية.

كما انها هي القوة الماسكة التي أعطت لهذه الأقلية القدرة على التماسك والاستمرار في الوجود طوال فترات التاريخ العادي لها والمضطهد لأفرادها وجماعاتها.

نعود إلى عبارة الكاتب: يقول:

(مع وجود التحقيقات والدراسات المهمة حول مذهب التشيع، هذا المذهب الرومانسي، مذهب اليأس، والانتظار المهدوي الموعود، فان هذا لا زال مجهولاً في فرنسا، لان الإسلام الذي عرفته فرنسا من خلال مستعمراتها هو الاسلام السني الرائج في المغرب العربي والشرق الأوسط، خلاف الإسلام الشيعي الذي عرفته المستعمرات الانكلوساكسونية).

أقول: إن التعبير عن المذهب الشيعي بالمذهب (الرومانسي) لايعني سوى إدراك المؤلف لجوانب الوجدانية في العقيدة الشيعية التي تجعله مذهبا تفاعليا بعيداً عن الجفاف والجمود، ففي هذا المذهب تندمج العقيدة بالحب والولاء، وتلتحم الفكرة والفلسفة بالأمل والرجاء، وتتحول دموع المظلومين إلى قرار أكيد بالمقاومة والسعي الى تغير الواقع الفاسد. ويكون الارتباط بالقدوة المعصومة التي تجسد تلك الأفكار تجسيداً كاملاً وأميناً.

إن كلمة (الرومانسية) هي اقل كلمة في قاموس كاتب فرنسي عن وجدانية المذهب الشيعي والتحام الفكر بالعاطفة فيه.

واما تعبير المؤلف عن المذهب الشيعي بأنه

(مذهب اليأس) فيبدو انه يريد: اليأس من الحكومات البشرية التي تعاقبت على حكم الناس وإدارة الحياة سائرة بها من سيئ إلى اسوأ ولهذا فهو يعقب ذلك بقوله: (والانتظار المهدوي الموعود) فاليأس في مذهبنا يأس من جميع التجارب السابقة والقائمة فعلا، وتطلع إلى حكومة الإمام المهدي التي لن تشبه شيئا مما سبقها من الدول.

### التشيّع ظاهرة عربية:

قال المؤلف: (سنسعى في القسم الثاني من هذا الكتاب إلى إيضاح هذه الحقيقة وهي أن التشيّع منذ بدايته وحتى يومنا هذا لم يكن إلا ظاهرة عربية).

أقول: لا أظن أن أحدا سيتوهم أن المؤلف يحمل حساسية تجاه كون التشيّع عربياً او فارسياً. فهو رجل خارج أطار هذه المشاعر كلياً.

وكلمته هذه المستندة الى تجربته العلمية الخاصة وتتبّعه لتاريخ التشيّع لابدّ وان يكون لها اثر أخلاقي يحرج بعض الأقلام العربية أو المستعربة والتي أصرت على نسبة المذهب الشيعي الى الفرس. على أن كون المذهب عربياً او فارسياً ليس عاملاً مضعفاً ولا مقوياً ما دام المذهب قائما على الأدلة والبراهين التي يعتمدها المسلمون عموماً ومن يطلق هذه النسبة أيضاً خصوصا. إلا أن الأخلاق العلمية تفرض على القلم إنصافاً وواقعية تجدها غائبة عند أقلام تدعي العروبة والإسلام. وحاضرة بهذا الوضوح عند كاتب فرنسي لا يدعى شيئاً من ذلك.

للبحث صلة

### الهوامش

.Gio Shia De Politic.

٢ ـ ص١٦ من الترجمة الفارسية.

# من رسائل الإمام الله الشيعته نحن صنايع ربنا

عافانا الله وإياكم من الفتن،

ووهب لنا ولكم روح اليقين،

واجارنا واياكم من سيوء المنقلب

إعداد: ضرغام جاسم محمد

كانت شهادة الإمام العسن العسكري الله قد أخذت حيزاً من الجدال المحتدم في من يخلف الإمام الله من بعده، ومن هو ولده؟ على أن الإمام الله لم يترك الأمر هكذا دون أن يوصي بولده والإمام من بعده الإمام الحجة الها وامكان بعضهم من مشاهدته والوقوف على معجزاته

صلوات الله عليه، الا أن هناك جهداً سياسياً يحاول اثارة الشكوك في ولادة الإمام واستغلال سناجة البعض في امكانية وجوده إيّان غيبته.

لم يدخر الإمام الحجة جهداً لايضاح ما أشكل على البعض وتأكيده على أن مثل هذه الاثارات لا تتعدى عن فتن تحاول بعض الجهات السياسية اثارتها واستغلالهاً.

والرسالة التالية نموذجاً حياً لمثل هذه المحاولات التي وصفها الإمام الله بالفتن ودعا لشيعته أن يعافيهم الله عنها ويجنيهم اياها.

عن أبي عمر والعمري قال تشاجر ابن ابي غانم القزويني وجماعة من الشيعة في الخلف وذكر ابن ابى محمد مضى ولا خلف له ثم انهم

كتبوا في ذلك كتابا وانفذوه إلى الناحية وأعلموه بما تشاجروا فيه، فورد جواب كتابهم بخطه عليه السلام وعلى آله وآبائه: بسم الله الرحمن الرحيم عافانا الله واياكم من الفتن، ووهب لنا ولكم روح اليقين، واجارنا واياكم من سوء المنقلب، إنه انهي الي ارتياب جماعة منكم في الدين، وما دخلهم من

الشك والحيرة في ولاة أمرهم، فغمنا ذلك لكم لا لنا وساءنا فيكم لا فينا، لان الله معنا فلا فاقة بنا إلى غيره، والحق معنا فلا يوحشنا من قعد،

ونحن صنايع ربنا والخلق بعد صنايعنا: يا هؤلاء: ما لكم في الريب تترددون وفي الحيرة تنعكسون، أوما سمعتم الله عزوجل يقول (يا أيها الذي آمنوا اطيعوا الله واطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم) أوما علمتم ما جائت به الآثار مما يكون يحدث في ائمتكم على الماضين والباقين منهم السلام اوما رأيتم كيف جعل الله لكم معاقل تأوون اليها وأعلاماً تهتدون بها من لدن آدم الله إلى أن ظهر الماضي، كلما غاب علم بدا علم وإذا أفل نجم طلع نجم، فلما قبضه علم الله إليه ظننتم أن الله أبطل دينه وقطع بينه وبين

أوما علمتم ما جاءت به الآثار مما يكون يحدث في ائمتكم على الماضين والباقين منهم السلام اوما رأيتم كيف جعل الله لكم معاقل تأوون اليها وأعلاماً تهتدون بها من لحدن آدم الله إلى أن ظهر الماضي، كلما غاب علم بدا علم وإذا أفل نجم طلع نجم

خلقه ، كلاّ ما كان ذلك وما يكون حتى تقوم الساعة ويظهر أمر الله وهم كارهون، وإن الماضي مضى عليه السلام سعيداً فقيداً على منهاج آبائه المالي حذو النعل بالنعل وفينا وصيه وعلمه ومنه خلفه ومن يسد مسده ولا ينازعنا موضعه الاظالم آثم ولا يدعيه دوننا الا كافر جاحد، ولولا أن أمر الله لا يغلب وسره لا يظهر ولا يعلن لظهر لكم من حقنا ما نبتز منه لقولكم ويزيد شكوككم، ما شاء الله كان ولكل أجل كتاب، فاتقوا الله وسلّموا لنا وردوا الأمر الينا ، فعلينا الإصدار كما كان منا الإيراد، ولا تحاولوا كشف ما غطىَ عنكم ولا تميلوا عن اليمين وتعدلوا إلى اليسار، واجعلوا قصدكم إلينا بالمودة على السنة الواضحة فقد نصحت والله شاهد على وعليكم، ولولا ما عندنا من محبة صاحبكم ورحمتكم والاشفاق عليكم لكنا عن مخاطبتكم في شغل مما قد امتحنا به من منازعة الظالم العتل الضال المتتابع في غيه المضاد لربه المدعى ما ليس له الجاحد حق من افترض الله طاعته الظالم الغاصب وفي إبنة رسول الله ﷺ وعليها لى أسوة حسنة وسيردى الجاهل رداء علمه وسيعلم الكافر لمن عقبي الدار، عصمنا الله وإياكم

من المهالك والاسواء والآفات والعاهات كلها برحمته فانه ولي ذلك والقادر على ما يشاء، وكان لنا ولكم ولياً حافظاً والسلام على جميع الاوصياء والاولياء والمؤمنين ورحمة الله وبركاته وصلى الله على محمد النبي وآله وسلم تسليماً.



# في مولد الإمام المنتظر مهدي آل محمد المنتظ

### بقلم المرحوم العلامة: السيد مسلم الحلي

من أجل تحفيز الذاكرة الصحفية وما كان لها من دور وإن كان بسيطاً في ترسيخ الثقافة المهدوية فان (الانتظار) وفاءً منها لهذا الجهد الرائع تستذكر أحد الكتاب المعروفين ضمن هذا الباب لتحيي به كاتباً ومفكراً, وهو العلامة الفاضل المرحوم السيد مسلم الحلي وفيما يلي نورد مقالته القيمة التي جاءت في مجلة (الإيمان) العددان الأول والثاني ـ كانون الثاني وشباط ١٩٦٥ ص ١٤ ـ ١٧.

إذا كان وقد كان من المكان ما هو شقي، ومن المكان ما هو تشقى وتسعد، فالأرض تشقى وتسعد، فما يمنع ان نقول: إن للزمان سعادة على حد ما هي للمكان سواء بسواء، وإذا صح لنا ان نمنح الأيام والليالي نصيباً من السعادة، فان من احظى الليالي سعادة ليلة قد فازت من السعادة باوفر حظ واوفى نصيب ليلة يتألق بها بدر يفضح بدر السماء، ويعبق بها نشراً، ينفح في الفضاء فيعطر الأرجاء، ليلة تتمخض صبيحتها عن وليد هو بقية السلف من النسل الطيب من آل محمد، والسلالة الطاهرة من بني المرتضى علي والزهراء فاطمة، عليهم جميعاً اكمل التحية وافضل السلام، نعم: ومسك الختام لسادة الأنام هداة الأمة الأيمة

الهداة للناس اجمعين، وبشارة الرسول الأعظم الله اللهداة للناس اجمعين، وبشارة الرسول الأعظم المحتفظة عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، فلا يطرقه شك ولا ارتياب، ذلك هو الإمام المغيب، والحجة المحتجب من آل محمد عليهم السلام المولود الكريم. في البيت الكريم، من اجل ذلك اصبحت فكرة الامام المهدي حقيقة راهنة ثابتة، وحقاً ثابتا يعترف به الفريقان ممن تمسك من الاسلام بحبل متين.

ففي ينابيع المودة. روى حديثا يتصل ختام سلسلة سنده بجابر بن عبد الله عن رسول الله الله قال: (لا تذهب الدنيا حتى يقوم بامتي رجل من ولد الحسين يملأ الأرض عدلا كما ملئت ظلماً) هذا



بعض ما يحدثنا به ينابيع المودة.

ونرى ايضا في (الصواعق المحرقة) لابن حجر. من ذلك الشيء الكثير، وقد يقنعنا والقليل يقنع إذا المس شيئاً من الحقيقة وان نذكر ما يرويه في ص ٩٦ ومن كتابه المذكور عن النبي أنه قال: (لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد، لطول الله تعالى ذلك اليوم حتى يبعث الله فيه رجلا من أهل بيتي، يواطئ اسمه اسمي، واسم ابيه اسم ابي، يملأ الأرض قسطاً وعدلا كما ملئت ظلماً وجوراً).

هذا بعض ما يحدثنا به ابن حجر.

وهذا الشبلنجي في ـ نور الابصار ـ ص ١٦٨ ـ عقد فصلا خاصا في مناقب الإمام المهدي الله وهذا نص عبارته هناك .

(محمد بن الحسن الخالص، بن علي الهادي، بن محمد الجواد، بن علي الرضا، بن موسى الكاظم، بن جعفر الصادق، بن محمد الباقر، بن علي زين العابدين، بن الحسين، بن علي بن ابي طالب)، امه ام ولد. يقال لها: نرجس، وقيل صقيل، وقيل: سوسن وكنيته ابو القاسم ولقبه الأمامية وبالحجة المهدي،

والخلف الصالح، والقائم المنتظر، وصاحب الزمان، واشهرها المهدي، صفته رضي الله عنه شاب مربوع القامة، حسن الوجه والشعر، مسبل شعره على منكبيه، اقنى الأنف، أعلى الجبهة بوابه محمد بن عثمان، معاصره المعتمد، كذا في الفصول المهمة. قيل انه غاب في السرداب والحرس عليه، وذلك في سنة ستين ومأتين، وفي الصواعق، ويسمى القائم المنتظر.).

هـذا كلام الشبلنجي ـ نقاناه بطوله ـ اتماما للحجة ، واعلاما بالبرهان ، وقد نكتفي بعض الاكتفاء في منقول هذه الروايات والأحاديث ، ففي التدليل بها على أن الإمام المهدي همولود الآن ، وانه التاسع من ولد الحسين بن علي عليهما السلام خير مقنع لمن كان له قلب ، او ألقى السمع وهو شهيد.

والآن وقد وضعنا الحجر الاساس في هذا الموضوع نوجه وجهنا شطر موضوع آخر ، فعسى ان تأتي بلفظ مفيد ، او كلام يحسن السكوت عليه.

إذا صح لنا ان نمنح الأيام والليالي نصيباً من السعادة، فان من احظى الليالي سعادة ليلة قد فازت من السعادة باوفر حظ واوفى نصيب ليلة يتألق بها بدر يفضح بدر السماء، ليلة تتمخض صبيحتها عن وليد هو بقية السلف من النسل الطيب من آل محمد

#### ولادته:

اشاد الله بشأن هذا الوليد الكريم من البيت الكريم، بولادة كانت غريبة الشكل عديمة النظير، نسيجة وحدها في عالم الحياة والأحياء، وما كل ذلك إلا ليكون معجزة السكون والكائنات في مختلف ادوار حياته ومالها من شئون وشئون، فهو محاط، بمختلف الخوارق والمعجزات قبل ان يولد ، ويوم ولد ، وحتى طوى عدداً غير قليل من صفحات كتاب عمره الشريف، فهو وهو جنين - يضم بين طبقات وعاء حمله مخبوء في ستار من حجاب القدرة ، لا تحس حتى أمه نفسها بحمل ، حتى وضعته خلقاً سوياً كامل الخلق والأخلاق، ثم لا يلبث ساعة حتى يتغيب عن ناظرها ، وعن جميع ناظريه . ثم لا يقدر له ان يظهر عن حجاب هذا الكتمان الا يوم يقدر لـ ان يتوج بتاج الكرامـة ، ويتقمص رداء الامامة ، فيظهر . وقد وضع جثمان أبيه الزكي الله فيتولى الصلاة عليه، وينحى عمه عن أمر كان هو أهله واحق به من عمله ومن الناس اجمعين ، وما يلبث

الأريثما يحقق الحق ويبطل الباطل، وليعرف خلق الله ولي أمر الله ونبراسه اللامع الهادي إلى طريق الهدى والصراط المستقيم، يتغيب الإمام وهو حمل ويتغيب وقد بلغ القعد الثاني من شريف عمره، ثم لا يزال متغيبا حتى يأتى أمر الله فلا تستعجلوه.

#### غيبته ا

لا أراني وقد بلغت هذه المرحلة بحاجة إلى عرض ما استعرضته النقلة الاثبات، من أمر غيبته عليه السلام، وكيف غاب، وما المكان الذي غاب فيه فقد بلغ الأمر من ذلك قصارى حد الوضوع والجلاء، وقد يكفيك ان تراجع ما ذكره محمد بن يوسف الكنجي الشافعي ـ في كتابه الذي سماه (بالبيان في اخبار صاحب الزمان) فقد عقد في كتابه هدا بابا لغيبته، وكيف غاب واين غاب وجواز بقائه حيا طوال هذا الزمن الطويل ولعل هذه النقطة الأخيرة . أعنى نقطة بقائه حيا هذا الأمد البعيد ـ هي النقطة الحساسة في هذا الموضوع ، الحرية بالحل والتحليل والمشكلة التي يجب ان يقام لها بكل علاج، فهي مشكلة ذات مشاكل، ونقطة هي ملتقى نقاط، والنقطة الأولى من تلك النقاط هي: أن غيبة الإمام الله مخلة باللطف الواجب الذي تعتقده الامامية ، كلمة قد يلوكها المتشدق بين فكيه ، وما كان له ان يفوه بها ـ لو علم مبلغ اللطف عند الإمامية بمعناه الصحيح.

اللطف عند الإمامية امر يفعله الله تعالى في عباده يقربهم إلى الطاعة، ويبعدهم عن المعصية على نحو لا يبلغ حد الالجاء، ولاحظ له في التمكين

وهو عندهم أمر يكونه مجموع أمور منها ما يعود فعله إلى الله سبحانه وهو اعلامه تعالى بالإمام وارشاد الناس اليه ، ومنها ما يعود إلى الإمام وهو قبوله وتحمله أعباه الأمامة وقيامه بما فيها من

اسلم عليك

معدن العلوم

النبوية

واجبات وحقوق ومنها ما يعود إلى الناس أنفسهم وهو موقفهم مع الإمام مع موقف مع الإمام والخضوع ، والخضوع ، والخضوع ، والرضوخ والرضوخ والرضوخ أما اللطف الذي يعود إلى الله تعالى فقد فعله مع الناس ، فلم يتركهم وشأنهم ، دون ان عرفهم من هو الإمام وهداهم اليه ودلهم عليه بما

انزله على نبيه من البلاغ للابلاغ،

واللطف الذي يعود إلى الإمام قد فعله الإمام لولا ان تمانعه ايدي الظالمين، (وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون). اذن قلم يعد الأخلال باللطف إلا من طريق الناس انفسهم فهم جديرون بالقطع والحرمان، وتجهيز الله سبحانه للإمام بالقوة الخارقة وتعزيزه بما هو فوق العادة (تمكين) واللطف لاحظ له في التمكين واخضاع البشر له عن طريق القهر والأجبار، (الجاء) وقد عرفت ان اللطف لا يبلغ حد الألحاء.

النقطة الثانية . هي مشكلة بقاء الإمام حياً طيلة هـذا الزمن الطويل، وهو شخص انساني مدين.

بطبيعت ه بالخضوع إلى متفاعل الطبائع ، ومتمازج العناصر ، وقد نرى مشكلتنا هذه أقل خطراً من مشكلتنا السابقة ، وقد آمنا بعالم الأعجاز للانبياء والأولياء وهل الاعجاز إلا خرق للعادة والنواميس!!

إن صح ان يوجد في الحياة ما

يسمى بالنواميس ـ وحين

نسلك هذه الغاية نجد

الطريق أمامنا

معبداً لا أمت ولا عوج فيه، فقد

طفحت طوامير

السير والآثار

من طريق

النقلة الاثبات بحياة أشخاص

هـم الآن أحياء

ويبقون أحياء إلى ماشاء

الله من زمان، ويبقى بعضهم

حياً إلى يوم الدين، اشقياء وسعداء كافرين ومؤمنين، ولا يبقى لنا أي ارتياب إذا لقينا نظرة على كتاب الله الكريم نرى ذلك فيما اقتصه تعالى من خطاب موسى للسامري بقوله (فاذهب فان لك في الحياة ان تقول لا مساس) ٩٥/ طه) وغيرها من الآيات الكريمة التي تتعلق بأناس خيرين او شريرين منحهم الله فسحةً من العمر وعمروا طويلاً ولا يوجد ادنى شك في ذلك فهو واهب الحياة.

(اكتفت المجلة بهذا القدر من الموضوع لتناسبه مع واقع النشر في المجلة)

# الكتب المهدوية في المطبوعات النجفية خلال قرن واحد (من ١٣٢٧هـ ١٩٠٧م إلى ١٤٢٦هـ/٢٠٠٥ م)

تبويب<mark>أحمد علي الحلي</mark> باح<mark>ث في الشؤون المهدو</mark>ية

اخرى حيث طورد الكاتب والمؤلّف الإسلامي تحت كل حجر و مدر ، وبيعت المطابع أو صودرت بعد فترة وجيزة من شروعها بالعمل، إلا أنّ ذلك كلّه لم يفت من عزم المخلصين في متابعة نشر معارف أهل البيت المحافظة على تراثهم الذي وصلنا عبر تضحيات جسام ومكابدات، وقد بلغ الأمر في الاهتمام بحفظ هذا التراث النفيس عند علمائنا الأعل<mark>ام أن أح</mark>دهم ـ وهو الشيخ المح<mark>ّدث النوري ﷺ</mark> ـ باع عباءته وعمامته ليشــتري كتاب<mark>ــاً من هذه الكتب</mark> معروضاً للبيع، ولم يكن يحمل و<mark>فتذاك شيئاً من</mark> المال، ولم يتيسر له الاقتراض، وخشى إن هو تريّث في شراء الكتاب أن يباع لغيره فلا يأمن تلفه وعدم المحافظة عليه ، وقد بلغ عدد المطبوعات النجفية حسب إحصاء الشيخ محمّد هادى الأميني في كتابه «معجم المطبوعات النجفيّة» حوالى ألف وثمانمائة وعشرين كتاباً ، طبعت ما بين سنة ١٣٢٧هـ إلى سنة ١٣٨٦هـ، وكان للمطبوعات المهدوية سهمها الوافر في المطبوعات النجفية ، ولا نحتاج في ذكرنا لعظمة خاتم الأوصياء: مهديّ آل محمّد ﷺ إلى كثير عَناء ، فعن عبد الله بن عباس ، عن النبي عليه قال:

حظيت المطبوعات النجفية التي صدرت عن جامعة النجف الأشرف خلال قرن (من ١٣٢٧هـ إلى ١٤٢٦هـ) بمقام خاص ، فهذه المدينة المقدّسة تشرّفت بأن تكون عاصمة لأوّل الأئمة الطاهرين الملك ، وزادها شرفاً أن تكون مثوى لرفاته الطاهر بعد استشهاده الله على المنتفى في جلالتها وعظم شــأنها أن نذكر ما ذكره العال<mark>م الجليل السيد</mark> محمّد مهدى القزويني (ت ١٣٠٠هـ) في كتابه «فلك النجاة» نقلاً عن مشايخه الكرام، عن أهل بيت الرحمة المنك «أن النُّفُس عند على الله يعدل عبادة أربعمائـة عام» وكانت هذه الحاضرة العلمية مصدر اشعاع علمي ومركزاً من مراكز نشر المعرفة في أرجاء العالم الإسلامي ، وكان لها إسهامها الوافر في نشر الثقافة الإسلاميّة على مستوى واسع مندُ أن بـدأت أولى مطابع<mark>هـا ـ وهي مطبعـة حبل المتين</mark> - بالعمل بعد استقدامها من الهند سنة ١٣٢٧هـ. وعلى الرغم من قلّة عدد المطابع التي توالت فيما بعد ، والتى بلغ عددها سبع عشرة مطبعة ، ومع الانتكاسات الخطيرة التي مُني بها طبع الكتاب الإسلامي إبّان المدّ البعثي وما سبقه من تيارات





«المهديّ طاووس أهل الجنّة».

أما النهج الذي سلكته في وضع هذا المعجم الذي يعذرني فيه أهل العلم لقلة باعي في هذا الفن فهو ذكر الأمور التالية عن كل كتاب.

أ ـ اسم الكتاب بكامله

ب ـ اسم المؤلف.

ج. المطبعة التي طبع فيها الكتاب وذكر نوع الطبعة

إن كانت اوفسيت.

د.عدد أجزاء الكتاب

هـ السنة التي طبع فيها الكتاب.

وعدد الصفحات حيث رمزت للصفحة «ص».

ز ـ عدد طبعاته ، وقد رمزت للطبعة ب (ط).

ح ـ اسم المقدّم للكتاب إن كان لغير المؤلف.

ط. ذكر حجم الكتاب وقد رمزت له بـ (ح).

ي ـ ذكر لغة الكتاب.

١) إثبات الرجعة

الشيخ محمّد رضا الطبسي.

النجف الأشرف: مطبعة النجف، ١٣٥٥هـ

٢) أربعون حديثاً مع وصايا للشيعة

السيد ناظم الموسوي

النجف الأشرف: مؤسسة النبراس، ١٤٢٥

ه، ۲۰ص، ح رقعی.

٣) الأربعون في الإمام المهدى الله

السيد محمّد صادق الموسوي الخرسان (معاصر) النجف الأشرف: ١٤١٩هـ، ١٢٠ص، حجيبي

(أوفسيت).

٤) أضواء على دولة الإمام المهدي ﷺ

السي<mark>د ياسين ا</mark>لموسوي (معا<mark>صر).</mark>

النجف الأشرف: تقديم ونشر (مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدى ).

١٤٢٥هـ، ١٤٧ ص، ح رقعي.

ه) إلزام الناصب في إثبات الحجة الغائب

الشيخ على اليزدي ال<mark>حا</mark>ئري ت ١٣٣<mark>٣هـ.</mark>

النجف الأشرف: مطبعة النعمان، ط٢مجلدان،

۱۳۸۳هـ/۱۹۹۳م ، ۹۵ کص ، ح وزیری.

٦) الإمام الثاني عشر (رد على كتاب سبائك دهب)

السيد محمّد سعيد الهندي (ت ١٣٨٧هـ).

تقديم السيد علي الحسيني الميلاني.

النجف الأشرف، ا. ط١ مطبعة الغري، ١٣٥٥هـ/

۱۹۳٦م ، ۷۶ص ، ح وزيري

ب ـ ط٢ مطبعة القضاء ، ١٣٩٢هـ.



### ببلوغرافيا

وزيري.

ب ع۲ ، شعبان ، ۱٤٢٦هـ ، ۱۱۵ص ، ح وزيري. ج ـ ع۳ ، ذي القعـدة ، ۱٤٢٦هـ ، ١٠٠٠ص ، ح وزيري.

۱۳) آيات الظهور في انتظار الفرج والسرور
في تفسير مائة وعشر أيات من القرآن الكريم
في شأن الحجة والرجعة.

الميرزا علي قلي الدهخوارقاني أذر شهري المتخلّص بناصح النجف الأشرف: أ. ط ١٣٥١، ١هـ.

بط۲،۱۳۵<mark>، ۲،۱۳۱+۱۳۱) (حج</mark>رية مع علل الغيبة)

١٤) بحث حول المهدي 🕮 💮

السيد الشهيد محمّد باقر الصدرتيُّنُّ.

النجف الأشرف: بدون معلومات

10) بشارة الإسلام

(في علامات المهدي ﷺ وأحوا<mark>له )</mark>

السيد مصطفى بن أبراهيم الكاظمي ت

-21777

النجف الأشرف:أ. ١٣٣١ هـ، ج١ في علائم الظهور.

ب ـ ط٥، المطبعـة الحيدريـة، ١٣٨٢هـ/ ١٩٦٣م، ١٩٨٧ص.

١٦) البيان في أخبار صاحب الزمان ﷺ

محمّد بن يوسف بن محمّد الكنجي الشافعي ت ٨٥٨هـ

النجف الأشرف: أ. ٢٥٣٥هـ مع كتاب (إلزام المرب)

٧) الإمام المهدي

على محمّد على دخيل (معا<mark>صر).</mark>

النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٣٨٥هـ،

۳۵۸ص، ح رقعي.

٨) الإمام المهدي العالم.

مهدي هادي علي

النجف الأشرف: مطبعة النبراس، بدون

تاریخ، ۱۷٦ص، ح جیبي، (اوفسیت)

٩) الإمام المهدي الله عن المهد إلى الظهور

السيد محمّد كاظم القزويني.

النجف الأشرف:مطبعة النبراس، بدون تاريخ، ٤٨٠ص، حوزيري، (اوفسيت).

الإمام المهدي الله نورٌ في الشعر العربي

محمّد عباس الدراجي

تقديم:السيد محمّد محمّد صادق الصدر.

طبع ف<mark>ي النجف الأشر</mark>ف (كتب عليه دار الأضواء

بيروت للظروف الأمنية الخانقة يومذاك)

بدون تاريخ ، ۲۳ ص ، ح وزيري.

١١) الإمام المهدي والاحتباس الحراري

المهندس: ثعبان كاظ<mark>م الزجراوي.</mark>

النجف الأشرف: مطبعة دار نون والقلم، بدون

<mark>تاریخ ، ۱۳۱ص ، ح <mark>رقعي.</mark></mark>

١٢) الانتظار

مجلة فصلية تعني بالشأن المهدوي

تصدر عن (مركز ال<mark>دراسات التخصصي</mark>ة في الإمام المهدى،).

النجف الأشرف: مطبعة دار الضياء.

أع ، جمادي الأولى، ١٤٢٦هـ، ١٢٢ص، ح الناصب)







· ٢) ترجمة الإمام المهدي ﷺ في كتاب «أعيان الشيعة))

السيد محسن الأمين ألعاملي. تقديم وتحقيق ونشر «مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ١١٠٠).

ط۲<mark>۱٤۲۵، ۲۵۶</mark>ص، ح وزيري.

٢١) التكليف الإسلامي في عصر الغيبة الكبرى السيد محمّد محمّد صادق الصدر تدُّسُّ. إعداد وتقديم: محسن الموسوي.

النجف الأشرف، بدون معلومات، (أوفسيت).

٢٢) تنبيه الأمة في إثبات الرجعة

الشيخ محمّد رضا الطبسى الخ<mark>ر اسانيّ النجفي.</mark> النجف الأشرف: أ-طا <mark>مطبعة الغري، ١٣٥٣هـ، ح</mark> وزيري، ٣١ص، لغته الفارسية<mark>.</mark>

ب ـ ط۲ مطبعة الغرى ١٣٥٤هـ ، ٤٨ ص ، ح رقعى. ج ط٣ مطبعة النعمان ، ١٣٧٧هـ.

٢٣) الحركة الاصلاحية من الحسين إلى المهدى الميالم

ا<mark>لسيد</mark> صدر ال<mark>دين القب</mark>انجي «مع<mark>اصر».</mark>

تقديم وتحقيق ونشر: «مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ١١٠٠٠ بمطبعة النعمان ، ١٣٨٢هـ/١٩٦٦م ، ١١٨ص ، ح وزيري ، تقديم:السيد محمّد مهدي ال<mark>خرسان.</mark>

ج المطبعة الحيدرية ، ١٣٩٠هـ مع كتاب (كفاية الطالب في مناقب على بن أبي طالب)

تحقيق الشيخ محمّد هادي الأميني

۱۷) تاريخ الإمام الثاني عشر همن كتاب (منتهي الأمال في تواريخ النبي والأل)

> الشيخ عباس بن محمد رضا القمي تحقيق السيد هاشم المي<mark>لاني.</mark>

تقديم ونشر: مركز الدراسات التخصصية في

الإمام المهدى

١٤٢٦هـ، ١٩٩ص، ح وزيري.

١٨) تاريخ الغيبة الصغرى

السيد محمّد محمّد صادق الصدر

النجف الأشرف: مكتبة الرسول الأعظم،

۱۳۹۲هه، ۱۷۲ص

١٩) تاريخ مقام الإمام المهدى ﷺ في الحلة أحمد على الحلى (كاتب السطور)

تقديم ونشر «مركز الدراسات التخصصية في

الإمام المهدي ها

۲۱۵هه، ۲۱۵ص، ح رقعی.

# ببلوغرافيا

النجف الأشرف:قيد الطبع ، ١٤٢٦هـ ٠٠٠ ص ، ح وزيري.

٢٤) الحكومة العالمية لل<mark>إمام المهدي</mark> في القرآن والسنة

الشيخ محمود شريعة زادة الخراساني

النجف الأشرف: مطبعة النبراس، بدون تاريخ، ٢٣٤ص، حرقعي. (أوفسيت).

٢٥) خطبة البيان

تُنسب للإمام أمير المؤمنين اليلا.

النجف الأشرف:أ.ط١، المطبعة الحيدرية،

۸عص ، ح جیبی.

بط ۲ مطبعة النعمان، ۱۳۸۵هـ/۱۹٦٥<mark>م</mark>

٢٦ ) خمس رسائل في إثبات ال<mark>حجة</mark>

الشيخ المفيد محمّد بن محمّد <mark>بن النعمان</mark>

النجف الأشرف: مطبعة دار الكتب التجارية،

۱۳۷۰هـ ، ۱<mark>۵ص ، ح جیبي.</mark>

والرسا<mark>ئل هي.</mark>

أ ـ الفص<mark>ول العشرة </mark>

ب ـ مــن مات ولم يعــر<mark>ف إمام زمانــه مات ميتة</mark> الجاهلية.

ج. لو اجتمع على الإمام بصفة ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً لوجب عليه الخروج.

د ـ ماالسبب في اس<mark>تتار الإمام وغيبته.</mark>

هـ . الدليل على وجود ا<mark>لإمام الساحب الغيبة .</mark>

٢٧ **) دحض البد**عة في إنكار الرجعة

الشيخ محمد علي بن حسن علي السنقري

الهمداني

النجف الأشرف: المطبعة العلوية،

٤ <mark>١٣٥هـ، ٤٢ص، ح</mark> وزيري (حجرية)

٢٨ ) الدليل على وجود الإمام ....

راجع رقم (۲٦) <mark>من فهرسنا هذا</mark>

۲۹) ذكرى ميلاد الإ<mark>مام المنتظر ﷺ</mark>

إعداد لجنة الاحتفال

النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٣٨٣ه.،

۲۷<mark>ص، ح</mark> رقعي.

وزيرى.

٣٠) الرجعة

الشيخ:أحمد بن زين الدين الأحسائي.

تحقيق: رياض طاهر.

ا<mark>لنجف الأشراف: مطبعة الآداب</mark>، ٢٨٠ ص، ح

٣١) الشيعة والرجعة

الشيخ محمّد رضا الطبسي.

النجف الأشرف: أ. ط١ ، المطبعة الحيدرية ، ١٣٧٥هـ (جزءآن).

ب ط۲ ، مطبعة الاداب ، ۱۳۸۵هم ، ۳۷۱<del>ص (جزء</del> واحد )

ج ـ ط۳، ۱۳۹۵هه، ۲۳۵ص.

٣٢) عصر الظهور

الشيخ: علي الكوراني (معاصر)

النجف الأشرف:مطبعة النبراس، أوفسيت.

٣٣) عقيدة المهدي الله عقيدة للموحدين.

محمّد يوسف حسين الزبيدي.

النجف الأشرف: مطبعة النبراس ، ٢٤ص ، ح

رقعي.

منشورات مركز المنار، (أوفسيت).

٣٤) علامات الظهور



نشر «وتقديم مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي اللهاء المهدي الإمام المهدي الإمام المهدي الإمام المهدي الإمام المهدي اللهاء اللها

النجف الأشرف: ط ١٤٢٤هـ، ٢٠٠٠ص، ح وزيري.

٣٨) الفصول العشرة في الغيبة

(المسائل العشرة)

الشيخ المفيد محمّد بن محمّد النعمان العكبري

ت١٢٤هـ.

النجف الأشرف: أ. ط١، المطبعة الحيدرية

۱۳۷۰هـ/۱۹۵۱م، ۷۰ص، ح جيبي

طبع مع نوادر الراوندي ومواليد الأئمّة الكِلا.

ب ط٢ ، مطبعة دار الكتب التجارية ، ١٣٧٠هـ.

راجع رقم (٢٦) من فه<mark>رسنا هذا.</mark>

ج ـ ١٤٢٦هـ تقديم ونشر «مركز الدراسات

التخصصية في الإمام المهدي ١١٠٠٠

تحقيق:الشيخ فارس الحسون.

٣٩) فقه علائم الظهور

الشيخ محمّد السند (معاصر).

تقديم ونشر «مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ،.

جدلية صراع أم تحديات مستقبل؟.

السيد محمّد على الحلو (معاصر).

تقديم ونشر «مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدى ﴿ ﴾.

النجف الأشرف: ط٢٤٦٦هـ، ١٥٨ص، ح رقعي.

٣٥) عمر الإمام المهدى

السيد على السبزواري (معاصر).

تقديم ونشر «مركز الد<mark>راسات التخص</mark>صية في

الإمام المهدي ١١٠٠٠).

النجف الأشرف:أ ط۱، ۱٤۲٤هـ، ٦٥ص، ح رقعي.

بط٢٠١٤٢٦م.

٣٦) الغيبة

الشيخ: محمّد بن الحسن الطوسي ت ٢٦٠هـ.

النجف الأشرف:أ. ط١ مطبعة النعمان، ١٣٨٥هـ/

.21970

ب ط۲۹۲، ۲ص، ح وزيري تقديم الشيخ آغا

بزرك الطهراني.

٣٧) الغيبة والانتظار قراءة تاريخ ورؤية مستقبل

السيد محمّد على الحلو (معاصر).

# ببلوغرافيا

النجف الأشرف: ط ١٤٢٥هـ، ٧٢ص، ح رفعي.

٤٠) في انتظار الإمام

الشيخ <mark>عبد اله</mark>ادي الفض<mark>لي</mark>

النجف الأشرف: مطبعة النعمان، ١٩٦٨هـ، ١٩٦٨ص، ح رقعى.

٤١) في رحاب حكومة الإمام المهدي

الشيخ نجم الدين الطبسي.

النجف الأشرف: مطبعة النبراس، ٢٨٢ ص، ح رقعي(أوفسيت).

٤٢) في مولد الإمام المنتظر

بقلم: نخبة <mark>من ادباء كربلاء.</mark>

النجف الأشرف: ١٣٧٦هـ، ٢٤ ص، ح رقعي.

٤٣) القائد المنتظر

السيد صدر الدين القبانجي (م<mark>عاصر ).</mark>

تقديم ونشر «مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدى، الإمام المهدى، الإمام المهدى، المراسات الإمام المهدى، المراسات الم

النجف الأشرف: ط ١٤٢٤، ١٤٤٥ م ، ح رقعي.

٤٤) قصة الجزيرة الخضراء في البحر الأبيض

ورد في بعض الف<mark>هارس (قصة المدينة</mark> الزاهرة).

السيد محمّد الرضى الرضوي(معاصر).

النجف الأشر<mark>ف: أ. ط۱ ۱۳۷۰هـ، ۲۶ص، ح</mark> قعر.

ب ط۲ مطبعة النعم<mark>ان ۱۳۷۱هـ، ٤٦</mark>ص، ح جيبي.

٥٤) كشف الحق أو الأربعون

أقامير محمّد صادق الخاتون أبادي ت١٢٧٢هـ. ترجمة وتحقيق: السيد ياسين الموسوي

(معاصر).

النجف الأشرف:ط ١٤٢٦هـ،٢٠٩ص،ح وزيري.

٤٦) الكرة والرجعة في إثبات الرجعة بالبيان العصرى

السيد محمّد <mark>صادق بن با</mark>قر بن محمّد الهندي. النج<mark>ف الأشـرف:١٤ص ، طبع</mark> مـع دين الفطرة للمؤلف

٤٧ ) كمال الدين وتمام النعمة (إكمال الدين واتمام النعمة)

الشيخ الصدوق أبو جعفر محمّد بن بابويه القمي ت ٣٨١هـ.

تقديم: السيد محمّد مهدي الخرسان.

النجف الأشرف:المطبعة الحيدرية، ١٣٨٩هـ/

۱۹۷۰م ، ۲۶۲ص.

٤٨) لو اجتمع على الإمام...

راجع ر<mark>قم (۲٦) من فهرسنا هذا.</mark>

٤٩) ما السبب في استتار الإمام وغيبته

راجع رقم <mark>(٢٦) من فهرسنا</mark> هذا.

ه ) ما يجب على المكلف في عصير الغيبة الكبري

السيد محمّد محمّد صادق الصدر.

النجف الأشرف: مطبعة النبراس، بدون تاريخ، ۱۰۷ ص، ح رقعي.

(١) محاضرات حول الإمام المهدي (١)
 مجموعة من المحاضرين.

إعداد وتقديم:مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي

النجف الأشرف: قيد الطبع، ٢٥٠ص، ح وزيري.

٥٧) مشكلة الإمام الغائب وحلها.

السيد محمّد جمال الهاشمي ت١٣٩٧هـ

النجف الأشرف:مطبعة النجف، ١٣٧٨هـ/ ۱۹۵۸م، ح جیبی، ۳۰ص.

٥٨) المصلح المنتظر

الشيخ محمد رضا شمس الدين.

النجف الأشرف: مطبعة العلمية، ١٣٧٥هـ/

١٩٥٦م ، ٧٢ص ، ح وزيري.

٥٩) المصلح المنتظر في أحاديث الأديان

الشيخ محمّد أمين زين الدين

الن<mark>جف الأشرا</mark>ف:بدون معلو<mark>مات.</mark>

٦٠) مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدى والمهدوية

الشيخ محمّد أمين زين الدين

النجـف الأشـرف:<mark>مطبعة دار النشـر والتأليف،</mark>

۱۳۷۱هـ/۱۹۵۱م، ۱۰۱ص، ح جیبی.

٦١) الملاحم والفتن <mark>في ظهور الغا</mark>ئب ال<mark>منتظر</mark>

السيد رضي الدين <mark>على بن طاووس ت٦٦٤هـ.</mark>

النجف الأشرف:

أ- ط١، ١٣٦٥هـ عن نسخة قوبلت بخط المؤلف

الموجودة في تستر.

ب ـ ط٢ ، المطبعة الحيدرية ، بدون تاريخ ،

۱۷۶<mark>ص ، ح</mark> رقعی.

جـ ط٣، المطبعة الحيدرية، ١٣٨٦هـ، ١٧٦ص.

د ط٤، ١٣٨٢هـ/١٩٦٣م، المطبعة الحيدرية،

إعداد وتقديم «مركز الدراسات التخصصية في (معاصر)

الإمام المهدي الله المهدي الإمام

النجف الأشرف: مطبعة البيان، ١٤٢٥هـ،

۲۱۲ص ، <mark>ح وزیری.</mark>

٥٢) محاضرات حول الإمام المهدي (٢)

مجموعة م<mark>ن المحاضري</mark>ن.

إعدا<mark>د وتقديم «مركز الد</mark>راسات التخصصية في الإمام المهدي ﷺ).

النجف الأشرف:١٤٢٥هـ، ١٧٥ص، ح وزيري.

٥٣) محاضرات حول الإمام المهدى الله (٣)

الشيخ محمّد السند (معاصر)

إعداد وتقديم «مركز الدراسات التخصصية في

الإمام المهدي ١١٩٨).

النجف الأشرف: ط١٤٢٥هـ، ١٠٠ص، ح وزيري.

٥٤) محاضرات حول الإمام المهدي الله (٤)

السيد على الحسيني الصدر (معاصر).

إعداد وتقديم «مركز الدراسات التخصصية في

الإمام المهدي ﷺ).

النجف الأشرف: ط ١٤٢٥هـ، ٢١٥ ص ، ح رقعي.

٥٥) محاضرات حول الإمام المهدي الله (٤)

الشيخ أحمد الوائلي.

إعداد وتقديم «مركز الدراسات التخصصية في

الإمام المهدى اللها.

النجف الأشرف: ط١٤٢٥هـ، ١٢٨ص، ح وزيري.

٥٦ ) مختصر كفاية المهتدي لمعرفة المهدي على المعالية

السيد محمّد مير لوحي الاصفهاني.

ترجمة وتحقيق: السيد ياسين الموسوي

# ببلوغرافيا

۱۸۸ص ، ح جيبي.

هـ ط۱۳۹۲، ۵هـ /۱۹۷۲م، المطبعة الحيدرية، ۱۸۸م، وزيري.

و<u>طا7، ١٣٩٨هـ، المطبعة الحيدريـة،</u> ٢٢٤ص.

ز. النجف الأشرف:منشورات الأمير، مطبعة النبراس، بدون تاريخ.

٦٢) المنتظر على ضوء الحقائق

محمّد حسين الأديب

فرغ منه في كربلاء سنة ١٣٧٤هـ.

النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية،

۱۳۷٦هـ، ۳٦ص، ح ر<mark>قعي</mark>.

٦٣ ) المنتقى من السلطان المفرج عن اهل الأيمان

النجف الأشرف:<mark>قيد الطبع، ١١٥ص، ح</mark> وزيري.

٦٤) منن الرحمن

في شـرح قصيــدة الفـوز والأمان فـي مدح صاحب الزمان

الشيخ جعفر النقدي <mark>ت١٣٧٠هـ.</mark>

النجيف الأشرف: المطبعة الحيدريةطبع المجلد الأوّل منه في سنة ٤٤٢هـ والثاني منه

<u>في سنة ٤٥ ١٣هـ، ح وزيري.</u>

٦٥) المهدى المنتظر ﷺ

<mark>السيد مرتض</mark>ى القزويني «معاص<mark>ر».</mark> النجف الأشرف:ط١٣٨٦هـ، ٦٣<mark>ص.</mark>

٦٦) المهدى والمهدوية وأحمد أمين

الشيخ محمّد على <mark>الزهيري ت ١٣٨٥هـ</mark>.

تقديم:الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء.

النجف الأشرف:ال<mark>مطبعة العلمية ،</mark> ١٣٧٠هـ/

۱۹۵۰م ، ۲۲۶ص ، ح جیبي.

٦٧) مولد الحجة

اصدار مدرسة الإمام الباقر الله في كربلاء النجف الأشرف: مطبعة النعمان ، ١٣٨٥/

۱۹۲۵م ، ۳۲ص.ح جیبي ،

٦٨) مولد الإمام الحجة القائم

الشيخ محمّد عبدالله أبو عزيز الخطي.

النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية،

۱۳۷۱هـ/۸٤، ۱۹۹۱ص، ح رقعی.

٦٩) النجعة في الرجعة

الشيخ محمّد رضا الطبسي.

ترجمة ا<mark>لس</mark>يد محسن نوا<mark>ب الرضوي.</mark>

النجف الأشرف: مطبعةالغري، ١٣٥٥هـ،

٠ ٤ ص ، ح وزير<u>ي.</u>

٧٠) ولادة الإمام المهدي

آية الله الشيخ بشير النجفي(معاصر).

تقديم ونشر: مركز الدراسات التخصصية

في الإمام المهدي ١١٠٠٠.

النجف الأشرف: أطا، ١٤٢٥هـ، ١١٤ص، ح وزيري.

بط٢٠١٤٢٦م.

٧١) وظيفة الانام في زمن غيبة الإمام

ایر باب الله الذي منه يؤتر

السيد محمّد تقي الموسوي الاصفهاني.

تقديم ونشر «مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ﷺ).

النج<u>ـف</u> الأ<del>شـرف</del>:١٤٢٥هـ،١١١ص،ح

وزيري.

٧٢) اليماني راية هدى

السيد محمّد علي الحلو(معاصر). تقديم ونشر: مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي.

النجف الأشرف: ١٤٢٥هـ،

<mark>۹</mark> ۹ ص ، ح رقعی.

المصادر

۱. الدليل البيليوغرافي لمعرض الكتاب في النجف/إصدار جمعية منتدى النشر.

٢- شيخ الوراقين في النجف الأشرف / الشيخ محمد جواد الطريحي.

مجلة تراثنا /إصدار مؤسسة
 آل البيت ـ قم.

 ٤- المطبوعات النجفية /فهرس ضمن فهارس مكتبة آية الله الحكيم.

٥ معجم ماكتب عن الرسول واهل البيت صلوات الله عليهم /القسم ١٤ مجلد ٩ الشيخ عبد الجبار الرفاعي.

٦ـ معجم المطبوعات النجفية /الشيخ محمد هادي الأميني/مط النعمان ١٣٨٦-١٩٦٦م.

# دراسيات

# المستشرقون والعقيدة المهدوية

### رحیم حسین مبارك كاتب وباحث اسلامي

#### تمهيد

مند فترة غير يسيرة وأفواج المستشرقين تتوافد على ربوع بلادنا الاسلامية، وتنقب في كنوزنا الفكرية والأدبية والتاريخية، وتبحث في عقائدنا الاسلامية، وكان لهم آراؤهم ونتاجاتهم في شتى الموضوعات التي درسوها، وكان لهم سهم لا يُستهان به في نشر مؤلّفات أدبية وتاريخية وعقائدية في بلادنا الإسلامية، وعلى الأخص في الفترات التي امتازت بقلّة المطابع ودور النشر، (وقد رصد بعض المؤلّفين أبرز المؤلّفات التي عمل المستشرقون على نشرها منذ القرن السادس الهجري، بذريعة الاهتمام بنشر التراث العربي الإسلامي).(۱)

فهل نجح هؤلاء المستشرقون في دراسة الفكر الإسلامي والعقائد الإسلامية دراسة متينة قائمة على منهج حيادي؟ وهل نظروا في المصادر التي أخضعوها للدراسة نظرة شمولية؟ وهل تحرّر الاستشراق. حقّاً. من الأهداف التبشيرية ويمّم جانب الحيادية والنظرة العلميّة المتجرّدة؟

لقد كانت للعلاّمة الطباطبائي صاحب تفسير الميزان محادثات ومحاورات مع أحد المستشرقين الفرنسيين امتدّت قرابة عشرين سنة، وكان

العلاّمة يرى (أنّ الإسلام الصحيح لم يدخل إلى أوروبا وأمريكا، لأن جميع المستشرقين الذين جاءوا من هناك إلى البلاد الإسلامية قد عاشوا في مناطق العامّة، سواء في أفريقيا ومصر، أم في سوريا ولبنان والحجاز وباكستان وأفغانستان، وأنهم اعتمدوا على مكتباتهم المعتبرة وتواريخهم والضمير يعود للعامّة. وجعلوها مصادر للتعرّف على الإسلام، وعرفوا الإسلام على أساس نظريّات وآراء العامّة بشكل عام).(1)

وإذا أعرض الباحث عموماً والمستشرق خصوصاً عن إتيان البيوت من أبوابها ، وصرف نظره عن باب مدينة علم النبي الله أمير المؤمنين علي الله وأولاده الله داة المعصومين ، ولم يأخذ حقائق الإسلام عمن نزل القرآن في بيوتهم ، وعمن نشقوا عبير الرسالة مل وجودهم ، فلا ريب أنّه سيكون ممن يمصون الثماد ويدعون النهر الأعظم ، وممن يأخذ عن كعب الأحبار ووهب وأمثالهم.

هاك مثلاً على ما ذكرناه: قصّة الغرانيق التي تقوم على روايات موضوعة عثر عليها المستشرقون في كتب العامّة، فاستندوا إليها في إنكار نبوّة نبيّنا الكريم الكريم النقام الفرنسي. الذي ذهب إلى المسيحي المتعصّب رينان الفرنسي. الذي ذهب إلى

(أنّ العقلية العربية - أو قُل: العقلية الساميّة - لا ترقى إلى غيرها من العقليّات كالإغريقية والرومانيّة ، ومن أجل هذا كان هؤلاء العرب عيالاً على غيرهم من الشعوب في حضارتهم). (')

ناهيك عن أنّه كان (لبعض المستشرقين غرام خاص بالشك، ولبعضهم وَلَع ملحّ بالتجريح الخفيّ للتراث الإسلامي والثقافة المحمّدية)، (() حتّى أن المستشرق نيكلسون صرّح في كتابه (الصوفية في الإسلام) بأنّ القارئين للقرآن من الاوربيين (لا تعوزهم الدهشة من اضطراب مؤلّفه وعدم تماسكه في معالجة كبار المعضلات، وهو نفسه لم يكن على علم بهذه المتعارضات).(()

ونعثر في خضم هؤلاء المستشرقين على البعض الدي كان أكثر حيادية في أحكامه وآرائه، فنجد مثلاً . السيد وليام موير والسيد بلا شير يصرّحان (بأنّ المصحف الشريف قد تواتر انتقاله من يد ليد، حتّى وصل إلينا بدون تحريف). (() ونجد الأستاذ لابلو يعترف (بأنّ القرآن هو اليوم الكتاب الربّاني الوحيد الذي ليس فيه أيّ تغيير يُذكر). (()

### المستشرقون والعقيدة المهدوية:

لم تسلم العقيدة المهدوية. شأنها شأن العقائد الأصيلة التي شكّك فيها معظم المستشرقين. من الطعن والتضعيف، فقد تنكّب معظم هؤلاء المستشرقين عن جادّة الصواب، وابتعدوا عن النزاهة والحيادية في آرائهم وأحكامهم التي أدلوا بها في شأن اعتقاد المسلمين بظهور مهديّ آل محمّد الذي تواترت روايات الفريقين عن رسول الله الله بظهوره والبشارة عنه، وربّما كان للنظرة الأحاديّة الضيّقة التي تعامل وفقها هؤلاء المستشرقون مع العقيدة المهدوية

هل نجح المستشرقون في دراسة الفكر الإسلامي والعقائد الإسلامية دراسة متينة قائمة على منهج حيادي؟ وهل نظروا في المصادر التي أخضعوها للدراسة نظرة شمولية؟ وهل تحزر الاستشراق. حقاً. من الأهداف التبشيرية ويمَم جانب الحيادية والنظرة العلمية المتجردة؟

أثرها في الأحكام المُبتسرة التي أصدروها ، فمعظم هؤلاء لم يطّلع على أحاديث المهدي المنتظر في المصادر الشيعية الأصلية ، ولم ينظر إلا في كتب العامّة التي كانت تنقل الغثّ والسمين دونما تفرقة ؛ ولينظر من شاء إلى قصّة الجسّاسة (أ) وسواها من الأحاديث الموضوعة في باب فتن آخر الزمان في كتب العامّة. هذا وسواه دعا كثيراً من المستشرقين إلى إنكار تواتر أحاديث الإمام المهدي التي يُذعن لها الشيعة والسنّة على حدِّ سواء ، وتبعهم في ذلك أذنابهم من أمثال أحمد أمين المسحري الذي اتهم الشيعة بوضع أحاديث المهدي المنتظر. ((۱))

(واذا كان أمثال جولدزيهر، ودي بوير، ومكدونالد، وبندلي جوزي قد صرّحوا بتناقض القرآن الكريم، فلا غرابة أن نجد في حركات التبشير الصليبي. من أمثال دونالدسن في (عقيدة الشيعة)، وفان فلوتن في (السيارة العربيّة). من يطعن بعقيدة المسلمين بظهور المهدى).(()

### المستشرق الفرنسي كوربين:

ومن المستشرقين الذين امتازوا بالحيادية والانصاف: أستاذ الدراسات الشيعية في جامعة السوربون: الستاذ هنري كوربين. وقد تعرّف هذا

# دراسيات

ربّما كان للنظرة الأحاديّة الضيّقة التي تعامل وفقها هؤلاء المستشرقون مع العقيدة المهدوية أثرها في الأحكام المُبتسرة التي أصدروها، فمعظم هؤلاء لم يطّلع على أحاديث المهدي المنتظر في المصادر الشيعية الأصلية، ولم ينظر إلا في كتب العامّة التي كانت تنقل الغث والسمين دونما تفرقة

المستشرق على العلامة الطباطبائي صاحب التفسير المعروف سنة ١٣٧٨ هـ، واستمرّت علاقته ومحاوراته معه عما أسلفنا قرابة عشرين سنة. وكان كوربين يرى أنّ الإسلام دين لجميع الأزمنة والأحوال، وأنّه يحفظ علاقة المخلوق مع خالقه. (١١)

يقول العلامة الطباطبائي موجهاً كلامه للأستاذ كوربين: في دين الإسلام المقدس يمكن للإنسان المحتاج أن يدعو الله طبقاً لحاله وحاجته، لأنّ الله تعالى له الأسماء الحسنى، فهو الغفور والرحيم والرزّاق والمنتقم وغيرها، والإنسان طبقاً لحاجته وطلبه يذكر الله ويدعوه بأحد الأسماء التي يراها مناسبة، فإذا أراد أن يستغفر الله ويطلب منه العفو عن ذنوبه، فعليه أن يستفيد من اسم (الغفور) أو (الغفار) أو (غافر الذنب).

أمّا المسيحيّة فإنّه لا وجود للأسماء الحسنى الإلهيّة، ولا يُطلق على الله عزّوجل إلاّ ألفاظ (الرب)و(الإله) فإذا كنتم تريدون أن تدعوا الله على أساس حاجة أو مطلب ما، أو أردتم أن تناجوه بأسمائه وصفاته، وتطلبون حاجاتكم باسمه الخاصّ، فماذا تفعلون؟

فأجاب كوربين: أنا أقرأ في مناجاتي (الصحيفة المهدويّة). (١٠)

الاعتقاد بالإمام الحيّ يحفظ حيوية المذهب

وكان كوربين يعتقد أنّ المذهب الوحيد الذي لم يَمُت في العالم هو مذهب الشيعة ، لأنّهم يقولون بوجود الإمام الحيّ، وعلى هذا الأساس يبنون اعتقاداتهم ، وبالاعتماد والرجوع على المهديّ محمّد بن الحسن العسكريّ بقي مذهبهم حيّاً.(١٠)

ويرى كوربين أنّ الأديان السابقة والمذاهب الإسلامية ـ سوى مذهب الشيعة ـ قد أنهت عمرها بدون استثناء ، وليس فيها أيّ نوع من التكامل... فاليهود لا يؤمنون بإمام ووليّ حيّ ، وكذلك المسيحيّون والزردشتيّونً ، فهم لا يعتمدون على مبدأ حيّ ، بل يكتفون بالعمل بالتوراة والإنجيل والزند والأوستا ، وكذلك أهل السنة الذين يبحثون عن تكاملهم المحصور في القرآن والسنة. ((١) أمّا التشيّع فهو دين الحياة والحركة ، لإيمانه بضرورة وجود الإمام والقائد للأمّة الذي مازال حيّاً ، وأنّه) لا يحصل الكمال للإنسان إلاّ بالوصول إلى

### الهوامش

١. انظر مجلّة (تراثنا) ٢٠٣:٣٥.

٢ الشمس الساطعة، رسالة في ذكرى العلامة الطباطبائي،
 تعريب عباس نور الدين وعبد الرحيم مبارك: ٦٨.

٣. وردت قصّة الغرانيق في تفاسير السنّة ، مثل تفسير الطبري ،
 تفسير الدر المنثور للسيوطي وغيرها ، ذيل الآية ٥٢ من سورة الحجّ.

٤ ـ مجلّة (تراثنا): ٦٠: ١٣.

٥ ـ نظرات في التصوّف والكرامات ، للشيخ محمد جواد مغنية:

۵۸-۸٤

٦ ـ نفس المصدر السابق: ٨٤.

٧ ـ سلامة القرآن من التحريف، إصدار مركز الرسالة: ١٣.

٨. نفس المصدر السابق.

٩ ـ مصنّف ابن أبي شيبة ٨ : ٦٥٨ ـ ٦٥٩ : مسند أبي داود : ٢٢٨

١٠. مجلّة (تراثنا)٢٢: ٤٠.

١١ - المهدي المنتظر في الفكر الإسلامي، السيد ثامر العميدي:

٠.٨

١٢. الشمس الساطعة: ٧٢، وينقل مؤلّف هذا الكتاب. وهو السيد
 محمد حسين الطهراني. عن أستاذه العلاّمة الطباطبائي بلا واسطة.

١٣ ـ الشمس الساطعة: ٧٢ ـ ٧٣.

١٤ ـ نفس المصدر: ٧٠.

10. لا يُماري أحد أن النبيّ الأكرم الله أوصى أمّت عبالثقلين: كتاب الله وعترته أهل بيت»، وأنّه أخبر أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليه الحوض، فالتمسّك بالقرآن فقط دون العترة غير ممكن، لأن القرآن لا يفترق عن العترة كما أخبر الصادق المصدّق.

١٦ ـ الشمس الساطعة: ٧١ ـ ٧٢.

١٧ ـ نفس المصدر: ٧٠ ـ ٧١.

١٨ ـ نفس المصدر: ٧٣.

١٩. الكافي للكليني ١: ٣٩٩ / ح٣؛ وسائل الشيعة ٢١: ٤٧٧ / ح ٢٧٦٣٢. مقامـه المقدّس، ولأجل هـذا المقصد فإنه لا يبخل بأيّ تحرّك وسير وعشق.(١١)

وقد أوشك الأستاذ كوربين اثر أحد أحاديثه الساخنة عن صاحب العصر والزمان أن يُعزل عن منصبه من قبل الكنيسة. (۱۷)

وقد نُشرت مباحثات العلاّمة الطباطبائي مع الأستاذ كوربين باللغات الأربعة: الفارسية والعربية والفرنسية والانجليزية.(^^)

ونوجه في الخاتمة دعوة إلى كلّ من يهمّه دراسة تاريخنا الإسلامي والتنقيب في تراثنا الفكري والعقائدي بضرورة الرجوع إلى المصادر الإسلامية الأصيلة النابعة عن مدرسة أهل البيت عليهم السلام، فأهل البيت أدرى بما فيه، وقد قال الإمام الصادق الله لسلمة بن كهيل والحكم ابن عُيينة: شرّقا أو غرّبا فلا تجدان علماً صحيحاً إلاّ شيئاً خرج من عندنا أهل البيت. (١٠)

كما ننوّه إلى ضرورة تمحيص ما يورده المستشرقون من آراء في مختلف جوانب عقائدنا الإسلامية، لأنه إنّما ينعكس عن طبيعة الصورة التي يحملونها - إن نحن سلّمنا بسلامة نواياهم وحيادية منهجهم في التحقيق - التي أفرزتها مطالعاتهم التي قد تكون - وأغلبها هكذا - مُبتسرة مشوّهة كما أشار العلاّمة الطباطبائي.

وما أكثر من يُدلي بدلوه فيستقي ، وما أكثر الدلاء التي تعود حسيرة فارغة ، أو مُترعة بماء لا يستسيغه حتى اللهفان إلى الريّ ، وقد تعود طافحة بماء نمير عدب ، وينقل لنا القرآن الكريم قصّة أعرابيّ وارد ذهب يستقي فأدلى دلوه فعاد إليه بيوسف الله .



# رسائل القراء

# مع رسائل القرآء

وردت إلى المجلة رسائل من قرائنا الأعزاء تحمل بين طياتها أرق عبارات الاطراء والثناء كما تضمنت مقترحات جليلة ومفيدة. ننشر بعضا من هذه الرسائل وردود المجلة عليها مع الشكر. كما ندعوهم إلى الاستمرار بالمواصلة.

هيئة التحرير



بسم الله الرحمن الرحيم السلام عليكم ورحمة الله

ويركاته.

نشكر لكم جهودكم الخيرة التي تبذلونها في نشر ثقافة الانتظار والعمل على توعية الجيل سائلين المولى دوام الموفقية والتسديد. ويشرفني ان اشارك في مجلتكم الغراء بهده القصيدة التي انشأتها في السنوات الماضية في الاستنجاد بالامام المهدى ارواحنا لتراب مقدمه الفداء سائلين المولى أن يرزقنا ثواب هذا العمل وأسألكم الدعاء.

هاشم السهلاني - بغداد

### الجواب:

نشكر رسالتكم الكريمة المتضمنة لقصيدتكم الرائعة (يا إمام العصر) نقتطف

منها هذه الأبيات، سائلين المولى أن يزيد في توفيقاً تكم خدمةً لمذهب أهل البيت عليهم السلام.

ابن سبل اليقين وزده نورا

فقد خفيت معالمه دهورا وقد ملئت من البهتان حتى

سحقنا تحته ظلما وزورا

فعجّل بالظهور فقد سئمنا

حياة الذل لا نلقى سرورا ومن أين السرور وأنت عنا

بعيد والغيّاب غدا دهورا

فثارات الحسين غدت تنادى

لقد آن الأوان لكي تثورا



بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله بارئ النسمات منزل البركات والسلام

والصلاة على المبعوث للعالمين رحمة وعلى آله الطاهرين سيما بقية الله في الأرضين أرواحنا لتراب مقدمه الفدا أتقدم إلى أسرة تحرير مجلة الانتظار بفائق الشكر والتقدير والاعجاب وإذ أبارك لهم هذا الإنجاز القيم أبتهل إلى المولى تعالى بأن يبارك عملهم ويسدد خطاهم ويجعلهم ممن ينتصر به لدينه ولا يستبدل بهم غيرهم. المجلة قيمة وغنية بالبحوث المهدوية واعتقد - حسب نظري القاصر - إنها بحاجة إلى صفحة خاصة بكتابات المرأة بالإضافة إلى صفحة ترفيهية يمكن أن نعبر عنها بالقطوف الدانية أو استراحة مهدوية أو ما إلى ذلك أعتذر عن الإطالة وأشكر لكم لطفكم جزاكم المولى خير جزاء المحسنين.

أم هاشم الخفاجي - النجف الأشرف/

### الجواب:

نشكر اهتمامكم وسيدرس طلبكم في استحداث صفحة خاصة بكتابات المرأة، وننتظر مساهماتك في رفد المجلّة بكلّ ما هو بنّاء، كما تعوّدنا من خلال الاطلاع على جهودكم وكتاباتكم المتميّزة.

### \*\*\*

بسـم الله الرحمـن الرحيم امـا بعد فاني لا اسـتطيع ان اعبـر عـن موقعكـم وفضائله

وفوائده الكثيرة واقدم سلامي الى سماحة آية الله السيد علي السيستاني ادامه الله للعراق وشعبه المظلوم واكثر ما اعجبني من المجلة الشوق إلى الامام والسلام مع خالص تحياتي لكم.

حسين الشديدي ـ الكاظمية / طالب الجواب:

نشكر لكم تواصلكم مع المجلّة ، وققك الله وجعلك من أنصار الإمام الحجّة .

\*\*\*

من خلال زيارتنا لمدينة النجف الاشرف والاطلاع على مجلة الانتظار ولما رأينا فيها من المعلومات التي تنفع الشباب والمجتمع ولما فيها من توضيح لحقيقة المهدي لذا نرجو ان تكون هذه المجلة في متناول كل يد ولا تقتصر على مدينة النجف الاشرف نقترح ان يكون لكم وكلاء في كل محافظة وقضاء بل في كل دولة.

مرتضى الهاشمي - البصرة / بكلوريوس الجواب:

شكراً على رسالتكم الكريمة ، ونحن جادّون في إيصال المجلّة إلى كلّ نقطة من نقاط العالم إن شاء الله تعالى.



السلام عليكم اتمنى من المجلة ان تفتح باب الحوار مع قرائها في ما يخص حركة

### رسائل القراء

الظهور وكيفية التعامل مع معطيات الساحة السياسية والأزمات الأجتماعية أولاً باول وبالأخص فئة الشباب لكي نستطيع بذلك ان نملاً تلك الفجوة الهائلة التي يحاول الغرب ان يخلقها بين الشاب المسلم وعقيدته. كما ارى انه من الملفت للنظر لو تتطرق المجلة التي كيفية اهتمام الغرب ودوله بحركة الظهور وامامنا المهدي المناب المائلة عليهم، وذلك عن الذي سيقضي باذن الله عليهم، وذلك عن طريق محاولاتهم لاقتباس فكرة المنقذ المنتظر وتقنينها غربيا، اما عن طريق تشويه الروايات المتعلقة به وبانصاره او بخلق شخصيات قيادية تدور حولها الانظار. شماء أنيس الانصاري. بغداد/ بكلوريوس طب الاسنان

#### الجواب:

شـكراً على اهتمامكـم، راجين أن تكون المبادرة في هذا الشـأن منكـم ومن الاخوة والأخوات المؤمنين الملتزمين المهتمّين في هذا المضمار.

#### \*\*\*

بسم الله الرحمن الرحيم اول الكلام الصلاة على اشرف المرسلين محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين اما بعد باسمي وباسم رابطة المثقفين الاسلامية المستقلة

في مدينة البصرة الفيحاء نبعث لكم باحر التهاني والتبريكات لاصدار العدد الاول من مجلتكم القيمة داعين الله جلّ وعلا ان يسدد خطاكم لنصرة (اهل البيت ولخدمة صاحب العصر والزمان الامام المهدي وتضم رابطة المثقفين الاسلامية المستقلة في البصرة عدداً من اساتذة الجامعات في البصرة وشريحة من المثقفين والكتاب في محافظة البصرة وهي رابطة مسجلة في وزارة التخطيط ويمكننا ابداء المساعدة والتعاون فيما بيننا ولهذه الرابطة مجلة اسمها المثقف وهي شهرية ونشرات اسبوعية في فرعيها في منطقة الهارثة والزبير راجين فتح باب التعاون بيننا ولكم فائق التقدير.

م. رغدان كاظم سعيد ـ البصرة / ماجستير
هندسة بحرية

### الجواب:

نعتز بجهودكم وندعو لكم بالمزيد من التوفيق، ونحن نحرص على أيصال المجلّة إلى رابطتكم المحترمة، وننتظر مساهماتكم ومقالاتكم ليكون لرابطتكم الحظّ الأوفر برفد المجلّة بكلّ ما يُساهم في تنمية الثقافة المهدوية.





بسـم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على محمد وآله الطيبين الطاهرين حظينا بنسخة واحدة من العدد التجريبي من مجلة الانتظار صادرة في جمادي الاولى ١٤٢٦ للهجرة عن طريق احد الاصدقاء، فارجو السـماح لي بتزويدي بأعدادها مسـتقبلاً لتوزيعها على الطلبة والطالبات في جامعة بغداد بعد نهاية العطلة الصيفية، او الاتفاق على صيغة تعاون يحددها سـيادتكم.. مع فائق الاحترام والتقدير.. ودمتم لخدمة الاسلام والمسلمين وحشركم الله مع محمد وآل محمد.

مؤيد مجيد حسين الزهاوي/كلية التربية ـ جامعة بغداد

### الجواب:

شكراً على رسالتكم ، وسندرس طلبكم بما ينسجم وسياسة توزيع المجلّة وإمكاناتها.



بسم الله الرحمن الرحيم إلى سماحة أخي

العزيز الاستاذ الفاضل الحجة السيد محمد علي بن السيد يحيى الحلو رئيس تحرير مجلة الانتظار الفصلية المحترم.

م/ تهنئة وتبريكات

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

لمناسبة انتهاء شهر الطاعة والغفران. شهر رمضان الكريم وحلول ايام عيد الفطر المبارك، نتقدم لجنابكم الكريم باجمل التهاني واحلى التبريكات، مشفوعة بعطر التهاني واحلى التبريكات، مشفوعة بعطر الولاء والولاية لأئمة أهل البيت وندعو الله تبارك وتعالى ان يحفضكم وعائلتكم وجميع من يعمل في هذه المجلة الفصيلة المباركة من شر الاشرار وكيد الاعداء وحسد الحساد بحق صاحب العصر والزمان، واخيرا وليس بآخر نجدد لكم تحياتنا وسلامنا ولكل العاملين في مجلتكم الفصلية العلمية المباركة وندعو الله سبحانه وتعالى ان يزيد في توفيقاتكم انه سبعانه وتعالى ان يزيد في توفيقاتكم انه سبميع مجيب. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

علاء حسين ـ أبو بشير

### الجواب:

### الأدب المهدوي

# أناشيد للصغار

الاستاذ: حسن الظالمي

نطلب من الآباء الأعزاء مساعدة أطفالهم في حفظ هذه الأنشودة ومحاولة ترديدها بطريقة يختارها الطرفان

يا غرة الدهر يا مرتجى العصر عن أفقنا راغب حتى متى غائب يا ابن الهداة الغُر يا طلعةً كالدُر فاكشف عن الضر مس المُوالي الضُر ندعوك للثأر يا منتهى الأمال الانتظار طال قد أتعب الأجيال دعواك للصير



### ندعوك للثأر

يا ثأر عاشوراء إذ كسر الأعداء

صدر الهدى الوضاء فاسمع اذى الصدر

يدعوك للثأر

يا صرخة الأيتام اذ سيرت للشام

جرد لها االصمصام منه الدما تجري

تدعوك للثأر

فلننصر الإسلام ولندفع الآثام

في ظله الأحكام في أرضنا تجري

ندعوك للثأر

# إصدرات في الإمام المهدي

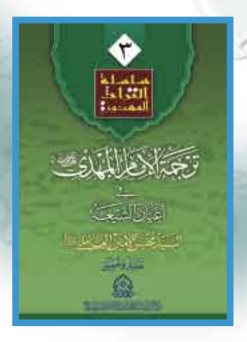
١ ـ صدر عن مركز الدراسات 🍎 التخصصية في الإمام ﷺ وضمن سلسلة (شخصيات عصر الظهور) كتاب (اليمانى راية هدى) لسماحة السيد محمد على الحلو، وقد تضمن الكتاب بحثاً حول روايات اليماني بين الندرة والرمزية، ثم العلاقة بين اليماني وعلامات الظهور ثم ربط المؤلف بين اليماني والخراساني في دقة التنسيق ووحدة الهدف ثم بحث المؤلف في اسم اليماني ونسبه وانتمائه.

وجاء الكتاب في ١٠٠ صفحة من القطع

الرقعى، طبع مطبعة نقارش ـ إيران.

٢ ـ كما صدر عن مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الله كتاب: (ترجمة الإمام المهدي في أعيان الشيعة) للسيد محمد الأمين العاملي، وقد تضمن الكتاب بحثاً في ولادة الإمام ، وصفاته والأدلة على امامته (العقلية والنقلية) وما ورد فيه عبر سنن الانبياء ، ثم تطرق إلى دفع الشبهات التي وردت في امره، كما خصص المؤلف فصلاً لعلامات الظهور وقيام دولة المهدي المباركة.

وقع الكتاب في ٢٥٤ صفحة من القطع الوزيري









طبع مطبعة نقارش ـ إيران.

٣- وصدر عن دار الهادي في بيروت كتاب (كشف التعميه في حكم التسمية) لمؤلفه الفقيه المحدث الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي المتوفى سنة ١١٠٤هـ مؤلف كتاب (وسائل الشيعة) والكتاب تحقيق وتقديم الشيخ مهدي الفتلاوي.

وقد قسم المؤلف كتابه إلى اثني عشر فصلاً ضمنها الاحاديث التي تدل على جواز تسمية الإمام المهدي السمه وتلك التي تحرمها ثم توصل إلى ترشيح الجواز على النهي، ثم ردّ باقي التأولات لاحاديث النهي.

وقع الكتاب في ١٩٢ صفحة من القطع زيري.

٤ - واصدرت مؤسسة الاعلمي للمطبوعات في بيروت كتاب (الإمام المهدي حقيقة لا خيال).

لمؤلف ه الشيخ كاظم جعف ر المصباح ، وقد تضمن الكتاب ثلاثة فصول دلل في الفصل الأول على حقيقة الإمام في القرآن والسنة واورد حديثي الثقلين والأثمة الاثني عشر ثم في الفصلين الأخيرين تحدث عن ولادة الإمام وحياته وغيبته وسنفرائه ثم تطرق إلى الشبهات الاشكالات التي تثار حول امامته ورد عليها.

جاء الكتاب في ٢٧٢ صفحة من القطع الوزيرى وبغلاف جميل.

# نشاطات المركز

# نشاطات المركز

أ ـ أقام المركز ـ وبالتعاون مع الدائرة الإعلامية فيه ـ ندوات فكرية تثقيفية لطلبة المعاهد والاعداديات في الشأن المهدوي، والقيت فيها محاضرات قيمة من قبل الاساتذة المتخصصين كل من:

- ١ ـ سماحة السيد محمد علي الحلو.
- ٢ ـ سماحة السيد علاء الموسوى.
- ٣ ـ سماحة السيد رشيد الحسيني.
- ٤ ـ سماحة السيد عبد الستار الجابري.
- ٥ ـ سـماحة الشـيخ علي الشكري، وقـد شـمل المنهـج كلاً مـن المعاهد والاعداديات الآتية.









1- معهد اعداد المعلمين ٢- اعدادية النجف للبنين ٣- اعدادية الخورنق للبنين ٤- اعدادية الخورنق للبنين ٤- اعدادية آمنة الصدر للبنات ٦- ثانوية الغري للبنات، وغيرها.

ب.أصدر المركز بياناً استنكر فيه الهجمة العدوانية الوهابية على مقام المرجعية الرشيدة في النجف المتمثلة بسماحة آية الله السيد علي الحسيني السيستاني، وأدان هذه التخرصات، ودعا إلى الالتفاف حول المراجع العظام.

ج. تم فتح باب إعلامي جديد في شبكة الانترنيت على موقع المركز باسم (اسئلة وردود) وسيصار إلى نشر الاسئلة والاجوبة في الصحف والمجلات المحلية.









## شبكة الإنترنت

## موقع المهدي

## www.m.mahdi.com



من أجل تعميم الفائدة وإيصال الصوت الهادف والإستفادة الكاملة من التطور العلمي والتكنولوجي في العالم كان من الضروري بمكان للمركز مع هـذه الأبعاد وفتح نافذة يطرح من خلالها كل ما له دخل في قضية وعقيدة الإمام المهدي لذا أنشأ المركز صفحة خاصة على شبكات الإنترنت باسم المهدي وتحتوي على المحاور التالية:

1 ـ المكتبة الادبية والتي تحتوي على العديد من القصائد الخاصة بالامام المهدي عليه السلام من الشعر القريض والشعر الشعبي.

٢ - كتب ومؤلفون ويحتوي هدا القسم على فهرس بالكتب الموجود في مكتبة مركز الدراسات التخصصية في مكتبة مركز الدراسات التخصصية في الامام المهدي عليه السلام حيث يحتوي على المئات من الكتب العربية والفارسية والاجنبية وايضا يحتوي على المخطوطات.

٣- المكتبة التخصصية يحتوي هذا القسم على اكثر من خمسة وثلاثين كتاباً حول الامام المهدي عليه السلام حيث يمكن للزائر الكريم تصفح الكتاب مع امكانية تحميل الكتاب بأكمله.

٤ - الاسئلة والاجوبة ويحتوي هذا القسم على اكثر من مئتي سؤال وجواب حول الامام المهدي عليه السلام.

٥ - مقامات الامام المهدي عليه السلام ويحتوي هذا القسم على عدة

تقارير مصورة ومفصلة لعدة مقامات للامام المهدي عليه السلام.

7 - المعرض ويحتوي هذا القسم على اكثر من ٣٠٠ صورة من نشاطات المركز ومطبوعات وندوات مهدوية وتصاميم خاصة بالمهدي عليه السلام وغيرها.

٧- الطفولة المهدوية ويحتوي هذا القسم على الاشعار والاناشيد المهدوية الطفولية والقصص المهدوية الخاصة بالاطفال سواء اصدارات المركز واصدارات اخرى.

٨- مواقع مهدية ويحتوي هذا القسم على عدة مواقع خاصة بالامام المهدي عليه السلام مع شرح موجز لكل موقع. ٩- مجلة الانتظار ويمكنك من خلال هذا القسم مشاهدة مجلة الانتظار الصادرة عن مركز الداراسات التخصصية في الامام المهدي عليه السلام مع امكانية تحميل المجلة بأكملها.

## زيارة الناحية المقدسة

وردت عن الإمام المهدي الله زيارة جده الحسين الله في يوم عاشوراء تظهر تفجعه الله ونعيه للحسين وآله الطاهرين، وتروي ما جرى على الإمام الله وكأنها مشاهدات حية، وهي شهادة معصوم يستفاد منها تصور المشهد الدامي لاحداث كربلاء.

السبلام على آدم صفوة الله من خليقته، السلام على شيث ولي الله وخيرته السلام على إدريس القائم لله بحجته، السلام على نوح المجاب في دعوته ، السلام على هود الممدود من الله بمعونته، السلام على صالح الذي تُوجه الله بكرامته، السلام على إبراهيم الذي حباه الله بخلته، السلام على إسماعيل الذي فداه الله بذبح عظيم من جنته ، السطلام على إستحاق الذي جعل الله النبوة في ذريته ، السلام على يعقوب الذي رد الله عليه بصره برحمته ، السلام على يوسف إلذي نجّاه الله من الجب بعظمته . السلام على موسى الذي فلق الله البحر له بقدرته ، السلام على هارون الذي خصه الله بنبوته ، السلام على شعيب الذي نصره الله على أمته ، السلام على داود الذي تأب الله عليه من خطيئته. السلام على سليمان الذي ذلت له الجن بعزته ، السلام على أيوب الذى شُـفاه الله من علته ، السلام على يونس الذي أنجز الله له مضمون عدته، السلام على عزير الذي أحياه الله بعد مينته، السلام على ذكريا الصابر في محنته ، السلام على يحيى الذي أَرْلَفُهُ اللَّهُ بِشَهَادتِهِ ، السَلامِ على عيسَى روح الله وكلمته . السَلام على محمد حبيب الله وصفوته، السلام على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المخصوص بأخوته، السلام على فاطمة الزهراء لإبنته،

السلام على أبي محمد الحسن وصي أبيه وخليفته، السلام على الحسين الذي سمحت نفسله بمهجته ، السلام على من أطاع الله في سره وعلانيته، السلام على من جعل الله الشفاء في تربته، السلام على من الاجابة تحت قبته ، السلام على من الأئمة من ذريته أالسلام على ابن خاتم الأنبياء ، السلام على أبن سيد الأوصياء، السلام على ابن فاطمة الزهراء، السلام على ابن خديجة الكبرى، السلام على ابن سدرة المنتهى، السلام على ابن جنة المأوى، السيلام على ابن زمزم والصفا . السلام على المرمل بالدماء، السكلام على المهتوك الخباء، السكلام على خامس أصحاب أهل الكساء، السلام على غريب الغرباء، السلام على شهيد الشهداء السلام على قتيل الأدعياء ، السلام على ساكن كربلا ، السلام على من بكته ملائكة السماء ، السلام على من ذريته الأزكياء. السلام على يعسوب الدين، السلام على منازل البراهين، السلام على الأئمة السادات، السلام على الجيوب المضرجات، السلام على الشفاه الذابلات، السلام على النفوس المصطلمات، السلام على الأرواح المختلسات، السلام على الأجساد العاريات، السلام على الجسوم الشاحبات، السلام على الدماء السائلات السلام على الأعضاء المقطعات، السلام على الرؤوس المشالات، السلام على النسوة البارزات. السلام على حجة رب العالمين، السلام عليك وعلى آبائك الطاهرين، السلام عليك وعلى أبنائك المستشهدين، السلام عليك وعلى ذريتك الناصرين، السلام عليك وعلى الملائكة المضاجعيع، السلام على القتيل المظلوم، السلام على أخيه المسموم، السلام على علي الكبير، السلام على الرضيع الصغير. السلام على الأبدان السليبة، السلام على العترة القريبة، السلام على

المجدلين في الفلوات، السلام على النازحين عن الأوطان، السلام على المدفونين بلا أكفان، السلام على الرؤوس المفرقة عن الأبدان، السلام على المحتسب الصابر السلام على المظلوم بــلا ناصر ، الســلام على ســاكن التربــة الزاكية ، الســلام على ا صاحب القبة السامية . السلام على من طهّره الجليل ، السلام على من افتخر به جبرئيل ، السلام على من ناغاه في المهد ميكائيل، السلام على من نكثت ذمته، السلام على من هتكت حرمته، السلام على من أريق بالظلم دمه، السلام على المغسّل بدم الجراح، السلام على المجرّع بكأسات الرماح، السلام على المضّام المستباح، السلام على المنحور في الورى، السلام على من دفنه أهل القرى. السلام على المقطوع الوتين ، السلام على المحامي بلا معين، السلام على الشيب الخضيب، السلام على الخد التريب، السلام على البدن السليب، السلام على الثغر المقروع بالقضيب، السلام على الرأس المرفوع؟ السلام على الاجسام العارية في الفلوات، تنهشها الذئاب العاديات، وتختلف إليها السُـباع الضاريات . السـلام عليك يا مـولاي وعلى الملائكة المرفرفين حول قبتك، الحافين بتربتك، الطائفين بعرصتك، الواردين لزيارتك، السلام عليك فاني قصدت إليك ورجوت الفوز لديك . السلام عليك سلام العارف بحرمتك ، المخلص في ولايتك، المتقرب إلى الله بمحبتك، البرئ من أعدائك، سلام من قلبه بمصابك مقروح، ودمعه عند ذكرك مسفوح، سلام المفجوع الحزين الواله المستكين، سلام من لوكان معك بالطفوف لوقاك بنفسه حد السيوف، وبذل حشاشته دونك للحتوف، وجاهد بين يديك، ونصرك على من بغى عليك، وفداك بروحه وجسده وماله وولده، وروحه لروحك فداء، وأهله لأهلك وقاء. فلئن أخرتني الدهور، وعاقتي عن نصرك المقدور، ولم أكن لمن حاربك

محاربًا "، ولمن نصب لك العداوة مناصبًا "، فلأندبنك صباحاً ومساء، ولأبكين لك بدل الدموع دما"، حسرة عليك، وتأسفا" على ما دهاك، وتلهفا "حتى أموت بلوعة المصاب، وغصة الاكتياب . أشهد أنك قد أقمت الصلاة، وآتيت الزكاة، وأمرت بالمعروف ونهيت عن المنكر والعدوان، وأطعت الله وما عصيته، وتمسكت به وبحبله فأرضيته وخشيته وراقبته واستحييته وسننت السنن، وأطفأت الفتن، ودعوت إلى الرشاد وأوضحت سبل السداد، وجاهدت في الله حق الجهاد . وكنت لله طائعا"، ولجدك محمد صلى الله عليه واله تابعا "، ولقول أبيك سامعا"، وإلى وصية أخيك مسارعا"، ولعماد الدين رافعا"، وللطغيان قامعا"، وللطغاة مقارعا"، وللامة ناصحا"، وفي غمرات الموت سابحا"، وللفساق مكافحا"، وبحجج الله قائما "، وللاسلام والمسلمين راحما"، وللحق ناصرا"، وعند البلاء صابرا"، وللدين كالنًا"، وعن حوزته محاميا". تحوط الهدى وتنصره، وتبسط العدل وتنشره، وتنصر الدين وتظهره وتكف العابث وتزجره، وتأخذ للدني من الشريف، وتساوي في الحكم بين القوي والضعيف، كنت ربيع الأيتام، وعصمة الأنام، وعز الاسلام، ومعدن الأحكام، وحليف الانعام، سالكا "طرائق جدك وأبيك، مشبها "في الوصية لأخيك. وفيّ الذمم، رضي الشيم، ظاهر الكرم، متهجدا "في الظلم، قويم الطرائق كريم الخلايق، عظيم السوابق، شـريف النسب، منيف الحسب، رفيع الرتب كثير المناقب، محمود الضرائب، جزيل المواهب، حليم رشيد منيب، جواد عليم شديد، إمام شهيد، أواه منيب، حبيب مهيب. كنت للرسبول صلى الله عليه واله ولدا"، وللقرآن منقدا "وللامة عضدا ، وفي الطاعة مجتهدا"، حافظا" للعهد والميثاق، ناكبا عن سبل الفساق، وباذلا "للمجهود، طويل الركوع والسيجود. زاهدا

في الدنيا زهد الراحل عنها ، ناظرا " إليها بعين المستوحش منها ، آمالك عنها مكفوفة، وهمتك عن زينتها مصروفة، وألحاظك عن بهجتها مطروفة ورغبتك في الاخرة معروفة . حتى إذا الجور مدّ باعه، وأسفر الظلم فناعه ودعا الغي أتباعه، وأنت في حرم جدك قاطن، وللظالمين مباين، جليس البيت والمحراب، معتزل عن اللذات والشهوات، تنكر المنكر بقلبك ولسانك، على حسب طاقتك وإمكانك، ثم اقتضاك العلم للانكار، ولزمك أن تجاهد الفجار، فسرت في أولادك وأهاليك، وشيعتك ومواليك، وصدعت بالحق والبينة ، ودعوت إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة وأمرت باقامة الحدود، والطاعة للمعبود، ونهيت عن الخبائث والطغيان، وواجهوك بالظلم والعدوان. فجاهدتهم بعد الايعاز لهم ، وتأكيد الحجة عليهم ، فنكشوا ذمامك وبيعتك وأسخطوا ربك وجدك، وبدؤوك بالحرب، فثبت للطعن والضرب، وطحنت جنود الفجار، واقتحمت قسطل الغبار، مجالدا" بذي الفقار، كأنك على المختار. فلما رأوك ثابت الجاش، غير خائف ولا خاش ، نصبوا لك غوائل مكرهم وقاتلوك بكيدهم وشرهم ، وأمر اللعين جنوده، فمنعوك الماء ووروده، وناجزوك القتال، وعاجلوك النزال، ورشقوك بالسهام والنبال، وبسطوا إليك أكف الاصطلام، ولم يرعوا لك ذماما، ولا راقبوا فيك أثاما"، في قتلهم أوليائك، ونهبهم رحالك، وأنت مقدم في الهبوات، ومحتمل للأذيات، قد عجبت من صبرك ملائكة السماوات. فأحد قوا بك من كل الجهات، وأثخنوك بالجراح، وحالوا بينك وبين الرواح، ولم يبق لك ناصر، وأنت محتسب صابر، تذب عن نسوتك وأولادك حتى نكسوك عن جوادك، فهويت إلى الأرض جريحا "، تطؤك الخيول بحوافرها وتعلوك الطغاة ببواترها .

قد رشح للموت جبينك ، واختلف بالانقباض والانبساط شمالك ويمينك تدير طرفا "خفيا" إلى رحلك وبيتك، وقد شغلت بنفسك عن ولدك وأهاليك وأسرع فرسك شاردا، إلى خيامك قاصدا"، محمحما" باكيا". فلما رأين النساء جوأدك مخزيا ، ونظرن سرجك عليه ملويا"، برزن من الخدور، ناشرات الشعور، على الخدود لاطمات الوجوه سافرات، وبالعويل داعيات وبعد العز مذللات، وإلى مصرعك مبادرات. والشمر جالس على صدرك، ومولغ سيفه على نحرك، قابض على شيبتك بيده، ذابح لك بمهنده، قد سكنت حواسك، وخفيت أنفاسك، ورفع على القناة رأسك، وسبى أهلك كالعبيد، وصفـدوا في الحديد، فوق أقتاب المطيات، تلفح وجوههم حر الهاجرات، يساقون في البراري والفلوات، أيديهم مغلولة إلى الاعناق يطاف بهم في الاستواق. فالويل للعصاة الفساق، لقد قتلوا بقتلك الاسلام، وعطلوا الصلاة والصيام ونقضوا السنن والأحكام، وهدموا قواعد الإيمان، وحرفوا آيات القرآن، و همجوا في البغي والعدوان . ``

لقد أصبح رسول الله صلى الله عليه واله بك موتورا"، وعاد كتاب الله عزوجل مهجورا" وغودر الحق إذا قهرت مقهورا"، وفقد بفقدك التكبير والتهليل، والتحريم والتحليل والتنزيل والتأويل، وظهر بعدك التغيير والتبديل، والالحاد والتعطيل، والأهواء والأضاليل، والفتن والأباطيل والتبديل، والالحاد والتعطيل، والأهواء والأضاليل، والفتن والأباطيل. فقام ناعيك عند قبر جدك الرسول صلى الله عليه واله، فنعاك إليه بالدمع الهطول قائلا يارسول الله قتل سبطك وفتاك، واستبيح أهلك وحماك، وسبيت بعدك ذراريك، و وقع المحذور بعترتك وذويك، فانزعج الرسول، وبكى قلبه المهول، وعزاه بك الملائكة والأنبياء، وفجعت بك امك

الزهراء . وإختلفت جنود الملائكة المقربين تعزي أباك أمير المؤمنين، واقيمت لك المآتم في أعلا عليين، ولطمت عليك الحور العين، وبكت السماء وسكانها والجنان وخزانها ، والهضاب وأقطارها ، والبحار وحيتانها ، والجنان وولدانها والبيت والمقام، والمشعر الحرام، والحل والاحرام. اللهم فبحرمة هـذا المكان المنيف، صل على محمد وآل محمد، وإحشرني في زمرتهم وأدخلني الجنة بشفاعتهم، اللهم إني أتوسل إليك يا أسرع الحاسبين، ويا أكرم الأكرمين، ويا أحكم الحاكمين، بمحمد خاتم النبيين، رسولك إلى العالمين أجمعين، وبأخيه وأبن عمه الأنزع البطين، العالم المكين، على أمير المؤمنين، و بفاطمة سيدة نساء العالمين، وبالحسن الزكي عصمة المتقين . وبأبي عبد الله الحسين أكرم المستشهدين ، وبأولاده المقتولين ، وبعترته المظلومين، وبعلي بن الحسين زين العابدين، وبمحمد بن على قبلة الأوابين، وجعفر بن محمد أصدق الصادقين، وموسى بن جعفر مظهر البراهين، وعلي بن موسى ناصر الدين، ومحمد بن على قدوة المهتدين وعلى بن محمد أزهد الزاهدين، والحسن بن على وارث المستخلفين، والحجة على الخلق أجمعين، أن تصلى على محمد وآل محمد الصادقين الأبرين، آل طه ويس، وأن تجعلني في القيامة من الامنين المطمئنين الفائزين، الفرحين المستبشرين. اللهم اكتبني في المسلمين، والحقني بالصالحين، واجعل لي لسَان صدق في الآخرين، وانصرني على الباغين، وأكفني كيد الحاسدين، واصرف عني مكر الماكرين، واقبض عني أيدي الظالمين، واجمع بيني وبين السادة الميامين في أعلا عليين، مع الذين أنعمت عليهم من النبيين، والصديقين والشهداء والصالحين، برحمتك يا أرحم الراحمين. اللهم إني اقسم عليك بنبيك المعصوم ، وبحكمك المحتوم ، ونهيك المكتوم وبهذا القبر الملموم، الموسيد في كنفه الامام المعصوم، المقتول المظلوم، أن تكشف ما بي

من الغموم، وتصرف عني شر القدر المحتوم، وتجيرني من النارذات السموم، اللهم جللني بنعمتك ، ورضني بقسمك ، وتعمدني بجودك وكرمك وباعدني من مكرك ونقمك . اللهم اعصمني من الزلل ، وسددني في القول والعمل ، وافسح لي في مدة الاجل، وأعفني من الاوجاع والعلل، وبلغني بموالي وبفضلك أفضل الأمل . اللهم صل على محمد وآل محمد واقبل توبتي ، وارحم عبرتي وأقلني عثرتي ونفس كربتي، وإغفر لي خطيئتي، وأصلح لي في ذريتي. اللهم لا تدع لي في هذا المشهد المعظم ، والمحل المكرم ذنبا إلا غفرته ولا عيبا " إلا سـترته ، ولا غما " إلا كشفته ، ولا رزقا " إلا بسطته ، ولا جاها " إلا عمرته ولا فسادا " إلا أصلحته، ولا أملا إلا بلغته، ولا دعاء إلا أجبته، ولا مضيقا " إلا فرجته ولا شملا إلا جمعته، ولا أمرا" إلا أتممته، ولا مالا" إلا كثرته، ولا خلقا" إلا حسنته، ولا إنفاقاً " إلا أخلقته ، ولا حالاً "إلا عمرته ، ولا حسوداً " إلا قمعته ، ولا عدواً " إلا أرديته ، ولا شـرا " إلا كفيته ، ولا مرضا " إلا شـفيته ، ولا بعيدا " إلا أدنيته ولا شعثًا " إلا لممته، ولا ســؤالا إلا أعطيته، اللهم إني أسـئلك خير العاجلة و ثواب الاجلة . اللهم أغنني بحلالك عن الحرام ، وبفضلك عن جميع الأنام ، اللهم إني أسئلك علما "نافعا"، وقلبا "خاشعا"، ويقينا "شافيا"، وعملا "زاكيا وصبرا "جميلا"، وأجرا "جزيلا"، اللهم ارزقني شكر نعمتك علي، وزد في إحسانك وكرمك إلى، واجعل قولي في الناس مسموعاً"، وعملي عندك مرفوعاً ، وأثرى في الخيرات متبوعا"، وعدوي مقموعا". اللهم صل على محمد وآل محمد الأخيار، في آناء الليل وأطراف النهار، واكفني شر الأشرار، وطهرني من الذنوب والأوزار، وأجرني من النار، وأحلني دار القرار، واغفر لي ولجميع إخواني فيك وأخواتي المؤمنين والمؤمنات برحمتك يا أرجم الراحمين .

