

مِنَ القَنِ الثَّالِثِ إلى القَرَنِ الجادِي عَشَر

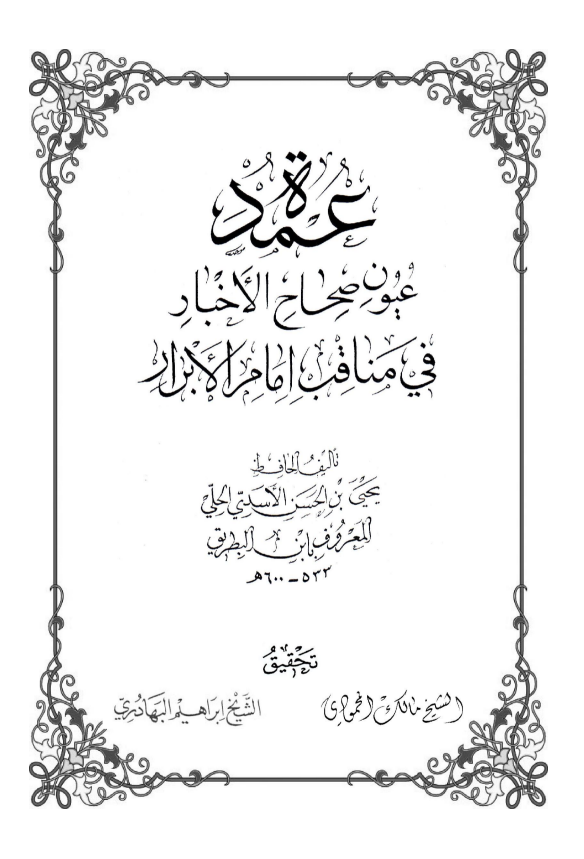
المجرع الشالث

ٳۼۮٲۮۅڿۘۊؽ۬ۊ ۼڂڟٳڽڟڵڽڟڵؿڟٳؿڐٳڮڿڂڞؿڗٳڮڮڴڰ



|          | اسم الكتاب:الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة / ج٣   |
|----------|---------------------------------------------------------|
|          | إعداد وتحقيق: مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي ﷺ |
|          | رقم الإصدار:                                            |
|          | الطبعة:الثانية ١٤٤٣هـ                                   |
|          | عدد النسخ:(طبعة محدودة)                                 |
| <b>Y</b> |                                                         |

جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للمركز العراق- النجف الأشرف هاتف: ١٧٨١٦٧٨٧ - ٧٨١٦٧٨٧٢٦ - ٧٨١٦٧٨٧٤ www.m-mahdi.com info@m-mahdi.com



#### فصل

## في ذكر ما جاء في المهدي عليلًا من متون الصحاح الستَّة(١)

\* من الجزء الثالث من أجزاء ثلاثة من (صحيح مسلم) على حدِّ كرَّاسين من آخره، قال: حدَّ ثنا زهير بن حرب وعليُّ بن حجر - واللفظ لزهير -، قال: حدَّ ثنا إساعيل بن إبراهيم، عن الجريري، عن أبي نضرة، قال: كنَّا عند جابر بن عبد الله، فقال: يوشك أهل العراق أنْ لا يُجبىٰ (۱) إليهم قفيز ولا درهم.

قلنا: من أين ذلك؟

قال: من قِبَل العجم يمنعون ذلك، ثمّ قال: يوشك أهل الشام أنْ لا يُجبىٰ لهم دينار ولا مدُّ.

قلنا له: من أين ذلك؟

قال: قلت لأبي نضرة وأبي العلاء: أتريان أنَّه عمر بن عبد العزيز؟ فقالا: لا(0).

(۱) العمدة (ص 273 - 874 / - 876).

(٢) جبيٰ: جمع.

(٣) الحثي: الرمي، والمراد منه أنَّ هذا الخليفة يفعل هذا الحثو بكثرة الأموال والغنائم والفتوحات عنده مع سخاء نفسه.

(٤) أي: معدوداً.

(٥) صحيح مسلم (ج ٨/ ص ١٨٤ و ١٨٥/ باب لا تقوم الساعة حتَّىٰ يمرَّ الرجل...).

٦ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

وبالإسناد المقدَّم، قال: حدَّثنا ابن مثنَّىٰ، حدَّثنا عبد الوهَّاب، حدَّثنا سعيد - يعنى: الجريري - بهذا الإسناد، نحوه (۱).

\* وحدَّثنا نصر بن عليِّ الجهضمي، حدَّثنا بشر - يعني ابن المفضَّل -. وحدَّثنا عليُّ بن حجر، حدَّثنا إسهاعيل - يعني ابن علية - كلاهما، عن سعيد بن يزيد، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله عن أبي نضرة، عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله عن أبي يعدُّه عدًّا».

وفي رواية ابن حجر: يحثى المال(٢).

\* قال: وحدَّثني زهير بن حرب، حدَّثنا عبد الصمد بن عبد الوارث، حدَّثنا أبي، حدَّثنا داود، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الخدري وجابر بن عبد الله، قالا: قال رسول الله عدَّه ("). «يكون في آخر الزمان خليفة يُقسِّم المال و لا يعدُّه (").

\* ومن الجزء المذكور أيضاً إلَّا أنَّه قبل هذه الأخبار بكرَّاس واحد وبالإسناد المقدَّم، قال: وحدَّثنا أبو بكر بن أبي شيبة وعليُّ بن حجر كلاهما، عن أبن علية واللفظ لابن حجر -، حدَّثنا إسهاعيل بن إبراهيم، عن أيُوب، عن حميد بن هلال، عن أبي قتادة العدوي، عن يسير بن جابر، قال: هاجت ريح حمراء بالكوفة، فجاء رجل ليس له هجير (٥) فقال: ألا يا عبد الله بن مسعود، جاءت الساعة.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (ج ٨/ ص ١٨٥/ باب لا تقوم السعة حتَّىٰ يمرَّ الرجل...).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) الهجير: الدأب والعادة، هجيري الرجل كلامه ودأبه وشأنه. وفي (أ): (الهجين)، والهجنة في الكلام: العيب والقبح.

#### (٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .....٧

قال: فقعد وكان متّكئاً فقال: إنَّ الساعة لا تقوم حتَّىٰ لا يُقسَّم الميراث ولا يُفرَح بغنيمة، ثمّ قال بيده هكذا ونحَّاها نحو الشام، فقال: عدوٌ يجمعون لأهل الإسلام، ويجمع لهم أهل الإسلام.

#### قلت: الروم تعني؟

قال: نعم، وتكون عند ذاكم (۱) القتال ردَّة شديدة (۲) فيشترط المسلمون شرطة (۳) للموت لا ترجع إلَّا غالبة، فيقتتلون حتَّىٰ يحجز بينهم الليل، فيفيء (۵) هؤلاء وهؤلاء كلُّ غير غالب، وتفنى الشرطة، ثمّ يشترط المسلمون شرطة للموت فلا ترجع إلَّا غالبة، فيقتتلون حتَّىٰ يحجز بينهم الليل، فيفيء هؤلاء وهؤلاء كلُّ غير غالب، وتفنى الشرطة، ثمّ يشترط المسلمون شرطة للموت، لا ترجع إلَّا غالبة فيقتتلون حتَّىٰ يمسوا، فيفيء هؤلاء وهؤلاء كلُّ غير غالب، وتفنى الشرطة، فإذا كان يوم الرابع نهد إليهم (۵) بقيَّة أهل الإسلام، فيجعل الله اللبرة (۲) عليهم فيقتتلون مقتلة – إمَّا قال: لا يُرىٰ مثلها، وإمَّا قال: لم يُر مثلها –، حتَّىٰ إنَّ الطائر ليمرَّ بجنباتهم فيا يخلفه (۷) حتَّىٰ يخرَّ ميِّتًا، فيتعاد بنو الأب كانوا مائة فلا يجدونه بقیٰ منهم إلَّا رجل واحد (۱)، فبأيِّ غنيمة يفرح أو بأيً ميراث

<sup>(</sup>١) في (أ): (ذلك).

<sup>(</sup>٢) ردَّة شديدة: صولة شديدة. وفي (أ): (بردة شديدة).

<sup>(</sup>٣) الشرطة: من الجيش تتقدَّم للقتال.

<sup>(</sup>٤) في (أ): (فسعيٰ)، وكذا فيها بعد.

<sup>(</sup>٥) نهد إلى العدوِّ: نهض.

<sup>(</sup>٦) الدبرة: الهزيمة. وفي بعض النُّسَخ: (الدائر)، والمعنىٰ متقارب.

<sup>(</sup>٧) في النُّسَخ الموجودة بأيدينا: (فها يلحقهم)، وفي (أ): (يجناحه) بدل (بجنباتهم).

<sup>(</sup>٨) والمراد منه أنَّهم يشرعون في عدِّ أنفسهم فيشرع كلُّ جماعة في عدِّ أقاربهم فلا يجدون من مائة إلَّا واحداً.

يقاسم؟ فبينها هم كذلك إذ سمعوا ببأس هو أكبر (۱) من ذلك، فجاءهم الصريخ: إنَّ الدجَّال قد خلفهم في ذراريهم، فيرفضون ما في أيديهم ويقبلون، فيبعثون عشرة فوارس طليعة، قال رسول الله على الأعرف أسهائهم وأسهاء آبائهم وألوان خيولهم، هم خير فوارس على ظهر الأرض يومئذٍ - أو من خير فوارس على ظهر الأرض يومئذٍ - أو من خير فوارس على ظهر الأرض يومئذٍ -».

قال ابن أبي شيبة في روايته عن يسير بن جابر (٢).

\* ومن (صحيح مسلم) في الجزء الخامس من أجزاء خمسة "على حدً ثلاثة أرباعه وبالإسناد الأوَّل، قال: حدَّثني محمّد بن حاتم بن ميمون، حدَّثنا الوليد بن صالح، حدَّثنا عبيد الله بن عمرو، حدَّثنا زيد بن أبي أنيسة، عن عبد الله بن صفوان، عن أُمِّ المَلِك العامري، عن يوسف بن ماهك، أخبرني عبد الله بن صفوان، عن أُمِّ المؤمنين أُمِّ سَلَمة على أنَّ رسول الله عدد ولا عدَّة، يبعث إليهم جيش حتَّىٰ إذا الكعبة - قوم ليست لهم منعة ولا عدد ولا عدَّة، يبعث إليهم جيش حتَّىٰ إذا كانوا ببيداء (١) من الأرض خُسِفَ هم».

قال يوسف: وأهل الشام يومئذٍ يسيرون إلى مكَّة.

فقال عبد الله بن صفوان: أمّا والله ما هو بهذا الجيش.

قال زيد: وحدَّثني عبد المَلِك العامري، عن عبد الرحمن بن سابط، عن الحارث بن أبي ربيعة، عن أُمِّ المؤمنين بمثل حديث يوسف بن ماهك، غير أنَّه لم يذكر فيه الجيش الذي ذكره عبد الله بن صفوان (٥٠).

<sup>(</sup>١) في (أ): (بأُناس هو أكثر).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم  $( + \Lambda / \omega )$  سر ١٧٧/ باب إقبال الروم في كثرة القتل).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (ستَّة).

<sup>(</sup>٤) البيداء: المفازة التي لا شيء بها، وهي هاهنا اسم موضع مخصوص بين مكَّة والمدينة.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم (ج ٨/ ص ١٦٧/ باب الخسف بالجيش).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .............. ٩

\* وبالإسناد أيضاً، قال: حدَّثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدَّثنا يونس بن محمّد، حدَّثنا القاسم بن الفضل الحداني، عن محمّد بن زياد، عن عبد الله بن الزبير أنَّ عائشة قالت: عبث رسول الله في منامه (۱)، فقلنا: يا رسول الله صنعت شيئاً في منامك لم تكن تفعله؟

فقال: «العجب، إنَّ ناساً من أُمَّتي يؤمُّون البيت برجل من قريش قد لجأ بالبيت حتَّىٰ إذا كانوا بالبيداء خُسِفَ بهم».

فقلنا: يا رسول الله، إنَّ الطريق قد يجمع الناس.

قال: «نعم، فيهم المستبصر والمجبور (٢) وابن السبيل، يهلكون مهلكاً واحداً ويصدرون مصادر شتَّى، يبعثهم الله علىٰ نيَّاتهم (٣).

\* وبالإسناد المقدَّم أيضاً، قال: حدَّثنا أحمد بن يونس، حدَّثنا زهير، حدَّثنا عبد العزيز بن رفيع بهذا الإسناد، وفي حديثه قال: فلقيت أبا جعفر فقلت: إنَّها قالت: بيداء من الأرض.

فقال أبو جعفر: كلًّا، والله إنَّها لبيداء المدينة(٤٠).

\* ومن تفسير الثعلبي، ذكر الثعلبي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ۞ [غافر: ١٥]، وذكر فتنة الدجَّال، ثمّ قال: وبالإسناد المقدَّم، قال مقاتل: قالوا: يا رسول الله، فكيف نُصلًى في تلك الأيَّام القصار؟

قال: «تقدرون فيها كما تقدرون في هذه الأيَّام الطوال ثمّ تصلُّون، وإنَّه لا

<sup>(</sup>١) عبث في منامه: حرَّك يديه كالدافع أو الآخذ.

<sup>(</sup>٢) المستبصر: المستبين للأمر القاصد لذلك عمداً، والمجبور: المكره.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (ج ٨/ ص ١٦٧ و ١٦٨/ باب الخسف بالجيش). وبيداء المدينة: الشرف الذي قدًّام ذي الحليفة.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

يبقىٰ شيء في الأرض إلَّا وطأه وغلب عليه إلَّا روضة مكَّة والمدينة، فإنَّه لا يأتيهما من نقب () من أنقابهما إلَّا لقيه مَلَك مصلت بالسيف حتَّىٰ ينزل الظريب الأحمر () عند مجتمع السيول عند منقطع السبخة ()، ثمّ ترجف المدينة بأهلها ثلاث رجفات، فلا يبقىٰ منافق فيها ولا منافقة إلَّا خرج إليه، فتنفي المدينة يومئذِ الخبيث كما ينفي الكير () خبث الحديد، يُدعىٰ ذلك اليوم: يوم الخلاص».

قالت أُمُّ شريك: يا رسول الله، أين الناس يومئذٍ؟

قال: «ببیت المقدس، یخرج حتّی یجاصرهم، وإمام الناس یومئذ رجل صالح، فبینها صلّی الصبح فإذا کبّر ودخل فی الصلاة (۵) نزل عیسی بن مریم المبه فإذا رآه ذلك الرجل عرفه، فرجع یمشی القهقری، فیتقدّم عیسی علیل فیضع یده بین کتفیه ویقول: صلّ فإنّها أُقیمت لك الصلاة، فیصلّی عیسی وراءه، ثمّ یقول: افتحوا الباب، فیفتحون الباب» (۱).

\* ذكر الثعلبي في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿حم ۞ عسق ۞ [الشورىٰ: ١ و٢] بالإسناد المقدَّم، قال: (س): سناء المهدي، (ق): قوَّة عيسىٰ حين ينزل فيقتل النصارىٰ ويخرب البِيَع (٧٠).

\* ذكر الثعلبي في تفسير السورة [الشوري] في تفسير قوله تعالى: ﴿قُلْ لَا

<sup>(</sup>١) النقب: الطريق في الجبل.

<sup>(</sup>٢) الظريب: الجبال الصغار.

<sup>(</sup>٣) السبخة: أرض مالحة يعلوها الملوحة ولا تكاد تنبت إلَّا بعض الأشجار.

<sup>(</sup>٤) الكير: زقُّ ينفخ فيه الحدَّاد.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: (فبينها إمامهم قد تقدَّم يُصلِّي بهم الصبح إذ...).

<sup>(</sup>٦) سُنَن ابن ماجة (ج ٢/ ص ٥١٢) مع شيء من التقديم والتأخير، كنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٧) تفسير منهج الصادقين (ج ٨/ ص ٢٠٢) نقلاً عن الثعلبي.

حدَّ ثني أبي، حدَّ ثني عليُّ بن موسىٰ الرضا، حدَّ ثني أبي موسىٰ بن جعفر، حدَّ ثني الله أبي جعفر الصادق، قال: «كان نقش خاتم أبي محمَّد بن عليٍّ عَاليًا ظنِّي بالله حسن، وبالنبيِّ المؤتمن، وبالوصيِّ ذي المنن، وبالحسين والحسن»(٢).

قال الثعلبي بإسناده: وأنشدني أحمد بن إبراهيم الجرجاني، قال: أنشدني منصور الفقيه لنفسه:

إِنْ كَانَ حبِّي خمسة زكت بهم فرائضي وبغض من عاداهم رفضاً فإنِّي رافضي قال: وقيل: هم ولد عبد المطَّلب.

\* قال: ويدلَّ عليه ما أخبرنا أبو العبَّاس سهل بن محمّد بن سعيد المروزي، حدَّثنا جدِّي أبو الحسن المحمودي، حدَّثنا أبو جعفر محمّد بن عمران الأرسابندي، حدَّثنا هدبة بن عبد الوهَّاب، حدَّثنا سعيد بن عبد الحميد بن جعفر، حدَّثنا عبد الله بن زياد اليهمي، حدَّثنا عكرمة بن عبار اليهمي، عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله النحن ولد عبد المطَّلب سادة أهل الجنَّة: أنا، وحمزة، وجعفر، وعليُّ والحسن، والمهدي "".

<sup>(</sup>١) لاحظ (ص ٩٦) من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) نقش الخواتيم لدى الأئمَّة (ص ١٤٣) نقلاً عن نور الأبصار، كشف الغمَّة (ج ٢/ ص ٣٣١).

<sup>(</sup>٣) أُنظر: سُنَن ابن ماجة (ج ٢/ ص ٥١٩)، وذكر أخبار أصفهان لأبي نعيم (ج ٢/ ص ١٣٠)، ومستدرك الصحيحين (ج ٣/ ص ٢١١)، ورواه الخطيب البغدادي في تاريخه (ج ٩/ ص ٤٣٤).

\* ذكر الثعلبي في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ﴾ [الزخرف: ٢١]، قال: ذلك عيسىٰ بن مريم عُللِئللا، وروىٰ ذلك عن مجاهد() بإسناده، وقرأ ابن عبَّاس وأبو هريرة وقتادة ومالك بن دينار وضحَّاك: (وإنَّه لعَلَم للساعة) بفتح العين واللّام، أي: أمارة وعلامة، وقال في الحديث: (إنَّ عيسىٰ عَللِئلاً ينزل في ثوبين مهرودين)، أي مصبوغين بالهرد وهو الزعفران.

قال: وفي الحديث: (ينزل عيسىٰ بن مريم عليه على ثنية من الأرض "المقدَّسة يقال لها: اثبنىٰ "، وعليه محصر تان "، وشعر رأسه دهين، وبيده حربة وهي التي يقتل بها الدجَّال، فيأتي بيت المقدس والناس في صلاة العصر والإمام يؤوم، فيتأخَّر الإمام فيُقدِّمه عيسىٰ ويُصليِّ خلفه علىٰ شريعة محمّد المشار، ثمّ يقتل الخنازير ويكسر الصليب ويخرب البيع والكنائس ويقتل النصاريٰ إلَّا من آمن به) (٥٠).

\* ذكر الثعلبي في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿إِذْ أُوَىٰ الْفِتْيَةُ إِلَىٰ الْكَهْفِ ﴾ [الكهف: ١٠]، وذكر حديث البساط ومسيرهم إلى الكهف ويقظتهم، ثمّ قال بالإسناد المقدَّم، قال: وأخذوا مضاجعهم فصاروا إلى رقدتهم إلى آخر الزمان عند خروج المهدي، يقال: إنَّ المهدي عَلَيْكُ يُسلِّم عليهم فيُحييهم الله عَلَيْ له، ثمّ يرجعون إلىٰ رقدتهم ولا يقومون إلىٰ يوم القيامة (٢٠).

\* ومن (الجمع بين الصحيحين) للحميدي الحديث التاسع من المتَّفق عليه من البخاري ومسلم في الصحيحين من مسند أبي هريرة الدوسي وبالإسناد

<sup>(</sup>١) في (ب)، (ج): (جماعة).

<sup>(</sup>٢) الثنية: كلُّ عقبة في الجبل مسلوكة.

<sup>(</sup>٣) وفي معجم البلدان: (اثبيت).

<sup>(</sup>٤) المصرة من الثياب: التي فيها صفرة خفيفة.

<sup>(</sup>٥) غاية المرام (ص ٦٩٧) نقلاً عن التعلبي.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .....

وليس لنافع - مولىٰ أبي قتادة - عن أبي هريرة في الصحيحن غير هذا الحديث.

وزاد بعد مضيً ما تقدَّم، قال بالإسناد المقدَّم: «وإنَّما أخاف على أُمَّتي الأئمَّة المضلِّين، وإذا وقع عليهم السيف لم يُرفَع إلى يوم القيامة (٢)، ولا تقوم الساعة حتَّىٰ يلحق حيُّ من أُمَّتي بالمشركين، وحتَّىٰ يعبد فئة (٣) من أُمَّتي الأوثان، وأنَّه سيكون في أُمَّتي الكذَّابون ثلاثون، كلُّهم يزعم أنَّه نبيُّ، وأنا خاتم النبيِّن، لا نبيَّ بعدي (٤)، ولا يزال طائفة من أُمَّتي على الحقِّ منصورة، لا يضرُّهم من خذلهم حتَّىٰ يأتي أمر الله (٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (ج ۱/ ص ۹٤)، صحيح البخاري (ج ٤/ ص ١٦٨). لقد عدَّ المصنِّف هذا الحديث حديثين؛ لوجوده في صحيحي مسلم والبخاري، كما أشار إليه في مقدَّمة الكتاب.

<sup>(</sup>٢) كنز العُمَّال (ج ١١/ ص ٢٣٩).

<sup>(</sup>٣) في (أ): (فئام).

<sup>(</sup>٤) صحیح مسلم (ج  $\Lambda$ / ص ۱۸۹، وج  $\Gamma$ / ص ۵۲ و ۵۳)، وصحیح الترمذي (ج  $\Lambda$ / ص ۱۹۸ و ۹۹۸).

<sup>(</sup>٥) كنز العُمَّال (ج ١١/ ص ٣٦٦).

\* ومن (الجمع بين الصحاح الستَّة) لرزين العبدري في الجزء الثاني من أجزاء ثلاثة في أوَّل ثاني كرَّاسة منه، وبالإسناد المقدَّم، قال: عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله هي (٤٠٠) (٤٠٠) (١٠٠).

\* ومن (الجمع بين الصحاح الستّة) أيضاً لرزين العبدري في الجزء الثالث من أجزاء ثلاثة على حدِّ ربعه الأخير في باب (جامع ما جاء في العرب والعجم) وهو آخر الباب من (صحيح النسائي)، وبالإسناد المقدَّم، قال: عن مصعدة، عن جعفر، عن أبيه، عن جدِّه أنَّ رسول الله على قال: «أبشروا أبشروا، إنَّما أُمَّتي كالغيث، لا يُدرى آخره خير أم أوَّله، أو كحديقة أُطعِمَ منها فوج عاماً، ثمّ أُطعِمَ منها فوج عاماً، ثمّ أُطعِمَ منها فوج عاماً، لعلَّ آخرها فوجاً يكون أعرضها عرضاً، وأعمقها عمقاً، وأحسنها حسناً، كيف تهلك أُمَّة أنا أوَّها والمهدي أوسطها، والمسيح آخرها؟ ولكن بين ذلك ثبج (٢) أعوج، ليسوا منِّي ولا أنا منهم» (٣).

\* ومن (الجمع بين الصحاح الستّة) أيضاً لرزين العبدري في آخر الجزء الثاني من أجزاء اثنين على حدِّ أربعة كراريس من آخره، وكان الجزء [قد قرأه الغزنوي - نزيل واسط - الواعظ على مصنّفه]، وقد قرأه الوزير يحيى بن هبيرة على الغزنوي، وهو آخر النصف في باب تغيير الزمان وذكر الأشراط، من (صحيح أبي داود السجستاني) - وهو كتاب السُّنن - ومن (صحيح الترمذي) أيضاً وبالإسناد المقدَّم، قال: عن زر، عن عبد الله بن مسعود أنَّ رسول الله شيُّ قال: «لو لم يبق من الدنيا إلَّا يوم واحد، لطوَّل الله تعالىٰ ذلك اليوم حتَّىٰ يبعث رجل "نَّ.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (ج ٤/ ص ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) ثبج الشيء: وسطه.

 <sup>(</sup>٣) صحیح الترمذي (ج ٥/ ص ١٥٢/ کتاب الأمثال)، فردوس الأخبار للدیلمي (ج ٣/ ص ٣٣٩)، کنز الغیال (ج ١٤/ ص ٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح الترمذي (ج ٤/ ص ٥٠٥)، صحيح أبي داود (ج ٤/ ص ١٠٦).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار ......

قال: وفي حديث أبي هريرة: «حتَّىٰ يلي رجل».

قال: وفي رواية: «حتَّىٰ يملك العرب رجل منِّي ومن أهل بيتي، يواطئ اسمه اسمي، واسم أبيه اسم أبي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً».

\* وبالإسناد أيضاً، قال: عن عليٍّ عَلَيْكُ أَنَّ رسول الله عَلَيْكُ قال: «لو لم يبقَ من الدنيا(٢) إلَّا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي، يملأ الأرض عدلاً كما مُلِئَت جوراً»(٣).

\* وبالإسناد أيضاً، قال: عن أُمِّ سَلَمة وَ اللهِ عَلَى: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «المهدي من عترتي، من ولد فاطمة عَلَيْكُ الله»(١٠).

\* وبالإسناد أيضاً، قال: وعن أُمِّ سَلَمة زوج رسول الله هي ، قالت: قال: «يكون اختلاف عند موت خليفة، فيخرج رجل من أهل المدينة هارباً إلى مكّة، فيأتيه ناس من أهل مكّة فيُخرجونه وهو كاره، فيبايعونه بين الركن والمقام، ويبعث إليه بعث من الشام، فيُخسَف بهم بالبيداء بين مكّة والمدينة، فإذا رأى الناس ذلك أتاه أبدال الشام وعصائب (٢) أهل العراق فيبايعونه، ثمّ ينشأ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في (أ): (من الدهر).

<sup>(</sup>٣) صحيح أبي داود (ج ٤/ ص ١٠٧)، وكنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح أبي داود (ج ٤/ ص ١٠٧)، وكنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٤ - ٢٦٧).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) العصائب: جمع عصابة وهم الجماعة من الناس من العشرة إلى الأربعين.

رجل من قريش، أخواله كلب(۱)، فيبعث إليه بعثاً، فيظهرون عليهم، وذلك بعث كلب، والخيبة لمن لم يشهد غنيمة كلب، فيُقسِّم المال ويعمل بسُنَّتي - أو قال: بسُنَّة نبيِّهم - ويُلقي الإسلام بجرانه إلىٰ الأرض(۱)، فيلبث سبع سنين».

قال: وقال بعض الرواة عن هشام: «تسع سنين»(٣).

\* وبالإسناد أيضاً، قال: وعن أبي إسحاق، قال: قال علي علي الله ونظر إلى ابنه الحسين وقال: «إنَّ ابني هذا سيِّد كها سهَّاه رسول الله علي المنه وسيخرج من صلبه (١٠) رجل يُسمَّىٰ باسم نبيِّكم، يشبهه في الخَلْق ولا يشبهه في الخُلُق، يملأ الأرض عدلاً» (٥).

\* وبالإسناد أيضاً، قال: وعن أبي الحسن بن هلال بن عمير، قال: سمعت عليًا عَلَيْكَ يقول: قال رسول الله ﴿ يَخْرِج رجل من وراء النهر يقال له: الحارث بن حراث، على (١) مقدَّمته رجل يقال له: منصور، يوطئ أو يُمكِّن لأل محمّد ﴿ كَمَا مَكَّنت قريش لرسول الله ﴿ واجب على كلّ مؤمن نصر ته الله عمّد الحابته - (١).

\* وبالإسناد أيضاً يليه من الكرَّاس المذكور أيضاً من (صحيح النسائي)،

<sup>(</sup>١) كلب اسم قبيلة كبيرة من قبائل قضاعة.

<sup>(</sup>٢) الجران: باطن العنق، إذا برك البعير ومدَّ عنقه علىٰ الأرض قيل: ألقىٰ جرانه بالأرض، وهو كناية أنَّ الإسلام استقام وقرَّ في قراره.

<sup>(</sup>٣) شُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٠٧ و ١٠٨)، وكنز الغُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٥).

<sup>(</sup>٤) في (أ): (واستخرج من ظهره).

<sup>(</sup>٥) سُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٠٨)، ولكن فيه: (الحسن)، والأصحّ أنَّه (الحسين) لأنَّ الروايات تدلُّ على أنَّ المهدى من ولد الحسين عَلَيْكُل.

<sup>(</sup>٦) في (أ): (وأنَّ عليٰ...).

<sup>(</sup>٧) شُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٠٩)، وكنز العُمَّال (ج ٢١/ ص ٣٧٠). وفي (أ): (نصره له).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .....

قال: عن أنس بن مالك، قال: سمعت رسول الله هي يقول: «لن تهلك أُمَّة أنا أُوَّها، ومهديًّا وسطها، والمسيح بن مريم آخرها»(١).

\* ومن كتاب (غريب الحديث) من الجزء الأوَّل - في حديث النبيِّ الله تأليف أبي محمّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري في (التناقض)، قال بإسناده: حديث حدَّثنيه محمّد بن عبد، عن معاوية بن عمرو، عن أبي إسحاق، عن الأوزاعي، عن يحيىٰ أو غزوة (٢) بن رويم أنَّ رسول الله الله قال: «خيار أُمَّتي أوَّ لها وآخرها، وبين ذلك ثبج أعوج ليس مني ولست منه».

قال ابن قتيبة: الثبج: الوسط.

قال أبو زيد: ضربٌ بالسيف، ثبج الرجل: أي وسطه، والجمع: أثباج، ومثله: جوز وأجواز.

وقد جاءت في هذا آثار، منها: أنَّه ذكر آخر الزمان فقال: «المتمسِّك منهم يومئذِ بدينه كالقابض على الجمر».

والحديث الآخر: «والشهيد منهم يومئذٍ بشهيد بدر»، هذا وما أشبهه من الكلام.

وفي حديث آخر: إنَّه سُئِلَ عن الغرباء؟

فقال: «الذين يحيون ما أمات الناس من سُنَّتي»، من ذلك قوله: «لا نبيَّ بعدي ولا كتاب بعد كتابي ولا أُمَّة بعد أُمَّتي، فالحلال ما أحلَّه الله على لساني إلى يوم القيامة، والحرام ما حرَّمه الله على لساني إلى يوم القيامة».

قال: ليس يُراد للحديث الذي ذُكِرَ فيه أنَّ المسيح ينزل فيقتل الخنزير ويكسر الصليب ويزيد في الحلال؛ لأنَّ المسيح نبيُّ متقدِّم رفعه الله إليه، ثمّ يُنزله

<sup>(</sup>١) غاية المرام (ص ٦٩٨)، وكنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٦ و٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) كذا في المصدر، وفي غيره: (عروة).

في آخر الزمان علماً للساعة، قال الله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا﴾ [الزخرف: ٦٦]، وقرأ بعض القرَّاء: (لَعَلَم للساعة)، فإذا نزل لم ينسخ شيئاً مَّا أَتَىٰ به رسول الله ﷺ، ولم يتقدَّم الإمام(١) من أُمَّته، بل يُقدِّمه ويُصلِّى خلفه(٢).

\* ومن كتاب المصابيح تصنيف أبي محمّد: الحسين بن مسعود الفرَّاء في باب أخبار (المهدي)، وهو على حدِّ أربعة كراريس من آخر الكتاب، ذكر صاحب الكتاب بإسناده، قال: وعن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله هي : «المهدي منَّا أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً، يملك سبع سنين»(").

\* وبإسناده، قال: وعن أبي سعيد أيضاً، عن النبيِّ في قصَّة المهدي قال: «فيحثي له في قصَّد الرجل فيقول: يا مهدي أعطني، أعطني»، قال: «فيحثي له في ثوبه ما استطاع أنْ يحمله»(1).

\* وبإسناده، قال: وعن أبي سعيد الخدري أيضاً، قال: ذكر رسول الله هي «بلاء يصيب هذه الأُمَّة حتَّىٰ لا يجد الرجل ملجأ يلجأ إليه من الظلم، فيبعث الله رجلاً من عترتي، فيملأ به الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً، يرضىٰ عنه ساكن السماوات والأرض، لا تدع السماء من قطرها شيئاً إلَّا صبّته مدراراً، ولا تدع الأرض من نباتها شيئاً إلَّا أخرجته، حتَّىٰ يتمنَّىٰ الأحياء الأموات، يعيش في ذلك سبع سنين أو تسع سنين «٥٠).

<sup>(</sup>١) في (ب)، (ج): (الإمامة).

<sup>(</sup>٢) غاية المرام (ص ٦٩٨) نقلاً عن غريب الحديث لأبي قتيبة الدينوري.

<sup>(</sup>٣) نظيره في فردوس الأخبار للديلمي (ج ٤/ ص ٤٩٦) عن حذيفة اليهاني، كنز العُمَّال (ج ٤/ ص ٢٦٤)، وغاية المرام (ص ٢٩٨) نقلاً عن كتاب المصابيح.

<sup>(</sup>٤) صحيح الترمذي (ج ٤/ ص ٥٠٦)، وكنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٢ و٢٧٣)، وغاية المرام (ص ٢٩٨) نقلاً عن كتاب المصابيح.

<sup>(</sup>٥) غاية المرام (ص ٦٩٨)، وكنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٧٥).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .....

\* وقال أيضاً بإسناده عن أُمِّ سَلَمة عَلَيْنَا، قالت: سمعت رسول الله عَلَيْنَا ، قالت: سمعت رسول الله عَلَيْنَا »(٢).

قال يحيىٰ بن الحسن: اعلم أنَّ الذي قد تقدَّم في الصحاح ممَّا يماثل هذا الخبر، من قوله على الله السمة السمي، واسم أبيه اسم أبي»، هو أنَّ الكلام في ذلك لا يخلو من أحد قسمين:

إمَّا أنْ يكون النبيُّ الله أراد بقوله: «واسم أبيه اسم أبي» أنَّه جعله علامة تدلُّ علىٰ أنَّه من ولد الحسين دون الحسن؛ لأنْ لا يعتقد معتقد ذلك.

فإنْ كان مراده ذلك، فهو المقصود، وهو المراد بالخبر؛ لأنَّ المهدي عَاليَّلًا بلا خلاف من ولد الحسين عَاليَّلًا، فيكون اسم أبيه مشابهاً لكنية الحسين فيكون قد انتظم اللفظ والمعنى وصارحقيقة فيه.

والقسم الثاني: أنْ يكون الراوي وهم من قوله: (ابني) إلى قوله: (أبي)، فيكون قد وهم بحرف تقديره أنَّه قال: (ابني)، فقال: هو (أبي).

والمراد بأبنه الحسن؛ لأنَّ المهدي عَلَيْكُ محمّد بن الحسن بإجماع كافَّة الأُمَّة، وكذلك قوله في الخبر الذي قبله من الصحاح أيضاً وهو أنَّه قال: إنَّ أمير المؤمنين عليَّ بن أبي طالب عَلَيْكُ قال وقد نظر إلىٰ ابنه الحسن: «إنَّ ابني هذا سيِّد، كما سمَّاه رسول الله عَلَيْكُم، وسيخرج من صلبه رجل يُسمَّىٰ باسم نبيِّكم، يشبهه في الخُلُق، يملأ الأرض عدلاً»؛ فإنَّ الراوى أيضاً وهم في الخَلْق ولا يشبهه في الخُلُق، يملأ الأرض عدلاً»؛ فإنَّ الراوى أيضاً وهم في

<sup>(</sup>١) كنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٣ و٢٧٠ و٢٧٣ و ٢٧٥)، وصحيح الترمذي (ج ٤/ ص ٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) فردوس الأخبار (ج ٤/ ص ٤٩٧)، كنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٤).

حرف واحد وهو (الياء) فأراد أنْ يقول: (الحسين) فقال: (الحسن)، وإلَّا فالمهدي عَلَيْكُمْ من ولد الحسين غَلَيْكُمْ بلا خلاف.

وقد سمّىٰ النبيُّ ولده الحسين السيّداً بأخبار كثيرة من غير هذه الطُّرُق، تركنا ذكرها للشرط الذي قدَّمناه، بل نذكر ذلك من الصحاح، وقد تقدَّم ذكره وهو قوله الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة»، فهذه السيادة بلفظ هذا الخبر الصحيح؛ لأنَّ سادة أهل الدنيا هم [سادة] أهل الجنّة، وهو سيّدهم، فقد اتّضح بها قلناه وجه التحقيق، ولله المنّة والحمد.

وقوله علينك : «يشبهه في الخلق ولا يشبهه في الخلق» من أحسن الكنايات عن انتقام المهدي علينك ممن كفر وظلم؛ لأنَّ النبيَّ هُوَ بُعِثَ رحمةً للعالمين كما ذكر الله تعالى في كتابه العزيز (٢)، والمهدي علينك يظهر نقمةً من أعداء الله تعالى، فتفاوت الخلُقان مع استواء الخِلْقين؛ لأنَّه شبيه له في الجسميَّة، مخالف له في الفعليَّة.

وأمَّا ما ورد فيها ذكرناه من الصحاح من قول النبيِّ هُوَّ : «كيف تهلك أُمَّة أنا أوَّ لها، والمهدي أوسطها، والمسيح آخرها؟»، فلم يرد به أنَّ المسيح يبقىٰ بعد المهدي، لأنَّ ذلك لا يجوز، لأنَّ المهدي إذا كان إمام آخر الزمان ومات، فلا إمام بعده مذكور في رواية أحد من الأُمَّة، فقد بقيت الأُمَّة بغير إمام، وهذا ما لا يمكن أنَّ الخلق يبقىٰ بغير إمام.

فإنْ قيل: إنَّ عيسىٰ يبقىٰ بعده وتقتدي الأُمَّة به، فغير ممكن أيضاً؛ لأنَّ عيسىٰ عَالِئُكُ لا يجوز أنْ يكون إماماً لأُمَّة محمّد ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ

ولو كان ذلك جائزاً لانتقلت المَّلَّة المحمِّديَّة إلى ملَّة عيسى، فلا يمكن أنْ

<sup>(</sup>١) في (أ): (ابنه الحسين).

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ١٠٧.

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار ......٢١

يكون ذلك، وذلك لا يقوله عاقل ولا محصِّل، بل للخبر معنى صحيح يُحمَل عليه، وهو أنَّه قد تقدَّم معنىٰ من الأخبار في هذا الباب: أنَّ عيسىٰ ينزل وقد صلَّىٰ الإمام وهو المهدي بالناس العصر، وقيل: الصبح، فيتأخَّر فيُقدِّمه عيسىٰ، ويُصلِّى عيسىٰ خلفه.

وما نزل عيسىٰ علىٰ مقتضىٰ هذه الأخبار إلا بعد نفوذ دعوة الإمام واجتماع الناس عليه، فيكون مصدِّقاً لدعوة الإمام في دعواه، وقوَّةً له وعوناً؛ لأنَّه لا يُغيِّر شيئاً ممَّا جاء به النبيُّ هُ أَنَّه الله يُغيِّر شيئاً ممَّا جاء به النبيُّ هُ أَنَّه الله يَا الله الله الله الإسلام، والمهدي أوسطها وإنْ كان آخر الأئمَّة، فجعله وسطاً إذ ظهوره قبل نزول عيسىٰ، فيكون في نزوله آخر المصدِّقين بهذه الملَّة، والمهدي قبله صدَّق بهذه الملَّة قبل نزوله، والنبيُّ هُ فهو صاحب الملَّة لا بدَّ أنْ يكون أوَّلاً، فعلىٰ هذا يكون المسيح عَالِيلًا آخر المصدِّقين والمعينين والمتبعين، لأنَّه آخر الأُمَّة.

يشهد بصحَّة هذا التأويل لفظ الخبر، لأنّه على قال: «كيف تهلك أُمّة أنا أوّها، والمهدي أوسطها، والمسيح آخرها؟»، والمسيح ليس من أُمّتنا هذه، وإنّها نبيّها منها بلا خلاف، والمهدي منها بلا خلاف، لأنّه إمام آخر الزمان ومن ولد رسول الله على ومن ولد علي على وفاطمة، والمسيح ليس من النبيّ، ولا من علي علي على وفاطمة، ولا من أُمّة محمّد على الله و آخر من ينزل لنصرة ملّة محمّد على وقد دخلت تحت أمره ونهيه بدليل ما ورد في هذه الأخبار الصحاح أنّ المسيح يصلي خلفه إمّا صلاة الصبح أو صلاة العصر، كما تقدّمت الرواية به، فصار آخر هذه الأُمّة داعياً ومصدّقاً، إلّا أنّه منفرد ببقاء ودولة.

والنبيُّ ﴿ أُوَّلَ دَاعِ إِلَىٰ مَلَّةَ الإسلام، والمهدي عَلَيْكُ أُوسط دَاعٍ، والمسيح عَلَيْكُ آخر دَاع، فهذا معنىٰ هذا الخبر، ولله المنَّة والحمد.

\* ومن كتاب (الفردوس) لابن شيرويه الديلمي وهو كتاب معتمد عليه، معروف عند الجمهور، ذكر في باب (الألف واللَّام) بإسناده عن ابن عبَّاس، قال عن النبيِّ أنَّه قال: «المهدي طاووس أهل الجنَّة»(١).

وبه قال عن حذيفة بن اليهان، عن النبيِّ الله قال: «المهدي عليه من ولدي، وجهه كالقمر الدُّرِّي، اللون لون عربي، والجسم جسم إسرائيلي، يملأ الأرض عدلاً كما مُلِئَت جوراً، يرضىٰ بخلافته أهل السهاوات والأرض والطير في الجوِّ، يملك عشرين سنة»(۱).

وبه قال عن عليٍّ عَلَيْكُم، عن النبيِّ ﴿ إِنَّهُ قَالَ: «المهدي منَّا أهل البيت يُصلِحه الله عَلَى في ليلة »(١٠).

### ما جاء في بقاء الدجًال من متون الصحاح ومن المتَّفق عليه في الصحيحين من أخبار الدجًال<sup>(٠)</sup>

من آخر الجزء الثالث من أجزاء ثلاثة، ومن الجزء الثالث من (صحيح مسلم) من أجزاء ثلاثة، ومن الجزء الثامن من (صحيح البخاري) من أجزاء ثمانية قريباً من آخره، وبالإسناد المقدَّم، قال: حدَّثني حرملة بن يحيىٰ بن عبد الله ابن حرملة بن عمران التجيبي، أخبرني ابن وهب، أخبرني يونس، عن ابن

<sup>(</sup>١) غاية المرام (ص ٧٠٢) نقلاً عن كتاب الفردوس.

<sup>(</sup>٢) غاية المرام (ص ٧٠٣) نقلاً عن ابن ماجة، والصواعق المحرقة (ص ٩٨).

<sup>(</sup>٣) كنز العُمَّال (ج ١٤/ ص ٢٦٤)، وسُنَن ابن ماجة (ج ٢/ ص ١٩٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) العمدة (ص ٤٣٩ - ٤٤٤/ ح ٩٢٥ - ٩٢٧).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .....

شهاب، عن سالم بن عبد الله أخبره أنَّ عبد الله بن عمر أخبره أنَّ عمر بن الخطَّاب انطلق مع رسول الله في رهط قِبَل ابن صيَّاد حتَّىٰ وجده يلعب مع الصبيان عند أُطم'' بني مغالة، وقد قارب ابن صيَّاد يومئذِ الحُلُم، فلم يشعر حتَّىٰ ضرب رسول الله في على ظهره بيده، ثمّ قال رسول الله في رسول الله؟».

فرفضه رسول الله هي فقال: «آمنت بالله وبرسوله»، ثمّ قال له رسول الله هي : «ماذا تریٰ؟».

قال ابن صيَّاد: يأتيني صادق وكاذب.

فقال ابن صيَّاد: هو الدخ(٣).

فقال له رسول الله عليه الخسأ، فلن تعدو قدرك».

فقال عمر بن الخطَّاب: ذرني يا رسول الله أضرب عنقه.

<sup>(</sup>١) الأُطُم - بضمِّ الأوَّل والثاني -: حصن مبنيٌّ بحجارة.

<sup>(</sup>٢) الخبأ: كلُّ شيء غائب مستور.

<sup>(</sup>٣) الدخ: الدخان، وفُسِّر في الحديث أنَّه أراد بذلك: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ۞ [الدخان: ١٠]، وقيل: إنَّ الدَّجَال يقتله عيسىٰ عَلَيْكُلْ بجبل الدخان، فيحتمل أنْ يكون أراده تعريضاً بقتله، لأنَّ ابن الصيَّاد كان يظنُّ أنَّه الدَّجَال.

وقال سالم بن عبد الله: سمعت عبد الله بن عمر يقول: انطلق رسول الله بعد ذلك وأبيّ بن كعب إلى النخل التي فيها ابن صيّاد، حتّى إذا دخل رسول الله النخل طفق يتّقي بجذوع النخل وهو يختل أنْ يسمع من ابن صيّاد شيئاً قبل أنْ يراه ابن صيّاد، فرآه رسول الله وهو مضطجع على فراش في قطيفة له فيها زمزمة (۱)، فرأت أمُّ ابن صيّاد رسول الله وهو يتّقي بجذوع النخل، فقالت لابن صيّاد: يا صاف - وهو اسم ابن صيّاد - هذا محمّد، فثار ابن صيّاد.

فقال رسول الله ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ : ﴿ لُو تَرَكَتُهُ بِيَّنَ ﴾ (٢).

قال سالم: قال عبد الله بن عمر: فقام رسول الله في الناس فأثنى على الله تعالى بها هو أهله، ثم ذكر الدجّال فقال: «إنّي لأنذركموه وما من نبيّ إلّا وقد أنذره قومه، لقد أنذره نوح قومه ولكن أقول لكم فيه قولاً لم يقله نبيٌّ لقومه: تعلمون أنّه أعور، وأنّ الله ليس بأعور».

\* ومن (الجمع بين الصحيحين) للحميدي الحديث الحادي والثلاثون من المتَّفق عليه في الصحيحين مسلم والبخاري من مسند جابر بن عبد الله

<sup>(</sup>١) الزمزمة: صوت خفي لا يكاد يُفهَم.

<sup>(</sup>٢) أي لو لم ثُخبِره ولم تُعلِمه أُمُّه بمجيئنا لبيَّن لنا من حاله ما نعرف به حقيقة أمره. أخذناه من هامش المصدر.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (أنَّ رسول الله عليه قال يوم حذَّر الناس الدجَّال...).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم (ج ٨/ ص ١٩٢/ باب ذكر ابن صياد)، وفيه: (إنَّ ابن صائد الدجَّال).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار .........

الأنصاري وبالإسناد المقدَّم، قال: عن محمّد بن المنكدر، قال: رأيت جابر بن عبد الله الأنصاري يحلف بالله أنَّ ابن الصيَّاد الدجَّال، فقلت: أتحلف بالله؟

قال: إنّي سمعت عمر يحلف على ذلك عند النبيِّ الله فلم يُنكِره النبيُّ النبيِّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيُّ النبيِّ النبيُّ ا

قال يحيىٰ بن الحسن: اعلم أنّه قد ثبت بها قدّ مناه في الصحاح الستّة ومسند ابن حنبل التي هي عمدة كُتُب الإسلام، وقد عضدها غيرها من الكُتُب وتفسير القرآن للثعلبي بها فيه كفاية ومقنع، وفي غير هذه الكُتُب، ومن غير هذه الطُّرُق، ممّا ترويه الشيعة ممّا هو أكثر في الرواية وأبلغ في الدراية إلَّا أنّه لا تقوم به الحجَّة عند غير رواته، ولا تتّضح به المحجَّة عند غير هداته؛ لكونه من خاصِّ طُرُقهم واتّحاد فِرَقهم، وما ذكرناه (٢) في هذا الفصل ملزم راويه بصحَّة ما رواه، وشاهد لخصمه بصحَّة ما ادَّعاه، فثبتت المزيَّة ما بين الروايتين، وحصلت الفائدة به باتّفاق الفريقين، فصار حجَّة الملتمس ومنار المقتبس؛ إذ قد انتفىٰ عنه ضعف الانفراد، وأطرق (٣) به طريق الاتّحاد، فصار تلقيه بالقبول فرض عين لا فرض كفاية، وإجماعاً باليقين لا بانتحال رواية (١٠).

وإذا ثبت أنَّه لا بدَّ من وجود الإمام المهدي، وأنَّه إمام آخر الزمان، ووجود عيسىٰ عَلَيْكُم معه ويُصلِّي خلفه ويُصدِّقه علىٰ دعواه، وثبت وجود الدجَّال أيضاً، وقد اتَّفقت الصحاح علىٰ أنَّه لا بدَّ من وجود الثلاثة في آخر الزمان، وأنَّه ليس فيهم متبوع غير المهدي عَلَيْكُم بدليل أنَّه إمام الأُمَّة، ودليل أنَّ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في (أ): (قد ذكرناه).

<sup>(</sup>٣) أطرق جناح الطائر: التفَّ.

<sup>(</sup>٤) الانتحال: ادِّعاء قول أو شعر يكون قائله غيره. وفي (ب)، (ج): (رواية).

عيسى يُصلي خلفه ويُصدقه على دعواه ويدعو إلى ملته التي هو عليها، ودليل ان الثالث لهي وهو الدجَّال عدوُّ لله تعالى، فالكلام في بقائهم لا يخلو من أحد قسمين:

إمَّا أَنْ يكون بقاؤهم في مقدور الله تعالىٰ أو لا يكون، ومستحيل أَنْ يخرج عن مقدور الله تعالىٰ؛ لأَنَّ من بدأ الخلق من غير شيء وأفناه ثمّ يعيده بعد الفناء لا بدَّ أَنْ يكون البقاء في مقدوره، وإذا ثبت أَنَّ البقاء في مقدوره تعالىٰ، فلا يخلو أيضاً من قسمين:

إمَّا أَنْ يكون راجعاً إلىٰ اختياره تعالىٰ أو إلىٰ اختيار الأُمَّة، ولا يجوز أَنْ يكون راجعاً إلىٰ اختيار الأُمَّة؛ لأنَّه لو صحَّ ذلك لصحَّ من أحدنا أَنْ يختار البقاء لنفسه ولولده، وذلك غير حاصل فينا وغير داخل تحت مقدورنا، فلا بدَّ من أَنْ يكون ذلك راجعاً إلىٰ اختيار الله تعالىٰ.

ثمّ لا يخلو بقاء هؤلاء الثلاثة من قسمين أيضاً: إمَّا أنْ يكون لسبب أو يكون لغير سبب، فإنْ كان لغير سبب كان خارجاً عن وجه الحكمة، وما خرج عن وجه الحكمة لا يدخل في أفعال الله تعالىٰ، فلا بدَّ من أنْ يكون لسبب، وسنذكر سبب بقاء كلِّ واحدٍ منهم علىٰ حِدَته.

فنقول: سرُّ (۱) بقاء عيسى عَلَيْكِ : وهو قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ اللّهِ وَمِنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ [النساء: ١٥٩]، ولم يؤمن به منذ نزول الآية إلى يومنا هذا أحد، فلا بدَّ من أنْ يكون ذلك في آخر الزمان. وكذلك الدجَّال لم يُحدِث حدثاً منذ عهد رسول الله ﴿ على ما روي في الصحاح أنَّه ﴿ وَهُ إِلَىٰ يومنا هذا، فلا بدَّ من أنْ يكون ذلك في آخر الزمان. وكذلك المهدي عَلَيْكُ مذ غيبته إلىٰ يومنا هذا، فلا بدَّ من أنْ يكون ذلك في آخر الزمان وكذلك المهدي عَلَيْكُ مذ غيبته إلىٰ يومنا هذا، في الخبر – إلىٰ يومنا هذا،

<sup>(</sup>١) كذا في (أ)، وفي (ب)، (ج): (فنقول في).

(٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار ......

فلا بدَّ من أنْ يكون ذلك مشروطاً بآخر الزمان. [[فقد صارت هذه أسباباً مشروطة بآخر الزمان]()، وبقاء أرباب هذه الأسباب لاستيفاء هذه الشروط وصحَّة وجودها، فيكون بقاء هذه الثلاثة موقِّتاً لصحَّة أشراط الساعة، فعلى هذا فقد اتَّفقت أسباب بقاء الثلاثة لصحَّة أمر معلوم في وقت معلوم، وهم صالحان: نبيُّ وإمام، وطالح () عدوُّ الله، وهو الدجَّال.

وقد تقدّمت الأخبار من الصحاح بها ذكرنا بصحّة بقاء الدجّال مع صحّة بقاء عيسى، فها المانع في بقاء المهدي على المنع في بقاء المهدي على المنع في بقاء المهدي على المنع في المنع وهو أولى بالبقاء من الاثنين الآخرين؛ لأنّه إذا بقى المهدي على كان إمام آخر الزمان يملا الأرض قسطاً وعدلاً على ما تقدّمت به الرواية من الصحاح، فيكون بقاؤه مصلحة للمكلّفين ولطفاً لهم، والدجّال إذا بقى فبقاؤه مفسدة للمكلّفين لما ذُكِرَ من ادّعائه الربوبيّة وفتكه بالأُمّة أنّ، وفي بقائه وجه من وجوه الحسن، وهو اختبار الله تعالى سبحانه خلقه بفتنة الدجّال، ليعلم منهم المطيع من العاصي، والمحسن من المسيء، والمفسد من المصلح، وإذا بقي عيسى علي الله فلسبب، ليؤمن به قوم من أهل الكتاب، وهو أنَّ مصدِّق بها جاء به محمّد في وبإمامة هذا الإمام من أُمّة عمد عمد أهل الطغيان، بدليل صلاته خلفه، ونصرته إيَّاه، ودعائه إلى ملَّة محمّد التي هو إمام فيها، فصار بقاء المهدي أصلاً لبقاء صالح من مصاحبته في آخر الزمان وهو عيسى علين المناه ولبقاء الطالح من معارضيه في آخر الزمان وهو عيسى علين المناه ولبقاء الطالح من معارضيه في آخر الزمان وهو الزمان وهو عيسى علين المناه ولبقاء الطالح من معارضيه في آخر الزمان وهو الزمان وهو المناه ولمناه ولمنا

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين من (أ).

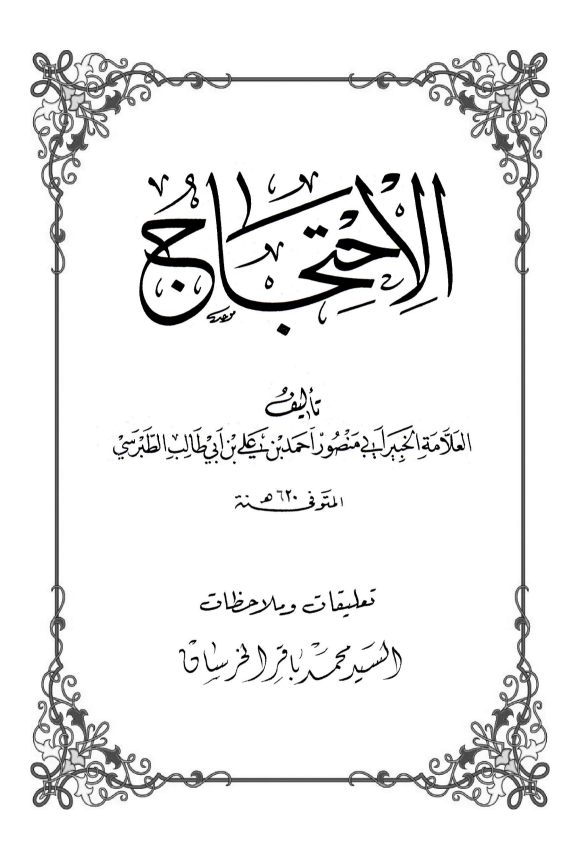
<sup>(</sup>٢) الطالح: خلاف الصالح، رجل طالح أي فاسد لا خير فيه.

<sup>(</sup>٣) وفي نسخة: (وقتله للأُمَّة).

<sup>(</sup>٤) في (أ): (من معاصريه).

ولو صحَّ ذلك لصحَّ وجود المسبَّب من دون وجود السبب، وذلك مستحيل في العقول.

\* \* \*



# احتجاج الحجَّة القائم المنتظر المهدي صاحب الزمان (صلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين)(١)

قال سعد: إنِّي قلت على ذلك أجوبة لكنَّها غير مسكتة.

(١) الاحتجاج (ج ٢/ ص ٢٦٨ - ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) سعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمِّي، قال الشيخ في باب أصحاب العسكري عَلَيْكُلُم (ص ٤٣٨): (عاصره عَلَيْكُلُ ولم أعلم أنَّه روىٰ عنه)؛ وقال العلَّامة في القسم الأوَّل من الخلاصة (ص ٧٨): (يُكنَّىٰ أبا القاسم، جليل القدر، واسع الأخبار، كثير التصانيف، ثقة، شيخ هذه الطائفة وفقيهها ووجيهها، ولقي مولانا أبا محمّد العسكري عَلَيْكُلُ؛ قال النجاشي: ورأيت بعض أصحابنا يُضعِفون لقاءه لأبي محمّد ويقولون: هذه حكاية موضوعة عليه، والله أعلم. تُوفِّي سعد بِهُ سنة إحدىٰ وثلاثهائة. وقيل: سنة تسع وتسعين ومائتين. وقيل: مات به يُهُ يوم الأربعاء لسبع وعشرين من شوَّال سنة ثلاثهائة، في ولاية رستم).

ثمّ قال: معاشر الروافض تقولون: إنَّ (الأوَّل والثاني) كانا ينافقان، وتستدلُّون على ذلك بليلة العقبة. ثمّ قال لي: أخبرني عن إسلامهم كان من طوع ورغبة أو كان عن إكراه وإجبار؟

فاحترزت عن جواب ذلك وقلت مع نفسي: إنْ كنت أجبته بأنَّه كان عن إكراه وإجبار لم يكن في ذلك الوقت للإسلام قوَّة حتَّىٰ يكون إسلامهما بإكراه وقهر، فرجعت عن هذا الخصم على حال ينقطع كبدي، فأخذت طوماراً وكتبت بضعاً وأربعين مسألة من المسائل الغامضة التي لم يكن عندي جوابها، فقلت: أدفعها إلىٰ صاحب مولاي أبي محمّد الحسن بن عليٍّ الذي كان في قم أحمد بن إسحاق، فلمَّا طلبته كان هو قد ذهب، فمشيت علىٰ أثره فأدركته، وقلت الحال معه.

فقال في: جئ معي إلى سُرَّ من رأى حتَّىٰ نسأل عن هذه المسائل مولانا الحسن بن عليًّ الميتاً. فذهبت معه إلى سُرَّ من رأى، ثمّ جئنا إلى باب دار مولانا عليه، فأذن لنا، فدخلنا الدار، وكان مع أحمد بن إسحاق (۱) جراب قد ستره بكساء طبري، وكان فيه مائة وستُّون صرَّة من الذهب والورق، على كلِّ واحدة منها خاتم صاحبها الذي دفعها إليه، وليًا دخلنا ووقع أعيننا على أبي محمّد الحسن العسكري الميتالية كان وجهه كالقمر ليلة البدر، وقد رأينا على فخذه غلاماً يشبه المشتري في الحسن والجمال، وكان على رأسه ذوابتان، وكان بين يديه رُمَّان من الذهب قد حلي بالفصوص والجواهر الثمينة قد أهداه واحد من رؤساء البصرة، وكان في يده قلم يكتب به شيئاً على الثمينة قد أهداه واحد من رؤساء البصرة، وكان في يده قلم يكتب به شيئاً على

<sup>(</sup>١) قال العلَّامة في القسم الأوَّل من خلاصته (ص ١٤): (أحمد بن إسحاق الرازي من أصحاب أبي الحسن الثالث عليِّ بن محمّد الهادي المُمِلِّا، أورد الكشِّي ما يدلُّ علي اختصاصه بالجهة المقدَّسة، وقد ذكرته في الكتاب الكبير).

(٤٠) الاحتجاج.....

قرطاس، فكلّما أراد أنْ يكتب شيئاً أخذ الغلام يده فألقى الرُّمَّان حتَّىٰ يذهب الغلام إليه ويجيء به، فلمَّا ترك يده يكتب ما شاء. ثمّ فتح أحمد بن إسحاق الكساء ووضع الجراب بين يدي العسكري عَالْ العَلام فقال: «فضَّ الخاتم عن هدايا شيعتك ومواليك!».

فقال: «يا مولاي، أيجوز أنْ أمدَّ يداً طاهرة إلى هدايا نجسة وأموال رجسة؟!».

ثمّ قال: «يا ابن إسحاق، أخرج ما في الجراب ليُميِّز بين الحلال والحرام!»، ثمّ أخرج (صرَّة) فقال الغلام: «هذا (لفلان بن فلان) من محلَّة (كذا) بقم، مشتمل على اثنين وسبعين ديناراً، فيها من ثمن حجرة باعها وكانت إرثاً عن أبيه خمسة وأربعون ديناراً، ومن أثمان سبعة أثواب أربعة عشر ديناراً، وفيه من أُجرة الحوانيت ثلاثة دنانير».

فقال مو لانا عُلايتًا : «صدقت يا ابني! دلّ الرجل على الحرام منها».

فقال الغلام: «في هذه العين دينار بسكَّة الريِّ تاريخه في سنة (كذا) قد ذهب نصف نقشه عنه، وثلاثة أقطاع قراضة بالوزن (دانق ونصف) في هذه الصرَّة الحرام هذا القدر.

فإنَّ صاحب هذه الصرَّة في سنة كذا في شهر كذا كان له عند نسَّاج - وهو من جملة جيرانه - منُّ وربع، فأتىٰ علىٰ ذلك زمان كثير فسرقه سارق من عنده فأخبره النسَّاج بذلك فها صدَّقه وأخذ الغرامة بغزل أدقّ منه مبلغ من ونصف، ثمّ أمر حتَّىٰ نُسِجَ منه ثوب، وهذا الدينار والقراضة من ثمنه».

ثمّ حلَّ عقدها فوجد الدينار والقراضة كما أخبر، ثمّ أُخرجت (صرَّة) أُخرىٰ. فقال الغلام: «هذا (لفلان بن فلان) من المحلَّة (الفلانيَّة) بقم، والعين فيها (خمسون ديناراً)، ولا ينبغي لنا أنْ ندني أيدينا إليها».

فقال: «من أجل أنَّ هذه الدنانير ثمن الحنطة، وكانت هذه الحنطة بينه وبين حرَّاث له، فأخذ نصيبه بكيل كامل وأعطىٰ نصيبه بكيل ناقص».

فقال مولانا الحسن بن عليِّ عليًّا: «صدقت يا ابني!».

قال: «يا ابن إسحاق، احمل هذه الصرور وبلّغ أصحابها وأوصِ بتبليغها إلى أصحابها، فإنَّه لا حاجة بنا إليه».

ثمّ قال: «جئ إلىّ بثوب تلك العجوز».

فقال أحمد بن إسحاق: كان ذلك في حقيبة فنسيته، ثمّ مشى أحمد بن إسحاق ليجيء بذلك، فنظر إليَّ مو لانا أبو محمّد العسكري عَالِيًّ وقال: «ما جاء بك يا سعد؟».

فقلت: شوَّقني أحمد بن إسحاق إلى لقاء مو لانا.

قال: «المسائل التي أردت أنْ تسأل عنها؟».

قلت: على حالها يا مو لاي.

قال: «فاسأل قرَّة عيني - وأومىٰ إلىٰ الغلام - عمَّا بدا لك!».

فقال: "إنَّ الله (تقدَّس اسمه) عظَّم شأن نساء النبيِّ فخصَّهُنَّ لشرف الأُمَّهات، فقال رسول الله فليُّ : يا أبا الحسن، إنَّ هذا شرف باقٍ ما دمن لله على طاعة، فأيَّتهنَّ عصت الله بعدي بالخروج عليك فطلِّقها من الأزواج، وأسقطها من شرف أُميَّة المؤمنين.

ثمّ قلت: أخبرني عن الفاحشة المبيّنة التي إذا فعلت المرأة ذلك يجوز لبعلها أنْ يُخرجها من بيته في أيَّام عدَّتها.

فقال عليها : «تلك الفاحشة السحق<sup>(۱)</sup> وليست بالزنا، لأنها إذا زنت يُقام عليها الحدُّ، وليس لمن أراد تزويجها أنْ يمتنع من العقد عليها لأجل الحدِّ الذي أقيم عليها، وأمَّا إذا ساحقت فيجب عليها الرجم، والرجم هو الخزي، ومن أمر الله تعالىٰ برجمها فقد أخز اها ليس لأحدِ أنْ يقربها».

ثمّ قلت: أخبرني يا ابن رسول الله عن قول الله تعالى لنبيّه موسى: ﴿فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَىٰ ۞ [طه: ١٢]، فإنَّ فقهاء الفريقين يزعمون أنَّها كانت من إهاب الميتة.

فقال علي الله الأمر فيها من خطبين: إمّا أنْ كانت صلاة موسى واستجهله في نبوّته، لأنّه ما خلا الأمر فيها من خطبين: إمّا أنْ كانت صلاة موسى فيها جائزة أو غير جائزة، فإنْ كانت صلاة موسى جائزة فيها فجاز لموسى أنْ يكون لابسها في تلك البقعة وإنْ كانت مقدّسة مطهّرة، وإنْ كانت صلاته غير جائزة فيها فقد أوجب أنّ موسى لم يعرف الحلال والحرام، ولم يعلم ما جازت الصلاة فيه ممّا لم يجز، وهذا (كفر)».

قلت: فأخبرني يا مولاي عن التأويل فيها.

قال: «إنَّ موسىٰ عُلْكُلَا كان بالوادي المقدَّس، فقال: يا ربِّ، إنِّي أخلصت لك المحبَّة منِّي وغسلت قلبي عمَّن سواك، وكان شديد الحبِّ لأهله، فقال الله تبارك وتعالىٰ: فاخلع نعليك أي: انزع حبَّ أهلك من قلبك إنْ كانت محبَّتك لي خالصة وقلبك من الميل إلىٰ من سواي مغسولاً».

فقلت: أخبرني عن تأويل: ﴿كهيعص ١٠) [مريم: ١].

<sup>(</sup>١) المساحقة عند النساء كاللواط عند الرجال.

قال: «هذه الحروف من أنباء الغيب، أطلع الله عليها عبده زكريًا ثمّ قصّها على محمّد في وذلك: أنّ زكريًا على سأل ربّه أنْ يُعلّمه الأسهاء الخمسة، فأهبط عليه جبرئيل فعلّمه إيّاها، فكان زكريًا إذا ذكر محمّداً وعليًا وفاطمة والحسن سرى عنه همّه، وانجل كربه، وإذا ذكر اسم الحسين علي خنقته العبرة، ووقعت عليه البهرة. فقال - ذات يوم -: إلهي ما بالي إذا ذكرت أربعاً منهم تسلّيت بأسهائهم من همومي، وإذا ذكرت الحسين تدمع عيني وتثور زفرتي؟ فأنبأه الله تبارك وتعالى عن قصّته فقال: ﴿كهيعص ﴿)، فالكاف اسم (كربلاء)، فأنبأه الله تبارك وتعالى عن قصّته فقال: ﴿كهيعص ﴿)، فالكاف اسم (كربلاء)، والماء (هلاك العترة)، والياء (يزيد)، وهو ظالم الحسين، والعين (عطشه)، والصاد (صبره)، فليًا سمع بذلك زكريًا على البكاء والنحيب، وكان يرثيه: إلهي فيهن الناس من الدخول عليه، وأقبل على البكاء والنحيب، وكان يرثيه: إلهي عليًا وفاطمة ثوب هذه المصيبة؟ إلهي أثنزل بلوى هذه المرزية بفنائه؟ إلهي أتُلبِس عقول: إلهي ارزقني ولداً تقرُّ به عيني على الكبر، فإذا رزقتنيه فافتني بحبه، ثمّ يقول: إلهي ارزقني ولداً تقرُّ به عيني على الكبر، فإذا رزقتنيه فافتني بحبه، ثمّ أفجعني به كها تُفجع محمّداً حبيبك بولده، فرزقه الله يحيى وفجعه به، وكان حمل أفجعني به كها تأسهر وحمل الحسين كذلك».

فقلت: أخبرني يا مولاي عن العلَّة التي تمنع القوم من اختيار الإمام لأنفسهم.

قال: «مصلح أو مفسد؟».

فقلت: مصلح.

قال: «هل يجوز أنْ يقع خيرتهم على المفسد بعد أنْ لا يعلم أحد ما يخطر ببال غيره من صلاح أو فساد؟».

قلت: بليٰ.

(٤٠) الاحتجاج.....

قال: «فهي (العلَّة)، أيَّدتها لك ببرهان يقبل ذلك عقلك».

قلت: نعم.

قال: «أخبرني عن الرُّسُل الذين اصطفاهم الله، وأنزل عليهم الكُتُب، وأيَّدهم بالوحي والعصمة، إذ هم أعلام الأُمَم، فأهدى إلى ثبت الاختيار ومنهم موسى وعيسى، هل يجوز مع وفور عقلها وكمال علمها إذ همَّا على المنافق بالاختيار أنْ يقع خيرتها(١) وهما يظنَّان أنَّه مؤمن؟».

قلت: لا.

قال: «فهذا موسىٰ كليم الله مع وفور عقله، وكمال علمه، ونزول الوحي عليه اختار من أعيان قومه ووجوه عسكره لميقات ربّه سبعين رجلاً ممن لم يشك في إيمانهم وإخلاصهم، فوقع خيرته علىٰ المنافقين، قال الله علىٰ: ﴿وَاخْتَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِمِيقَاتِنَا ...﴾ الآية [الأعراف: ٥٥١]، فلماً وجدنا اختيار من قد اصطفاه الله للنبوَّة واقعاً علىٰ الأفسد دون الأصلح وهو يظنُّ أنَّه الأصلح دون الأفسد، علمنا أنْ لا اختيار لمن لا يعلم ما تخفي الصدور وما تكنُّ الضمائر، وينصرف عنه السرائر. وأنْ لا خطر لاختيار المهاجرين والأنصار بعد وقوع خيرة الأنبياء علىٰ ذوى الفساد لما أرادوا أهل الصلاح».

ثمّ قال مولانا عَلَيْكِ : «يا سعد، من ادَّعَىٰ أَنَّ النبيَ هُلَّ – وهو خصمك – ذهب بمختار هذه الأُمَّة مع نفسه إلىٰ الغار فإنَّه خاف عليه كما خاف علىٰ نفسه لما علم أنَّه الخليفة من بعده علىٰ أُمَّته، لأنَّه لم يكن من حكم الاختفاء أنْ يذهب بغيره معه وإنَّما أقام عليًّا علىٰ مبيته لأنَّه علم أنَّه إنْ قُتِلَ لا يكون من الخلل بقتله ما يكون بقتل أبي بكر، لأنَّه يكون لعليًّ من يقوم مقامه في الأُمور، لِمَ لا تنقض ما يكون بقتل أبي بكر، لأنَّه يكون لعليًّ من يقوم مقامه في الأُمور، لِمَ لا تنقض

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي كمال الدين ودلائل الإمامة: (إذ هما بالاختيار أَنْ يقع [تقع] خيرتهما علىٰ المنافق...).

عليه بقولك: أوَلستم تقولون: إنَّ النبيَّ على قال: (إنَّ الخلافة من بعدي ثلاثون سنة) وصيَّرها موقوفة على أعهار هؤلاء الأربعة: (أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي)، فإنَّهم كانوا على مذهبكم خلفاء رسول الله؟ فإنَّ خصمك لم يجد بدًّا من قوله: بلى. قلت له: فإذا كان الأمر كذلك فكها أبو بكر الخليفة من بعده كان هذه الثلاثة خلفاء أُمَّته من بعده، فلِمَ ذهب بخليفة واحد وهو (أبو بكر) إلى الغار ولم يذهب بهذه الثلاثة؟ فعلى هذا الأساس يكون النبيُّ مستخفًّا بهم دون أبي بكر، فإنَّه يجب عليه أنْ يفعل بهم ما فعل بأبي بكر، فلمَّا لم يفعل ذلك بهم يكون متهاوناً بحقوقهم وتاركاً للشفقة عليهم بعد أنْ كان يجب أنْ يفعل بهم جميعاً على ترتيب خلافتهم ما فعل بأبي بكر.

وأمّا ما قال لك الخصم بأنّها أسلما طوعاً أو كرها، لِمَ لم تقل: بل إنّها أسلما طمعاً، وذلك أنّها يخالطان مع اليهود ويخبران بخروج محمّد واستيلائه على العرب من التوراة والكُتُب المقدّسة وملاحم قصّة محمّد في ويقولون لهما: يكون استيلاؤه على العرب كاستيلاء (بخت نصر) على بني إسرائيل إلّا أنّه يدّعي النبوّة ولا يكون من النبوّة في شيء، فلمّا ظهر أمر رسول الله فساعدا معه على شهادة أنْ لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله طمعاً أنْ يجدا من جهة ولاية رسول الله ولاية بلد إذا انتظم أمره، وحسن باله، واستقامت ولايته، فلمّا أيسا من ذلك وافقا مع أمثالهما ليلة العقبة وتلثّما مثل من تلثّم منهم، فنفروا بدابّة رسول الله لتُسقِطه ويصير هالكاً بسقوطه بعد أنْ صعد العقبة فيمن صعد، فحفظ الله تعالى نبيّه من كيدهم ولم يقدروا أنْ يفعلوا شيئاً، وكان حالهما كحال طلحة والزبير إذ جاءا عليًا عَلَيْكُلْ وبايعاه طمعاً أنْ تكون لكلً واحدٍ منهما ولاية، فلمّا لم يكن ذلك وأيسا من الولاية نكثا بيعته وخرجا عليه حتّى آل أمر واحد منهما إلى ما يؤول أمر من ينكث العهود والمواثبق».

ثمّ قام مولانا الحسن بن عليِّ عَلَيًا لصلاته وقام القائم معه، فرجعت من عندهما وطلبت أحمد بن إسحاق فاستقبلني باكياً، فقلت: ما أبطأك؟ وما أبكاك؟ قال: قد فقدت الثوب الذي سألنى مولاي إحضاره.

قلت: لا بأس عليك فأخبره!

فدخل عليه وانصرف من عنده متبسِّماً وهو يُصلِّي علىٰ محمّد وأهل بيته. فقلت: ما الخبر؟

فقال: وجدت الثوب مبسوطاً تحت قدمَى مو لانا عَلايتاً لل يُصلِّي عليه.

قال سعد: فحمدنا الله (جلَّ ذكره) على ذلك، وجعلنا نختلف بعد ذلك اليوم إلى منزل مولانا عَلَيْكُلْ أَيَّاماً فلا نرى الغلام بين يديه، فلمَّا كان يوم الوداع دخلت أنا وأحمد بن إسحاق وكهلان من أهل بلدنا، فانتصب أحمد بن إسحاق بين يديه قائماً وقال: يا ابن رسول الله، قد دنت الرحلة، واشتدَّت المحنة، فنحن نسأل الله أنْ يُصلي على المصطفىٰ جدِّك، وعلى المرتضىٰ أبيك، وعلىٰ سيِّدة النساء أُمِّك فاطمة الزهراء، وعلىٰ سيِّدي شباب أهل الجنَّة عمِّك وأبيك، وعلىٰ الأئمَّة من بعدهما آبائك. وأنْ يُصلي عليك وعلىٰ ولدك، ونرغب إليه أنْ يعلي كعبك، ويكبت عدوَّك، ولا جعل الله هذا آخر عهدنا من لقائك.

(قال): فلمَّا قال هذه الكلمة استعبر مولانا عَلَيْكُلُ حتَّىٰ استهملت دموعه وتقاطرت عبراته، ثمّ قال: «يا ابن إسحاق، لا تُكلّف في دعائك شططاً، فإنّك ملاق الله في صدرك هذا»، فخرّ أحمد مغشيًّا عليه، فلمَّا أفاق قال: سألتك بالله وبحرمة جدِّك إلّا ما شرَّ فتني بخرقة أجعلها كفناً، فأدخل مولانا يده تحت البساط فأخرج ثلاثة عشر درهماً، فقال: «خذها ولا تُنفِق على نفسك غيرها فإنّك لن تُعدَم ما سألت، والله لا يضيع أجر المحسنين».

قال سعد: فلمَّا صرنا بعد منصر فنا من حضرة مولانا عَلَيْكُم من حلوان على ا

ثلاثة فراسخ، حمَّ أحمد بن إسحاق وثارت عليه علَّة صعبة أيس من حياته بها، فلمَّا وردنا حلوان ونزلنا في بعض الخانات دعا أحمد بن إسحاق رجلاً من أهل بلده كان قاطناً بها ثمّ قال: تفرَّقوا عنِّي هذه الليلة واتركوني وحدي! فانصرفنا عنه ورجع كلُّ واحدٍ إلى مرقده.

(قال) سعد: فلمّا حان أنْ ينكشف الليل عن الصبح أصابتني فكرة ففتحت عيني، فإذا أنا بكافور الخادم - خادم مولانا أبي محمّد - وهو يقول: أحسن الله بالخير عزاكم، وختم بالمحبوب رزيّتكم، قد فرغنا من غسل صاحبكم ومن تكفينه، فقوموا لدفنه فإنّه من أكرمكم محلّاً عند سيّدكم، ثمّ غاب عن أعيننا، فاجتمعنا على رأسه بالبكاء والنحيب والعويل حتّى قضينا حقّه وفرغنا من أمره إليها.

\* وعن الشيخ الموثوق أبي عمرو العمري إلله (۱۱)، قال: تشاجر ابن أبي غانم القزويني وجماعة من الشيعة في (الخلف)، فذكر ابن أبي غانم أنَّ أبا

<sup>(</sup>۱) هو عثمان بن سعيد العَمْري - بفتح العين وسكون الميم - أوَّل النوَّاب الأربعة، يُكنَّىٰ أبا عمرو السيَّان، ويقال له: الزيَّات، والعسكري، ذكره الشيخ الطوسي في عداد أصحاب الهادي عَلَيْكُلا (ص ٤٢٠) وقال: (... خدمه عَلَيْكُلا وله إحدىٰ عشر سنة، وله إليه عهد معروف)، وفي أصحاب العسكري (ص ٤٣٤) وقال: (... جليل القدر، ثقة، وكيله عَلَيْكا)، وفي كتاب الغيبة (ص ٢١٤) قال: (فأمًا السفراء الممدوحون في زمان الغيبة، فأوَّلمم: من نصبه أبو الحسن عليُّ بن محمّد العسكري وأبو محمّد الحسن بن عليِّ بن محمّد ابنه المسئل وهو الشيخ الموثوق به: أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري، وكان أسديًا، وإنَّما سُمِّي العمري لل رواه أبو نصر هبة الله بن محمّد بن أحمد الكاتب ابن بنت أبي جعفر العمري إلى أبه قال أبو نصر: كان أسديًا فنُسِبَ إلى جدِّه فقيل: العمري. وقد قال قوم من الشيعة: إنَّ أبا محمّد الحسن بن عليً عَلَيْكُلا قال: (السمَّان) لأنَّه كان يتَّجر في السمن تغطية فأمر بكسر كنيته فقيل: العمري... إلى أنْ قال: ويقال له: (السمَّان) لأنَّه كان يتَّجر في السمن تغطية على الأمر، وكان الشيعة إذا حملوا إلى أبي محمّد عليك ما يجب عليهم حمله من الأموال أنفذوا إلى أبي عمّد على عمرو فيجعله في جراب السمن وزقاقه ويحمله إلى أبي محمّد عليك تقيَّةً وخوفاً).

محمّد عَالِيًا للهِ مضى ولا خلف له، ثمّ إنَّهم كتبوا في ذلك كتاباً وأنفذوه إلى الناحية، وأعلموه بها تشاجروا فيه.

فورد جواب كتابهم بخطِّه (صلَّىٰ الله عليه وعلىٰ آبائه): «بسم الله الرحمن الرحيم، عافانا الله وإيّاكم من الفتن، ووهب لنا ولكم روح اليقين، وأجارنا وإيَّاكم من سوء المنقلب، إنَّه أُنهي إليَّ ارتياب جماعة منكم في الدِّين، وما دخلهم من الشكِّ والحيرة في ولاة أمرهم، فغمَّنا ذلك لكم لا لنا، وساءنا فيكم لا فينا، لأنَّ الله معنا، فلا فاقة بنا إلى غيره، والحقُّ معنا فلن يوحشنا من قعد عنَّا، ونحن صنايع ربِّنا والخلق بعد صنايعنا. يا هؤلاء، ما لكم في الريب تتردَّدون، وفي الحيرة تنعسكون؟ أوَما سمعتم الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ اللَّهُ [النساء: ٥٥]؟ أوَما علمتم ما جاءت به الآثار عمَّا يكون ويحدث في أئمَّتكم (على الماضين والباقين منهم السلام)؟ أوما رأيتم كيف جعل الله لكم معاقل تأوون إليها، وأعلاماً تهتدون بها، من لدن آدم عَلَا إِلَىٰ أَنْ ظهر الماضي عَلَا الله ، كلُّما غاب علم بدا علم، وإذا أفل نجم طلع نجم؟ فلمَّا قبضه الله إليه ظننتم أنَّ الله أبطل دينه، وقطع السبب بينه وبين خلقه، كلَّا ما كان ذلك ولا يكون حتَّىٰ تقوم الساعة ويظهر أمر الله وهم كارهون. وإنَّ الماضي عَاليناً مضي سعيداً فقيداً على منهاج آبائه المناه (حذو النعل بالنعل)، وفينا وصيَّته وعلمه، ومنه خلفه ومن يسدُّ مسدَّه، ولا ينازعنا موضعه إلَّا ظالم آثم، ولا يدَّعيه دوننا إلَّا كافر جاحد، ولولا أنَّ أمر الله لا يغلب، وسرَّه لا يظهر ولا يُعلَن، لظهر لكم من حقِّنا ما تبتزُّ منه عقولكم، ويزيل شكوكم، ولكنَّه ما شاء الله كان، ولكلِّ أجل كتاب، فاتَّقوا الله وسلِّموا لنا وردُّوا الأمر إلينا، فعلينا الإصدار كما كان منَّا الإيراد، ولا تحاولوا كشف ما غُطِّي عنكم، ولا تميلوا عن اليمين وتعدلوا إلى اليسار، واجعلوا قصدكم إلينا بالمودَّة على السُّنَّة الواضحة فقد نصحت لكم، والله شاهد عليّ وعليكم، ولولا ما عندنا من محبّة صاحبكم ورحمتكم، والإشفاق عليكم، لكنّا عن مخاطبتكم في شغل ممّا قد امتحنّا به من منازعة الظالم العتلّ الضالّ، المتتابع في غيّه، المضادِّ لربّه، المدّعي ما ليس له، الجاحد حقّ من افترض الله طاعته، الظالم الغاصب، وفي ابنة رسول الله (صلّى الله عليه وآله وعليها) إليّ أُسوة حسنة، وسيتردّي (۱۱) الجاهل رداء عمله، وسيعلم الكافر لمن عقبى الدار. عصمنا الله وإيّاكم من المهالك والأسواء، والآفات والعاهات كلّها برحمته، إنّه وليّ ذلك والقادر على ما يشاء، وكان لنا ولكم وليّا وحافظاً، والسلام على جميع الأوصياء والأولياء والمؤمنين ورحمة الله وبركاته، وصلّى الله على النبيّ محمّد وآله وسلّم تسليماً».

\* وعن سعد بن عبد الله الأشعري، عن الشيخ الصدوق أحمد بن إسحاق ابن سعد الأشعري إليه أنّه جاء بعض أصحابنا يُعلِمه أنّ جعفر بن علي كتب إليه كتاباً يُعرِّفه نفسه، ويُعلِمه أنّه القيِّم بعد أخيه، وأنّ عنده من علم الحلال والحرام ما يحتاج إليه، وغير ذلك من العلوم كلِّها.

قال أحمد بن إسحاق: فلمَّا قرأت الكتاب كتبت إلى صاحب الزمان عَلَيْكُمْ وصيَّرت كتاب جعفر في درجه، فخرج إليَّ الجواب في ذلك:

«بسم الله الرحمن الرحيم، أتاني كتابك أبقاك الله والكتاب الذي أنفذت درجه، وأحاطت معرفتي بجميع ما تضمّنه على اختلاف ألفاظه، وتكرُّر الخطأ فيه، ولو تدبَّرته لوقفت على بعض ما وقفت عليه منه، والحمد لله ربِّ العالمين حمداً لا شريك له على إحسانه إلينا وفضله علينا، أبى الله ﷺ للحقِّ إلَّا إتماماً، وللباطل إلَّا زهوقاً، وهو شاهد عليَّ بها أذكره، وليٌّ عليكم بها أقوله إذا اجتمعنا لليوم الذي لا ريب فيه، ويسألنا عمَّا نحن فيه مختلفون. وإنَّه لم يجعل لصاحب

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي منتخب الأنوار وإلزام الناصب: (وسيردي).

الكتاب على المكتوب إليه ولا عليك ولا على أحد من الخلق جميعاً إمامة مفترضة، ولا طاعة ولا ذمَّة، وسأُبيِّن لكم جملة تكتفون بها إنْ شاء الله.

يا هذا يرحمك الله! إنَّ الله تعالىٰ لم يخلق الخلق عبثاً، ولا أهملهم سدى، بل خلقهم بقدرته، وجعل لهم أسهاعاً وأبصاراً وقلوباً وألباً، ثمّ بعث النبيِّين النبيِّين النبيِّين مبشِّرين ومنذرين، يأمرونهم بطاعته وينهونهم عن معصيته، ويُعرِّفونهم ما جهلوه من أمر خالقهم ودينهم، وأنزل عليهم كتاباً وبعث إليهم ملائكة، وباين بينهم وبين من بعثهم إليهم بالفضل الذي جعله لهم عليهم، وما آتاهم الله من الدلائل الظاهرة والبراهين الباهرة، والآيات الغالبة. فمنهم من جعل النار عليه برداً وسلاماً واتَّخذه خليلاً، ومنهم من كلُّمه تكليماً وجعل عصاه ثعباناً مبيناً، ومنهم من أحيى الموتى بإذن الله وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، ومنهم من علَّمه منطق الطير وأُوتي من كلِّ شيء. ثمّ بعث محمّداً ﴿ اللَّهِ رَحْمَةً للعالمين، وتمَّم به نعمته، وختم به أنبياءه، وأرسله إلى الناس كافَّة، وأظهر من صدقه ما أظهر، وبيَّن آياته وعلاماته ما بيَّن، ثمّ قبضه ١٠٠٠ حميداً فقيداً سعيداً، وجعل الأمر من بعده إلىٰ أخيه وابن عمِّه ووصيِّه ووارثه عليِّ بن أبي طالب عَلليَّلا، ثمَّ إلىٰ الأوصياء من ولده واحداً بعد واحد، أحيى بهم دينه، وأتمَّ بهم نوره، وجعل بينهم وبين إخوتهم وبني عمِّهم والأدنين فالأدنين من ذوي أرحامهم فرقاً بيِّناً، تُعرَف به الحجَّة من المحجوج، والإمام من المأموم بأنْ: عصمهم من الذنوب، وبرأهم من العيوب، وطهَّرهم من الدنس، ونزَّههم من اللبس، وجعلهم خُزَّان علمه، ومستودع حكمته، وموضع سرِّه، وأيَّدهم بالدلائل، ولولا ذلك لكان الناس علىٰ سواء، ولادَّعىٰ أمر الله ركل كلُّ أحدٍ، ولما عُرفَ الحقُّ من الباطل، ولا العلم من الجهل. وقد ادَّعيٰ هذا المبطل المدَّعي علىٰ الله الكذب بها ادَّعاه، فلا أدري بأيَّة حالة هي له رجا(۱) أنْ يتمَّ دعواه، بفقه في دين الله؟! فوَالله ما يعرف حلالاً من حرام، ولا يُفرِّق بين خطأ وصواب. أم بعلم؟! فها يعلم حقًا من باطل، ولا محكهاً من متشابه، ولا يعرف حدَّ الصلاة ووقتها. أم بورع؟! فالله شهيد على تركه الصلاة الفرض (أربعين يوماً) يزعم ذلك لطلب الشعوذة، ولعلَّ خبره تأدَّى إليكم. وهاتيك ظروف مسكره منصوبة، وآثار عصيانه لله على مشهورة قائمة، أم بآية؟! فليأتِ بها، أم بحجَّة؟! فليقمها، أم بدلالة؟! فليذكرها.

قال الله عَلَى كتابه: ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ حَمْ ۞ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ اللهِ الْعَزِيزِ الحُكِيمِ ۞ مَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالحُقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنْذِرُوا مُعْرِضُونَ ۞ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَا ذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَاوَاتِ ائْتُونِي مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَا ذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَاوَاتِ ائْتُونِي بِحِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۞ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ عَلْورِينَ ۞ عَلْمُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ۞ عَلْمُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ۞ عَلْمُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ۞ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُعْلَاءُ وَاللهُ اللهُ المُلْوالِ اللهُ المُولِي اللهُ المُنْوا المِنْ اللهُ اللهُ

فالتمس تولَّى الله توفيقك من هذا الظالم ما ذكرت لك، وامتحنه واسأله عن آية من كتاب الله يُفسِّرها، أو صلاة يُبيِّن حدودها وما يجب فيها، لتعلم حاله ومقداره، ويظهر لك عواره ونقصانه، والله حسيبه. حفظ الله الحقَّ على أهله، وأقرَّه في مستقرِّه، وأبى الله رَبِي الله وَلِي أَنْ تكون الإمامة في الأخوين إلَّا في الحسن والحسين، وإذا أذن الله لنا في القول ظهر الحقُّ واضمحلَّ الباطل، وانحسر

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي إلزام الناصب وبحار الأنوار: (رجاء).

(٤٠) الاحتجاج.....٥

عنكم. وإلى الله أرغب في الكفاية، وجميل الصنع والولاية، وحسبنا الله ونعم الوكيل، وصلَّىٰ الله علىٰ محمّد وآل محمّد».

\* محمّد بن يعقوب الكليني، عن إسحاق بن يعقوب، قال: سألت محمّد ابن عثمان العمري إلي أنْ يوصل لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت عليّ، فورد التوقيع بخطّ مولانا صاحب الزمان عليناللا:

«أمَّا ما سألت عنه أرشدك الله وثبَّتك ووقاك من أمر المنكرين لي من أهل بيتنا وبني عمِّنا. فاعلم: أنَّه ليس بين الله ﷺ وبين أحد قرابة، ومن أنكرني فليس منِّي وسبيله سبيل ابن نوح.

وأمَّا سبيل عمِّي جعفر وولده، فسبيل إخوة يوسف عَالِيُّلا.

وأمَّا الفقاع فشربه حرام، ولا بأس بالشلماب.

وأمَّا أموالكم فلا نقبلها إلَّا لتطهروا، فمن شاء فليصل ومن شاء فليقطع، وما آتانا الله خير ممَّا آتاكم.

وأمَّا ظهور الفرج فإنَّه إلىٰ الله، وكذب الوقَّاتون.

وأمًّا قول من زعم أنَّ الحسين لم يُقتَل، فكفر وتكذيب وضلال.

وأمَّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلىٰ رواة حديثنا، فإنَّهم حجَّتي عليكم، وأنا حجَّة الله.

وأمَّا محمَّد بن عثمان العمري (رضي الله عنه وعن أبيه من قبل)، فإنَّه ثقتي وكتابه كتابي.

وأمَّا محمَّد بن عليِّ بن مهزيار الأهوازي، فسيُصلِح الله قلبه، ويزيل عنه شكَّه.

وأمَّا ما وصلتنا به، فلا قبول عندنا إلَّا لما طاب وطهر، وثمن المغنّية حرام. وأمَّا محمّد بن شاذان بن نعيم، فإنَّه رجل من شيعتنا أهل البيت.

وأمَّا أبو الخطَّاب محمَّد بن أبي زينب الأجدع، ملعون وأصحابه ملعونون، فلا تجالس أهل مقالتهم، فإنِّي منهم بريء، وآبائي المِنْ منهم براء.

وأمَّا المتلبِّسون بأموالنا، فمن استحلَّ منها شيئاً فأكله فإنَّما يأكل النيران. وأمَّا الخُمُس، فقد أُبيح لشيعتنا وجُعلوا منه في حلِّ إلىٰ وقت ظهور أمرنا لتطيب ولادتهم ولا تخبث.

وأمَّا ندامة قوم شكُّوا في دين الله علىٰ ما وصلونا به، فقد أقلنا من استقال، فلا حاجة [لنا] إلىٰ صلة الشاكِّين.

وأمَّا علَّة ما وقع من الغيبة، فإنَّ الله عَلَىٰ يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْمَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١]، إنَّه لم يكن أحد من آبائي إلَّا وقد وقعت في عنقه بيعة لطاغية زمانه، وإنِّي أخرج حين أخرج ولا بيعة لأحد من الطواغيت في عنقي.

وأمَّا وجه الانتفاع بي في غيبتي، فكالانتفاع بالشمس إذا غيَّبها عن الأبصار السحاب، وإنِّ لأمان لأهل الأرض كما أنَّ النجوم أمان لأهل السماء، فأغلقوا أبواب السؤال عمَّا لا يعنيكم، ولا تتكلَّفوا علم ما قد كُفيتم، وأكثروا الدعاء بتعجيل الفرج، فإنَّ ذلك فرجكم، والسلام عليك يا إسحاق بن يعقوب وعلىٰ من اتَّبع الهدىٰ».

\* أبو الحسن عليُّ بن أحمد الدلاً ل القمِّي، قال: اختلف جماعة من الشيعة في أنَّ الله عَلَى فوَّض إلى الأئمَّة (صلوات الله عليهم) أنْ يخلقوا ويرزقوا، فقال قوم: هذا محال لا يجوز على الله تعالى، لأنَّ الأجسام لا يقدر على خلقها غير الله عَلى، وقال آخرون: بل الله أقدر الأئمَّة على ذلك وفوَّض إليهم فخلقوا ورزقوا. وتنازعوا في ذلك نزاعاً شديداً، فقال قائل: ما بالكم لا ترجعون إلى أبي جعفر محمّد بن عثمان فتسألوه عن ذلك ليُوضِّح لكم الحقَّ فيه؟ فإنَّه الطريق إلى الله

(٤٠) الاحتجاج.....

صاحب الأمر، فرضيت الجماعة بأبي جعفر وسلَّمت وأجابت إلى قوله، فكتبوا المسألة وأنفذوها إليه، فخرج إليهم من جهته توقيع، نسخته:

«إِنَّ الله تعالىٰ هو الذي خلق الأجسام وقسَّم الأرزاق، لأنَّه ليس بجسم ولا حالٌ في جسم، ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير. وأمَّا الأئمَّة اللهُ عَلَىٰ فيخلق، ويسألونه فيرزق، إيجاباً لمسألتهم، وإعظاماً لحقِّهم».

\* عن أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي إلله ، قال: حدَّ ثني محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني، قال: كنت عند الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح والله مع جماعة منهم علي بن عيسى القصري، فقام إليه رجل فقال له: أريد أنْ أسألك عن شيء.

فقال له: سَلْ عهما بدا لك.

فقال الرجل: أخبرني عن الحسين بن عليٍّ عليَّه الله؟

قال: نعم.

قال: أخبرني عن قاتله (لعنه الله) أهو عدوٌّ لله؟

قال: نعم.

قال الرجل: فهل يجوز أنْ يُسلِّط الله ﷺ عدوَّه على وليِّه؟

فقال أبو القاسم (قدَّس الله روحه): افهم عنِّي ما أقول لك! اعلم أنَّ الله تعالىٰ لا يخاطب الناس بمشاهدة العيان، ولا يشافههم بالكلام، ولكنَّه (جلَّت عظمته) يبعث إليهم من أجناسهم وأصنافهم بشراً مثلهم، ولو بعث إليهم رُسُلاً من غير صنفهم وصوَّرهم لنفروا عنهم، ولم يقبلوا منهم، فلمَّا جاؤوهم وكانوا من خير صنفهم يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق، قالوا لهم: أنتم بشر مثلنا لا نقبل منكم حتَّىٰ تأتونا بشيء نعجز من أنْ نأتي بمثله، فنعلم أنَّكم مخصوصون

دوننا بها لا نقدر عليه، فجعل الله على للم المعجزات التي يعجز الخلق عنها. فمنهم من جاء بالطوفان بعد الإعذار والإنذار فغرق جميع من طغى وتمرَّد، ومنهم من أُلقي في النار فكانت عليه برداً وسلاماً، ومنهم من أخرج من الحجر الصلب الناقة، وأجرى من ضرعها لبناً، ومنهم من فلق له البحر وفجَّر له من العيون، وجعل له العصا اليابسة ثعباناً تلقف ما يأفكون، ومنهم من أبرأ الأكمه والأبرص وأحيى الموتى بإذن الله، وأنبأهم بها يأكلون وما يدَّخرون في بيوتهم، ومنهم: من انشقَّ له القمر وكلَّمته البهائم، مثل البعير والذئب وغير ذلك.

فلم أتوا بمثل ذلك وعجز الخلق من أُمهم عن أنْ يأتوا بمثله، كان من تقدير الله على ولطفه بعباده وحكمته أنْ جعل أنبياءه مع هذه المعجزات في حال غالبين وأُخرى مغلوبين، وفي حال قاهرين وأُخرى مقهورين، ولو جعلهم الله في جميع أحوالهم غالبين وقاهرين، ولم يبتلهم ولم يمتحنهم لاتَّخذهم الناس آلهة من دون الله في ولم ولم يأ ولم ولم يمتحنهم لاتَّخذهم الناس آله جعل أحوالهم في ذلك كأحوال غيرهم، ليكونوا في حال المحنة والبلوى صابرين وفي حال العافية والظهور على الأعداء شاكرين، ويكونوا في جميع أحوالهم متواضعين غير شامخين ولا متجبِّرين، وليعلم العباد أنَّ لهم المي الها هو خالقهم وادَّعى لهم الربوبيَّة، أو عاند وخالف، وعصى وجحد، بها أتت به الأنبياء والرُّسُل، واليَه لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيْ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ الله الأنفال: ٢٤].

قال محمّد بن إبراهيم بن إسحاق إلى الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح إلى الغد وأنا أقول في نفسي: أتراه ذكر لنا ما ذكر يوم أمس من عند نفسه؟ فابتدأني وقال: يا محمّد بن إبراهيم، لئن أخرَّ من السماء فتخطفني الطير أو تهوي بي الريح في مكان سحيق أحبُّ إليَّ من أنْ أقول في دين الله برأيي،

ومن عند نفسي، بل ذلك عن الأصل، ومسموع من الحجَّة (صلوات الله عليه وسلامه).

يا محمّد بن عليٍّ، قد آذانا جهلاء الشيعة وحمقاؤهم، ومن دينه جناح البعوضة أرجح منه. فأشهد الله الذي لا إله إلّا هو وكفى به شهيداً، ورسوله محمّد و أشهد كل من سمع محمّد و أشهد كل من سمع كتابي هذا، إني بريء إلى الله وإلى رسوله محنّ يقول: إنّا نعلم الغيب، ونشاركه في ملكه، أو يحلنًا محلّاً سوى المحلّ الذي رضيه الله لنا وخلقنا له، أو يتعدّى بنا عمّا قد فسّرته لك وبيّنته في صدر كتابي. وأشهدكم: أنّ كلّ من نبراً منه فإنّ الله يبرأ منه وملائكته ورُسُله وأولياءه، وجعلت هذا التوقيع الذي في هذا الكتاب أمانة في عنقك وعنق من سمعه أنْ لا يكتمه لأحدٍ من مواليّ وشيعتي حتّى يظهر على هذا التوقيع الكلّ من الموالي لعلّ الله على يتلافاهم فيرجعون إلىٰ دين الله الحقّ،

وينتهون عمَّا لا يعلمون منتهى أمره، ولا يبلغ منتهاه، فكلُّ من فهم كتابي ولا يرجع إلى ما قد أمرته ونهيته، فقد حلَّت عليه اللعنة من الله وممَّن ذكرت من عباده الصالحين».

\* روى أصحابنا أنَّ أبا محمّد الحسن السريعي كان من أصحاب أبي الحسن عليِّ بن محمّد المُهُ فيه من قبَل الحسن عليِّ بن محمّد المُهُ فيه من قبَل صاحب الزمان عَلَيْتُلُا وكذب على الله وحُجَجه اللهُ الله و نسب إليهم ما لا يليق بهم وما هم منه براء، ثمّ ظهر منه القول بالكفر والإلحاد.

وكذلك كان محمّد بن نصير النميري من أصحاب أبي محمّد الحسن عَلليّلا، فلمّا تُوفّي ادّعى البابيّة لصاحب الزمان، ففضحه الله تعالى بها ظهر منه من الإلحاد والغلوّ والتناسخ، وكان يدّعي أنّه رسول نبيٌّ أرسله عليُّ بن محمّد عَلليّلًا، ويقول بالإباحة للمحارم.

وكان أيضاً من جملة الغلاة أحمد بن هلال الكرخي، وقد كان من قبل في عدد أصحاب أبي محمّد عليه الغلاة أحمد عبير عبًا كان عليه وأنكر بابيّة أبي جعفر محمّد ابن عثمان، فخرج التوقيع بلعنه من قِبَل صاحب الأمر والزمان وبالبراءة منه، في جملة من لعن وتبرّأ منه.

وكذا كان أبو طاهر محمّد بن عليّ بن بلال، والحسين بن منصور الحلّاج، ومحمّد بن عليّ الشلمغاني المعروف بابن أبي العزاقر (لعنهم الله)، فخرج التوقيع بلعنهم والبراءة منهم جميعاً علىٰ يد الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح بالله ونُسِخَت:

«عرِّف أطال الله بقاك وعرَّفك الله الخير كلَّه وختم به عملك، من تثق بدينه وتسكن إلىٰ نيَّته من إخواننا أدام الله سعادتهم: بأنَّ محمَّد بن عليٍّ المعروف بالشلمغاني عجَّل الله له النقمة ولا أمهله، قد ارتدَّ عن الإسلام وفارقه، وألحد

في دين الله، وادَّعىٰ ما كفر معه بالخالق (جلَّ وتعالىٰ)، وافترىٰ كذباً وزوراً، وقال بهتاناً وإثماً عظياً، كذب العادلون بالله وضلُّوا ضلالاً بعيداً، وخسرواً خسراناً مبيناً. وإنَّا برئنا إلىٰ الله تعالى وإلىٰ رسوله (صلوات الله عليه وسلامه ورحمته وبركاته) منه، ولعنَّاه، عليه لعاين الله تترىٰ، في الظاهر منَّا والباطن، في السرِّ والجهر، وفي كلِّ وقتٍ، وعلىٰ كلِّ حالٍ، وعلىٰ كلِّ من شايعه وبلغه هذا القول منَّا فأقام علىٰ تولِّيه بعده.

أعلمهم تولَّاك الله! إنَّنا في التوقّي والمحاذرة منه على مثل ما كنَّا عليه ممَّن تقدَّمه من نظرائه، من: السريعي، والنميري، والهلالي، والبلالي، وغيرهم. وعادة الله (جلَّ ثناؤه) مع ذلك قبله وبعده عندنا جميلة، وبه نثق، وإيَّاه نستعين، وهو حسبنا في كلِّ أُمورنا ونعم الوكيل».

## وأمَّا الأبواب المرضيُّون، والسفراء المدوحون في زمان الغيبة:

فأوَّلُم: الشيخ الموثوق به أبو عمرو (عثمان) بن سعيد العمري، نصبه أوَّلاً أبو الحسن عليُّ بن محمّد العسكري، ثمّ ابنه أبو محمّد الحسن، فتولَّل القيام بأمورهما حال حياتهما للمَهَلِكا، ثمّ بعد ذلك قام بأمر صاحب الزمان عَللِكا، وكان توقيعاته وجواب المسائل تخرج علىٰ يديه، فلمَّا مضىٰ لسبيله، قام ابنه أبو جعفر (محمّد) بن عثمان مقامه، وناب منابه في جميع ذلك، فلمَّا مضىٰ هو، قام بذلك أبو القاسم (حسين بن روح) من بني نوبخت، فلمَّا مضىٰ هو، قام مقامه أبو الحسن (عليُّ) بن محمّد السمري، ولم يقم أحد منهم بذلك إلَّا بنصِّ عليه من قِبَل صاحب الأمر عَللِكا، ونصب صاحبه الذي تقدَّم عليه، ولم تقبل الشيعة قولهم إلَّا بعد ظهور آية معجزة تظهر علىٰ يد كلِّ واحدٍ منهم من قِبَل صاحب الأمر عَللَكام، وصحّة بابيَّةهم.

فلمًا حان سفر أبي الحسن السمري من الدنيا وقرب أجله قيل له: إلى من تُوصى؟

فأخرج إليهم توقيعاً نسخته: «بسم الله الرحمن الرحيم، يا عليُّ بن محمّد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنَّك ميِّت ما بينك وبين ستَّة أيَّام، فاجمع أمرك ولا توصِ إلى أحد فيقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة التامَّة، فلا ظهور إلَّا بعد إذن الله تعالىٰ ذكره، وذلك بعد طول الأمد، وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض جوراً. وسيأتي إلىٰ شيعتي من يدَّعي المشاهدة، ألا فمن ادَّعىٰ المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذَّاب مفتر، ولا حول ولا قوَّة إلَّا بالله العليِّ العظيم».

فنسخوا هذا التوقيع وخرجوا، فلمَّا كان اليوم السادس عادوا إليه وهو يجود بنفسه، فقال له بعض الناس: من وصيُّك من بعدك؟

فقال: لله أمر هو بالغه، وقضي، فهذا آخر كلام سُمِعَ منه إللهُ.

## ذكر طرف ممًا خرج أيضاً عن صاحب الزمان على من المسائل الفقهيّة وغيرها، في التوقيعات على أيدي الأبواب الأربعة وغيرهم:

\* عن محمّد بن يعقوب الكليني، رفعه عن الزهري، قال: طلبت هذا الأمر طلباً شافياً حتَّىٰ ذهب لي فيه مال صالح، فوقعت إلى العمري وخدمته ولزمته، فسألته بعد ذلك عن صاحب الزمان عُلليًا الله قال: ليس إلى ذلك وصول. فخضعت له.

فقال لي: بكِّر بالغداة. فوافيت، فاستقبلني ومعه شابُّ من أحسن الناس وجهاً، وأطيبهم ريحاً، وفي كمِّه شيء، كهيأة التُّجَّار، فليَّا نظرت إليه دنوت من العمري، فأومىٰ إليه، فعدلت إليه وسألته، فأجابني عن كلِّ ما أردت. ثمّ مرَّ ليدخل الدار وكانت من الدور التي لا يكترث بها. فقال العمري: إنْ أردت أنْ

تسأل فاسأل فإنَّك لا تراه بعد ذا. فذهبت لأسأل فلم يستمع ودخل الدار وما كلَّمني بأكثر من أنْ قال: «ملعون ملعون من أخَّر العشاء إلىٰ أنْ تشتبك النجوم، ملعون ملعون من أخَّر الغداة إلىٰ أنْ تنقضى النجوم»، ودخل الدار.

\* وعن أبي الحسن محمّد بن جعفر الأسدي، قال: كان فيها ورد عليَّ من الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثهان العمري (قدَّس الله روحه) في جواب مسائل إلى صاحب الزمان: «أمَّا ما سألت عنه من الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها، فلئن كان كها يقول الناس: (إنَّ الشمس تطلع بين قرني شيطان وتغرب بين قرني شيطان)، فها أرغم أنف الشيطان شيء أفضل من الصلاة، فصلها وأرغم الشيطان أنفه.

وأمَّا ما سألت عنه من أمر الوقف على ناحيتنا، وما يجعل لنا ثمَّ يحتاج إليه صاحبه، فكلُّ ما لم يُسلَّم فصاحبه فيه بالخيار، وكلُّ ما سُلِّم فلا خيار لصاحبه فيه احتاج أو لم يحتج، افتقر إليه أو استغنىٰ عنه.

وأمّا ما سألت عنه من أمر من يستحلُّ ما في يده من أموالنا ويتصرَّف فيه تصرُّفه في ماله من غير أمرنا، فمن فعل ذلك فهو ملعون، ونحن خصهاؤه يوم القيامة، وقد قال النبيُّ ﴿ المستحلُّ من عترتي ما حرَّم الله ملعون على لساني ولسان كلِّ نبيِّ مجاب)، فمن ظلمنا كان في جملة الظالمين لنا، وكانت لعنة الله عليه، لقوله على ﴿ لَا لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظّالمِينَ ﴿ الْمَالِمِينَ ﴿ الْمَالِمِينَ اللهِ عَلَى الظّالمِينَ اللهِ عَلَى الطّالمِينَ الطّالمِينَ اللهِ عَلَى الطّالمِينَ اللهِ عَلَى الطّالمِينَ اللهِ عَلَى الطّالمِينَ اللّهِ الطّالمِينَ الطّ

وأمَّا ما سألت عنه عن أمر المولود الذي نبتت غلفته بعد ما يُحتَن مرَّة أُخرىٰ فإنَّه يجب أنْ يقطع غلفته فإنَّ الأرض تضجُّ إلىٰ الله تعالىٰ من بول الأغلف أربعين صباحاً.

وأمَّا ما سألت عنه من أمر المصلِّي والنار والصورة والسراج بين يديه، هل يجوز صلاته؟ فإنَّ الناس قد اختلفوا في ذلك قبلك، فإنَّه جائز لمن لم يكن من

أولاد عبدة الأصنام والنيران أنْ يُصلِّي والنار والسراج بين يديه، ولا يجوز ذلك لمن كان من أولاد عبدة الأوثان والنران.

وأمَّا ما سألت عنه عن أمر الضياع التي لناحيتنا، هل يجوز القيام بعمارتها وأداء الخراج منها، وصرف ما يفضل من دخلها إلى الناحية، احتساباً للأجر، وتقرُّباً إليكم؟ فلا يحلُّ لأحد أنْ يتصرَّف في مال غيره بغير إذنه، فكيف يحلُّ ذلك في مالنا؟ من فعل ذلك بغير أمرنا فقد استحلَّ منَّا ما حُرِّم عليه، ومن أكل من أموالنا شيئاً فإنَّما يأكل في بطنه ناراً وسيصلي سعيراً.

وأمَّا ما سألت عنه من أمر الرجل الذي يجعل لناحيتنا ضيعة، ويُسلِّمها من قيِّم يقوم بها ويعمرها، ويُؤدِّي من دخلها خراجها ومؤنتها، ويجعل ما بقي من الدخل لناحيتنا، فإنَّ ذلك جائز لمن جعله صاحب الضيعة قيِّماً عليها، إنَّما لا يجوز ذلك لغيره.

وأمَّا ما سألت عنه من الثهار من أموالنا يمرُّ به المارُّ فيتناول منه ويأكل، هل يحلُّ له ذلك؟ فإنَّه يحلُّ له أكله ويحرم عليه حمله».

وعن أبي الحسين الأسدي أيضاً، قال: ورد عليَّ توقيع من الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري (قدَّس الله روحه) ابتداءً لم يتقدَّمه سؤال عنه، نسخته: «بسم الله الرحمن الرحيم، لعنة الله والملائكة والناس أجمعين على من استحلَّ من أموالنا درهماً».

قال أبو الحسين الأسدي إلله : فوقع في قلبي أنَّ ذلك فيمن استحلَّ من مال الناحية درهماً دون من أكل منه غير مستحلِّ، وقلت في نفسي: إنَّ ذلك في جميع من استحلَّ محرَّماً، فأيُّ فضل في ذلك للحجَّة عَالِئًا لل على غيره؟!

قال: فوَالذي بعث محمّداً على بالحقّ بشيراً، لقد نظرت بعد ذلك في التوقيع فوجدته قد انقلب إلى ما كان في نفسي: «بسم الله الرحمن الرحيم، لعنة الله والملائكة والناس أجمعين على من أكل من مالنا درهماً حراماً».

\* وقال أبو جعفر بن بابويه في الخبر الذي روي فيمن أفطر يوماً من شهر رمضان متعمِّداً أنَّ عليه ثلاث كفَّارات فإنِّي أُفتي به فيمن أفطر بجماع محرَّم عليه أو بطعام محرَّم عليه، لوجود ذلك في روايات أبي الحسن الأسدي إللهُ فيها ورد عليه من الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان إللهُ .

\* وعن عبد الله بن جعفر الحميري، قال: خرج التوقيع إلى الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان (قدَّس الله روحه) في التعزية بأبيه إلى في فصل من الكتاب: «إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، تسليماً لأمره، ورضاً بقضائه، عاش أبوك سعيداً، ومات حميداً، فرحمه الله وألحقه بأوليائه ومواليه المَهَالله عنرته». أمرهم، ساعياً فيما يُقرِّبه إلى الله عَلَى الله عَلَى الله وجهه، وأقاله عثرته».

وفي فصل آخر: «أجزل الله لك الثواب، وأحسن لك العزاء، رزيت ورزينا، وأوحشك فراقه وأوحشنا، فسرَّه الله في منقلبه، كها كان من كهال سعادته أنْ رزقه الله ولداً مثلك يخلفه من بعده، ويقوم مقامه بأمره، ويترحَّم عليه، وأقول: الحمد لله، فإنَّ النفس طيِّة بمكانك، وما جعله الله الله الله وعندك، أعانك الله وقوَّاك، وعضدك ووفَقك، وكان لك وليًّا وحافظاً، وراعياً وكافياً».

\* وممَّا خرج عن صاحب الزمان (صلوات الله عليه) من جوابات المسائل الفقهيَّة أيضاً: ما سأله عنها محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميري فيها كتب إليه وهو:

بسم الله الرحمن الرحيم، أطال الله بقاك، وأدام الله عزَّك، وتأييدك، وسعادتك، وسلامتك، وأتمَّ نعمته عليك، وزاد في إحسانه إليك، وجميل مواهبه لديك، وفضله عندك، وجعلني من السوء فداك وقدَّمني قبلك، الناس يتنافسون في الدرجات، فمن قبلتموه كان مقبولاً، ومن دفعتموه كان وضيعاً، والخامل من وضعتموه، ونعوذ بالله من ذلك، وببلدنا أيَّدك الله جماعة من الوجوه يتساوون

وأخرج عليُّ بن محمّد بن الحسين بن المَلِك المعروف بمَلِك بادوكة وهو ختن (ص) عِلَيُ من بينهم، فاغتمَّ بذلك، وسألني أيَّدك الله أنْ أُعلمك ما ناله من ذلك، فإنْ كان من ذنب فاستغفر الله منه، وإنْ يكن غير ذلك عرَّفته ما تسكن نفسه إليه إنْ شاء الله.

التوقيع: «لم نكاتب إلَّا من كاتبنا».

وقد عوَّدتني أدام الله عزَّك من تفضَّلك ما أنت أهل أنْ تُخبرني على العادة، وقبلك أعزَّك الله فقهاؤنا قالوا: محتاج إلى أشياء تسأل لي عنها. روي لنا عن العالم عَلَيْكُم أَنَّه سُئِلَ عن إمام قوم صلَّىٰ بهم بعض صلاتهم وحدثت عليه حادثة كيف يعمل من خلفه؟ فقال: "يُؤخَّر ويتقدَّم بعضهم، ويتمُّ صلاتهم، ويغتسل من مسَّه».

التوقيع: «ليس على من نحًاه إلّا غسل اليد، وإذا لم يُحدِث حادثة يقطع الصلاة تمَّم صلاته مع القوم».

وروي عن العالم عُللِئلًا أنَّ من مسَّ ميِّتاً بحرارته غسل يده، ومن مسَّه وقد برد فعليه الغسل، وهذا الإمام في هذه الحالة لا يكون إلَّا بحرارة، فالعمل في ذلك على ما هو، ولعلَّه يُنحِّيه بثيابه ولا يمسُّه، فكيف يجب عليه الغسل؟

التوقيع: «إذا مسَّه على هذه الحال لم يكن عليه إلَّا غسل يده».

وعن صلاة جعفر إذا سها في التسبيح في قيام أو قعود، أو ركوع أو سجود وذكره في حالة أُخرى قد صار فيها من هذه الصلاة، هل يعيد ما فاته من ذلك التسبيح في الحالة التي ذكرها أم يتجاوز في صلاته؟

<sup>(</sup>١) كذا، قال المجلسي على في بحار الأنوار (ج ٥٣/ ص ١٥٤) في معرض شرحه للرواية: (عبّر عن المعان بر مز (ص) للمصلحة...).

(٤٠) الاحتجاج.....

التوقيع: «إذا سها في حالة من ذلك ثمّ ذكر في حالة أُخرى، قضى ما فاته في الحالة التي ذكره».

وعن المرأة: يموت زوجها، يجوز أنْ تخرج في جنازته أم لا؟

التوقيع: «تخرج في جنازته».

وهل يجوز لها في عدَّتها أنْ تزور قبر زوجها أم لا؟

التوقيع: «تزور قبر زوجها، ولا تبيت عن بيتها».

وهل يجوز لها أنْ تخرج في قضاء حقِّ يلزمها، أم لا تبرح من بيتها وهي في عدَّتها؟

التوقيع: «إذا كان حقٌّ خرجت فيه وقضته، وإنْ كانت لها حاجة ولم يكن لها من ينظر فيها خرجت بها حتَّىٰ تقضيها، ولا تبيت إلَّا في بيتها».

وروي في ثواب القرآن في الفرائض وغيرها أنَّ العالم عَلَيْتُلَا قال: «عجباً لمن لم يقرأ في صلاته: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ كيف تُقبَل صلاته؟».

وروي: «ما زكت صلاة من لم يقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ﴾».

وروي أنَّ من قرأ في فرائضه (الهُمَزة) أُعطي من الثواب قدر الدنيا، فهل يجوز أنْ يقرأ (الهُمَزة) ويدع هذه السور التي ذكرناها، مع ما قد روي أنَّه لا تُقبَل صلاة ولا تزكو إلَّا بها؟

التوقيع: «الثواب في السور على ما قد روي، وإذا ترك سورة ممَّا فيها الثواب وقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ و﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾ لفضلهما أُعطي ثواب ما قرأ وثواب السورة التي ترك، ويجوز أنْ يقرأ غير هاتين السورتين وتكون صلاته تامَّة، ولكن يكون قد ترك الفضل ».

وعن وداع شهر رمضان متىٰ يكون؟ فقد اختلف فيه أصحابنا، فبعضهم يقول: يُقرَأ في آخر ليلة منه، وبعضهم يقول: هو في آخر يوم منه إذا رأىٰ هلال شوَّال؟

التوقيع: «العمل في شهر رمضان في لياليه، والوداع يقع في آخر ليلة منه، فإذا خاف أنْ ينقص الشهر جعله في ليلتين».

وعن قول الله عَلَّ: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ أَرسول الله ﷺ المعنيّ به؟ ﴿ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ۞ ما هذه القوَّة؟ ﴿مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينٍ ۞ [التكوير: ١٩ - ٢١]، ما هذه الطاعة؟ وأين هي؟

ما خرج لهذه المسألة جواب.

فرأيك أدام الله عزَّك بالتفضُّل عليَّ بمسألة من تثق به من الفقهاء عن هذه المسائل، فأجبني عنها منعماً مع ما تشرحه لي من أمر عليٍّ بن محمّد بن الحسين بن المَلِك المقدَّم ذكره بها يسكن إليه، ويعتدُّ بنعمة الله عنده، وتفضَّل عليَّ بدعاء جامع لي ولإخواني في الدنيا والآخرة، فعلت مثاباً إنْ شاء الله.

التوقيع: «جمع الله لك ولإخوانك خير الدنيا والآخرة».

\* كتاب آخر لمحمّد بن عبد الله الحميري أيضاً إليه عَالياً في مثل ذلك:

فرأيك أدام الله عزَّك في تأمُّل رقعتي والتفضُّل بها أسأل من ذلك لأضيفه إلى ساير أياديك عندي ومنِّك عليَّ واحتجت أدام الله عزَّك أنْ يسألني بعض الفقهاء عن المصلِّي إذا قام من التشهُّد الأوَّل إلى الركعة الثالثة هل يجب عليه أنْ يُكبِّر؟ فإنَّ بعض أصحابنا قال: لا يجب عليه التكبير، ويجزيه أنْ يقول: بحول الله وقوَّته أقوم وأقعد؟

الجواب: «إنَّ فيه حديثين: أمَّا أحدهما: فإنَّه إذا انتقل من حالة إلى حالة أخرى فعليه التكبير. وأمَّا الآخر: فإنَّه روي أنَّه إذا رفع رأسه من السجدة الثانية فكبَّر ثمّ جلس ثمّ قام فليس عليه في القيام بعد القعود تكبير، وكذلك في التشهُّد الأوَّل يجري هذا المجرى، وبأيِّما أخذت من جهة التسليم كان صواباً».

وعن الفصِّ الخماهن: هل يجوز فيه الصلاة إذا كان في إصبعه؟

(٤٠) الاحتجاج.....٩٥

الجواب: «فيه كراهية أنْ يُصلِّي فيه، وفيه أيضاً إطلاق والعمل على الكراهة».

وعن رجل اشترى هدياً لرجل غاب عنه، وسأله أنْ ينحر عنه هدياً بمنى، فلمّا أراد نحر الهدي نسي اسم الرجل ونحر الهدي، ثمّ ذكره بعد ذلك، أيجزي عن الرجل أم لا؟

الجواب: «لا بأس بذلك، وقد أجزأ عن صاحبه».

وعندنا حاكة مجوس، يأكلون الميتة، ولا يغتسلون من الجنابة، وينسجون لنا ثياباً، فهل يجوز الصلاة فيها من قبل أنْ تُغسَل؟

الجواب: «لا بأس بالصلاة فيها».

وعن المصلِّي يكون في صلاة الليل في ظلمة، فإذا سجد يغلط بالسجَّادة ويضع جبهته على (مسح أو نطع) فإذا رفع رأسه وجد السجَّادة، هل يعتدُّ بهذه السجدة أم لا يعتدُّ بها؟

الجواب: «ما لم يستو جالساً فلا شيء عليه في رفع رأسه لطلب الخمرة».

وعن المحرم يرفع الظلال هل يرفع خشب العمارية أو الكنيسيَّة ويرفع الجناحين أم لا؟

الجواب: «لا شيء عليه في ترك رفع الخشب».

وعن المحرم يستظل من المطر بنطع أو غيره، حذراً على ثيابه وما في محمله أنْ يبتل، فهل يجوز ذلك؟

الجواب: «إذا فعل ذلك في المحمل في طريقه، فعليه دم».

والرجل يحبُّ عن أحد، هل يحتاج أنْ يذكر الذي حبَّ عنه عند عقد إحرامه أم لا؟ وهل يجب أنْ يذبح عمَّن حجَّ عنه وعن نفسه أم يجزيه هدي واحد؟

الجواب: «قد يجزيه هدي واحد، وإنْ لم يُفصِّل فلا بأس».

وهل يجوز للرجل أنْ يحرم في كساء خزٍّ أم لا؟

الجواب: «لا بأس بذلك، وقد فعله قوم صالحون».

وهل يجوز للرجل أنْ يُصلِّي في بطيط لا يُغطِّي الكعبين أم لا يجوز؟

الجواب: «جائز».

ويُصلِّي الرجل وفي كمِّه أو سراويله سكِّين أو مفتاح حديد، هل يجوز ذلك؟ الجواب: «جائز».

وعن الرجل يكون معه بعض هؤلاء ويكون متَّصلاً بهم، يحبُّ ويأخذ علىٰ الجادَّة ولا يحرم هؤلاء من المسلخ، فهل يجوز لهذا الرجل أنْ يُؤخِّر إحرامه إلىٰ ذات عرق فيحرم معهم لما يخاف الشهرة أم لا يجوز إلَّا أنْ يحرم من المسلخ؟

الجواب: «يحرم من ميقاته ثمّ يلبس الثياب، ويُلبِّي في نفسه، فإذا بلغ إلىٰ ميقاتهم أظهر».

وعن لبس المعطون، فإنَّ بعض أصحابنا يذكر أنَّ لبسه كريه؟ الجواب: «جايز، ولا بأس به».

وعن الرجل من وكلاء الوقف مستحلًا لما في يده، ولا يرع عن أخذ ماله ربّم نزلت في قريته وهو فيها، أو أدخل منزله - وقد حضر طعامه - فيدعوني إليه، فإنْ لم آكل من طعامه عاداني وقال: فلان لا يستحلُّ أنْ يأكل من طعامنا، فهل يجوز لي أنْ آكل من طعامه وأتصدَّق بصدقة؟ وكم مقدار الصدقة؟ وإنْ أهدىٰ هذا الوكيل هديّة إلىٰ رجل آخر فأحضر فيدعوني إلىٰ أنْ أنال منها، وأنا أعلم أنَّ الوكيل لا يرعَ عن أخذ ما في يده، فهل عليَّ فيه شيء إنْ أنا نلت منها؟

الجواب: «إنْ كان لهذا الرجل مال أو معاش غير ما في يده فكُلْ طعامه، والله فلا».

وعن الرجل ممَّن يقول بالحقِّ ويرى المتعة، ويقول بالرجعة، إلَّا أنَّ له أهلاً موافقة له في جميع أُموره، وقد عاهدها ألَّا يتزوَّج عليها، ولا يتمتَّع، ولا يتسرَّى، وقد فعل هذا منذ تسعة عشر سنة، ووفى بقوله، فربَّها غاب عن منزله الأشهر فلا يتمتَّع ولا تتحرَّك نفسه أيضاً لذلك، ويرى أنَّ وقوف من معه من أخ وولد وغلام ووكيل وحاشية ممَّا يُقلِّله في أعينهم، ويُحِبُّ المقام على ما هو عليه محبَّة لأهله وميلاً إليها، وصيانةً لها ولنفسه، لا لتحريم المتعة بل يدين الله بها، فهل عليه في ترك ذلك مأثم أم لا؟

الجواب: «يُستَحبُّ له أنْ يطيع الله تعالىٰ بالمتعة ليزول عنه الحلف في المعصية ولو مرَّة».

\* وفي كتاب آخر لمحمّد بن عبد الله الحميري إلى صاحب الزمان عُلليَّكُم من جواب مسائله التي سأله عنها، في سنة سبع وثلاثمائة.

سأل عن المحرم يجوز أنْ يشدَّ الميزر من خلفه على عقبه بالطول، ويرفع طرفيه إلى حقويه ويجمعها في خاصرته ويعقدهما، ويُخرج الطرفين الآخرين من بين رجليه ويرفعها إلى خاصرته، ويشدَّ طرفيه إلى وركيه، فيكون مثل السراويل يستر ما هناك، فإنَّ الميزر الأوَّل كنَّا نتَزر به إذا ركب الرجل جَمَله يكشف ما هناك، وهذا ستر؟

فأجاب عَلَيْكُ : «جاز أَنْ يتَزر الإنسان كيف شاء إذا لم يُحدِث في الميزر حدثاً بمقراظ ولا إبرة يُخرجه به عن حدِّ الميزر، وغزره غزراً ولم يعقده، ولم يشد بعضه ببعض، وإذا غطَّىٰ سرَّته وركبتيه كلاهما فإنَّ السُّنَّة المجمع عليها بغير خلاف تغطية السرَّة والركبتين، والأحبُّ إلينا والأفضل لكلِّ أحد شدُّه علىٰ السبيل المألو فة المعروفة للناس جميعاً إنْ شاء الله».

وسأل: هل يجوز أنْ يشدَّ عليه مكان العقد تكَّة؟

فأجاب: «لا يجوز شدُّ الميزر بشيء سواه من تكَّة ولا غيرها».

وسأل عن التوجُّه للصلاة أنْ يقول: على ملَّة إبراهيم ودين محمِّد في فإنَّ بعض أصحابنا ذكر أنَّه إذا قال: على دين محمِّد فقد أبدع، لأنَّا لم نجده في شيء من كُتُب الصلاة خلا حديثاً في كتاب القاسم بن محمِّد، عن جدِّه، عن الحسن بن راشد أنَّ الصادق عَلاً قال للحسن: «كيف تتوجَّه؟».

فقال: أقول: لبَّيك وسعديك.

فقال له الصادق عَلَيْكُلا: «ليس عن هذا أسألك. كيف تقول: وجَّهت وجهى للذي فطر السهاوات والأرض حنيفاً مسلماً؟».

قال الحسن: أقول... فقال الصادق عَلَيْنَلا: «إذا قلت ذلك فقل: على ملَّة إبراهيم، ودين محمّد، ومنهاج عليِّ بن أبي طالب، والايتهام بآل محمّد، حنيفاً مسلمًا وما أنا من المشركين».

فأجاب على التوجُّه كلُّه ليس بفريضة، والسُّنَّة المؤكَّدة فيه التي هي كالإجماع الذي لا خلاف فيه: وجَهت وجهي للذي فطر السهاوات والأرض، حنيفاً مسلماً على ملَّة إبراهيم ودين محمّد وهدي أمير المؤمنين، وما أنا من المشركين، إنَّ صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله ربِّ العالمين، لا شريك له وبذلك أُمرت وأنا من المسلمين، اللَّهُمَّ اجعلني من المسلمين، أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم، ثمّ اقرأ الحمد.

قال الفقيه الذي لا يُشَكُّ في علمه: إنَّ الدِّين لمحمّد والهداية لعليٍّ أمير المؤمنين، لأنَّها له هُو عقبه باقية إلى يوم القيامة، فمن كان كذلك فهو من المهتدين، ومن شكَّ فلا دين له، ونعوذ بالله من الضلالة بعد الهدى».

وسأله عن القنوت في الفريضة إذا فرغ من دعائه، يجوز أنْ يردَّ يديه على وجهه وصدره للحديث الذي روى: «إنَّ الله ﷺ أجلّ من أنْ يردَّ يدى عبده

(٤٠) الاحتجاج.....

صفراً بل يملأها من رحمته» أم لا يجوز؟ فإنَّ بعض أصحابنا ذكر أنَّه عمل في الصلاة.

فأجاب علي اليدين من القنوت على الرأس والوجه غير جايز في الفرائض، والذي عليه العمل فيه إذا رجع يده في قنوت الفريضة وفرغ من الدعاء أنْ يردَّ بطن راحتيه مع صدره تلقاء ركبتيه على تمهًّل، ويُكبِّر، ويركع، والخبر صحيح وهو في نوافل النهار والليل دون الفرائض، والعمل به فيها أفضل».

وسأل عن سجدة الشكر بعد الفريضة، فإنَّ بعض أصحابنا ذكر أنَّها (بدعة)، فهل يجوز أنْ يسجدها الرجل بعد الفريضة؟ وإنْ جاز ففي صلاة المغرب هي بعد الفريضة أو بعد الأربع ركعات النافلة؟

فأجاب علي الله الشكر من ألزم السُّنَن وأوجبها، ولم يقل: إنَّ هذه السجدة بدعة إلَّا من أراد أنْ يُحدِث بدعة في دين الله. فأمَّا الخبر المروي فيها بعد صلاة المغرب والاختلاف في أنَّها بعد الثلاث أو بعد الأربع فإنَّ فضل الدعاء والتسبيح بعد الفرائض على الدعاء بعقيب النوافل كفضل الفرائض على النوافل، والسجدة دعاء وتسبيح، فالأفضل أنْ تكون بعد الفرض، فإنْ جُعِلَت بعد النوافل أيضاً جاز».

وسأل أنَّ لبعض إخواننا من نعرفه ضيعة جديدة بجنب ضيعة خراب للسلطان فيها حصَّة وأكرته ربَّها زرعوا حدودها وتؤذيهم عُمَّال السلطان ويتعرَّضون في الكلِّ (۱) من غلَّات ضيعته، وليس لها قيمة لخرابها وإنَّها هي بائرة منذ عشرين سنة، وهو يتحرَّج من شرائها، لأنَّه يقال: إنَّ هذه الحصَّة من هذه الضيعة كانت قُبِضَت عن الوقف قديهً للسلطان، فإنْ جاز شراؤها من

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر وغيره، وفي بحار الأنوار: (الأكل).

السلطان، وكان ذلك صلاحاً له وعمارةً لضيعته، وأنَّه يزرع هذه الحصَّة من القرية البائرة لفضل ماء ضيعته العامرة، وينحسم عنه طمع أولياء السلطان، وإنْ لم يجز ذلك عمل بها تأمره به إنْ شاء الله تعالىٰ.

فأجاب: «الضيعة لا يجوز ابتياعها إلَّا من مالكها، أو بأمره، أو رضاء منه».

وسأل عن رجل استحلَّ امرأة خارجة من حجابها، وكان يحترز (۱) من أنْ يقع ولد، فجاءت بابن، فتحرَّج الرجل ألَّا يقبله، فقبله وهو شاكُّ فيه، وجعل يجري النفقة علىٰ أُمِّه وعليه حتَّىٰ ماتت الأُمُّ، وهو ذا يجري عليه غير أنَّه شاكُّ فيه ليس يخلطه بنفسه، فإنْ كان ممَّن يجب أنْ يُخلَط بنفسه ويجعله كساير ولده فعل ذلك، وإنْ جاز أنْ يجعل له شيئاً من ماله دون حقّه فعل.

فأجاب عليها: «الاستحلال بالمرأة يقع على وجوه، والجواب يختلف فيها، فليذكر الوجه الذي وقع الاستحلال به مشروحاً ليعرف الجواب فيها يسأل عنه من أمر الولد إنْ شاء الله».

وسأله الدعاء له.

فخرج الجواب: «جاد الله عليه بها هو جلَّ وتعالىٰ أهله، إيجابنا لحقه، ورعايتنا لأبيه عليه وقربه منَّا، وقد رضينا بها علمناه من جميل نيَّته، ووقفنا عليه من مخاطبته المقرِّ[بة] له من الله التي، يرضىٰ الله عَلَىٰ ورسوله وأولياؤه (عليهم السلام والرحمة) بها بدأنا، نسأل الله بمسألته ما أمَّله من كلِّ خير عاجل وآجل، وأنْ يُصلِح له من أمر دينه ودنياه ما يُحِبُّ صلاحه، إنَّه وليُّ قدير».

وكتب إليه (صلوات الله عليه) أيضاً في سنة ثمان وثلاثمائة كتاباً سأله فيه عن مسائل أُخرى، كتب:

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي بحار الأنوار: (يتحرَّز).

بسم الله الرحمن الرحيم، أطال الله بقاك وأدام عزّك وكرامتك وسعادتك وسلامتك، وأتمّ نعمته عليك، وزاد في إحسانه إليك، وجميل مواهبه لديك، وفضله عليك، وجزيل قسمه لك، وجعلني من السوء كلّه فداك، وقدّمني قلك.

إنَّ قِبَلنا مشايخ وعجايز يصومون رجباً منذ ثلاثين سنة وأكثر، ويصلون بشعبان وشهر رمضان. وروى لهم بعض أصحابنا أنَّ صومه معصية.

فأجاب عَلَيْتُلا: «قال الفقيه: يصوم منه أيَّاماً إلى خمسة عشر يوماً، إلَّا أنْ يصومه عن الثلاثة الأيَّام الفائتة، للحديث: (إنَّ نِعْمَ شهر القضاء رجب)».

وسأل عن رجل يكون في محمله والثلج كثير بقامة رجل، فيتخوَّف إنْ نزل الغوص فيه، وربَّما يسقط الثلج وهو على تلك الحال ولا يستوي له أنْ يُلبِّد شيئاً منه لكثرته وتهافته، هل يجوز أنْ يُصلِّي في المحمل الفريضة؟ فقد فعلنا ذلك أيَّاماً، فهل علينا في ذلك إعادة أم لا؟

فأجاب: «لا بأس به عند الضرورة والشدَّة».

وسأل عن الرجل يلحق الإمام وهو راكع فيركع معه ويحتسب تلك الركعة، فإنَّ بعض أصحابنا قال: إنْ لم يسمع تكبيرة الركوع فليس له أنْ يعتدَّ بتلك الركعة.

فأجاب: «إذا لحق مع الإمام من تسبيح الركوع تسبيحة واحدة اعتدَّ بتلك الركعة وإنْ لم يسمع تكبيرة الركوع».

وسأل عن رجل صلَّىٰ الظهر ودخل في صلاة العصر، فلَّمَا أنْ صلَّىٰ من صلاة العصر ركعتين استيقن أنَّه صلَّىٰ الظهر ركعتين، كيف يصنع؟

فأجاب: «إنْ كان أحدث بين الصلاتين حادثة يقطع بها الصلاة أعاد

77 ...... الإمام المهدي ﴿ فِي مصادر علماء الشيعة / ج (٣) الصلاتين، وإنْ لم يكن أحدث حادثة جعل الركعتين الأُخرتين (١) تتمَّة لصلاة الظهر، وصلَّى العصر بعد ذلك».

وسأل عن أهل الجنَّة هل يتوالدون إذا دخلوها أم لا؟

فأجاب: «إنَّ الجنَّة لا حمل فيها للنساء ولا ولادة، ولا طمث ولا نفاس، ولا شقاء بالطفوليَّة، وفيها ما تشتهي الأنفس وتلذُّ الأعين، كما قال سبحانه، فإذا اشتهى المؤمن ولداً خلقه الله بغير حمل ولا ولادة على الصورة التي يريد، كما خلق آدم عبرة».

وسأل عن رجل تزوَّج امرأة بشيء معلوم إلى وقت معلوم، وبقي له عليها وقت، فجعلها في حلِّ عليها، وقد كانت طمثت قبل أنْ يجعلها في حلِّ من أيَّامها بثلاثة أيَّام، أيجوز أنْ يتزوَّجها رجل معلوم إلى وقت معلوم عند طهرها من هذه الحيضة أو يستقبل ها حيضة أُخرىٰ؟

فأجاب: «يستقبل حيضة غير تلك الحيضة، لأنَّ أقلَّ تلك العدَّة حيضة وطهرة تامَّة».

وسأل عن الأبرص والمجذوم وصاحب الفالج هل يجوز شهادتهم، فقد روى لنا أنَّهم لا يأمُّون الأصحَّاء.

فأجاب: «إنْ كان ما بهم حادثاً جازت شهادتم، وإنْ كان ولادةً لم يجز». وسأل: هل يجوز للرجل أنْ يتزوَّج ابنة امرأته؟

فأجاب: «إنْ كانت ربيت في حجره فلا يجوز، وإنْ لم تكن ربيت في حجره وكانت أُمُّها في غير عياله فقد روى: أنَّه جائز».

وسأل: هل يجوز أنْ يتزوَّج بنت ابنة امرأة ثمّ يتزوَّج جدَّتها بعد ذلك؟ فأجاب: «قد نُهي عن ذلك».

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي وسائل الشيعة وبحار الأنوار: (الأخيرتين).

وسأل عن رجل ادَّعىٰ على رجل ألف درهم وأقام به البيِّنة العادلة، وادَّعیٰ علیه أیضاً خسائة درهم في صكِّ آخر، وله بذلك بیِّنة عادلة، وادَّعیٰ علیه أیضاً ثلاثهائة درهم في صكِّ آخر، ومائتي درهم في صكِّ آخر، وله بذلك كلِّه بیِّنة عادلة، ویزعم المدَّعیٰ علیه أنَّ هذه الصكاك كلُّها قد دخلت في الصكِّ الذي بألف درهم، والمدِّعي منكر أنْ يكون كها زعم، فهل يجب الألف الدرهم مرَّة واحدة أو يجب علیه كلَّها يقيم البینة به؟ ولیس في الصكاك استثناء إنَّها هي صكاك علی وجهها.

فأجاب: «يُؤخَذ من المدَّعيٰ عليه ألف درهم مرَّة وهي التي لا شبهة فيها، ويُردُّ اليمين في الألف الباقي علىٰ المدَّعي فإنْ نكل فلا حقَّ له».

وسأل عن طين القبر يُوضَع مع الليّت في قبره هل يجوز ذلك أم لا؟ فأجاب: «يُوضَع مع الميّت في قبره، ويُخلَط بحنوطه إنْ شاء الله».

وسأل فقال: روي لنا عن الصادق على الله على إزار ابنه: "إسماعيل يشهد أنْ لا إله إلَّا الله"، فهل يجوز أنْ نكتب مثل ذلك بطين القبر أم غيره؟ فأجاب: "يجوز ذلك".

وسأل: هل يجوز أنْ يُسبِّح الرجل بطين القبر، وهل فيه فضل؟

فأجاب: «يُسبِّح الرجل به، فها من شيء من السُّبَح أفضل منه، ومن فضله أنَّ الرجل ينسىٰ التسبيح ويدير السبحة فيُكتَب له التسبيح».

وسأل عن السجدة على لوح من طين القبر، وهل فيه فضل؟ فأجاب: «يجوز ذلك، وفيه الفضل».

وسأل عن الرجل يزور قبور الأئمَّة الله مل يجوز أنْ يسجد على القبر أم لا؟ وهل يجوز لمن صلَّى عند بعض قبورهم الله أنْ يقوم وراء القبر ويجعل القبر قبلة، ويقوم عند رأسه ورجليه؟ وهل يجوز أنْ يتقدَّم القبر ويُصلِّي ويجعل القبر خلفه أم لا؟

فأجاب: «أمَّا السجود على القبر فلا يجوز في نافلة ولا فريضة ولا زيارة، والذي عليه العمل أنْ يضع خدَّه الأيمن على القبر. وأمَّا الصلاة فإنَّها خلفه، ويجعل القبر أمامه، ولا يجوز أنْ يُصلِّي بين يديه ولا عن يمينه ولا عن يساره، لأنَّ الإمام على لا يُتقدَّم ولا يُساوى».

وسأل فقال: يجوز للرجل إذا صلَّىٰ الفريضة أو النافلة وبيده السبحة أنْ يديرها وهو في الصلاة؟

فأجاب: «يجوز ذلك إذا خاف السهو والغلط».

وسأل: هل يجوز أنْ يدير السبحة بيده اليسار إذا سبَّح، أو لا يجوز؟ فأجاب: «يجوز ذلك، والحمد لله ربِّ العالمين».

وسأل فقال: روي عن الفقيه في بيع الوقف خبر مأثور: إذا كان الوقف على قوم بأعيانهم وأعقباهم، فاجتمع أهل الوقف على بيعه، وكان ذلك أصلح لهم أنْ يبيعوه، فهل يجوز أنْ يُشترى من بعضهم إنْ لم يجتمعوا كلُّهم على البيع، أم لا يجوز إلَّا أنْ يجتمعوا كلُّهم على ذلك؟ وعن الوقف الذي لا يجوز بيعه.

فأجاب: «إذا كان الوقف على إمام المسلمين فلا يجوز بيعه، وإنْ كان على قوم من المسلمين فليبع كلُّ قوم ما يقدرون على بيعه مجتمعين ومتفرِّقين إنْ شاء الله».

وسأل: هل يجوز للمحرم أنْ يُصيِّر علىٰ إبطه المرتك والتوتيا لريح العرق أم لا يجوز؟

فأجاب: «يجوز ذلك، وبالله التوفيق».

وسأل عن الضرير إذا شهد في حال صحَّته علىٰ شهادة، ثمّ كفَّ بصره ولا يرىٰ خطَّه فيعرفه، هل يجوز شهادته أم لا؟ وإنْ ذكر هذا الضرير الشهادة، هل يجوز أنْ يشهد علىٰ شهادته أم لا يجوز؟

فأجاب: «إذا حفظ الشهادة وحفظ الوقت، جازت شهادته».

وسأل عن الرجل يوقف ضيعة أو دابَّة ويُشهِد على نفسه باسم بعض وكلاء الوقف، ثمّ يموت هذا الوكيل أو يتغيَّر أمره ويتولَّى غيره، هل يجوز أنْ يشهد الشاهد لهذا الذي أُقيم مقامه إذا كان أصل الوقف لرجل واحد أم لا يجوز ذك؟

فأجاب: «لا يجوز ذلك، لأنَّ الشهادة لم تقم للوكيل وإنَّما قامت للمالك، وقد قال الله: ﴿وَأَقِيمُوا الشَّهادَةَ لِللهِ ﴾ [الطلاق: ٢]».

وسأل عن الركعتين الأُخراوين قد كثرت فيهما الروايات، فبعض يروي أنَّ قراءة الحمد وحدها أفضل، وبعض يروي أنَّ التسبيح فيهما أفضل، فالفضل لأيِّم لنستعمله؟

فأجاب: «قد نسخت قراءة أُمِّ الكتاب في هاتين الركعتين التسبيح، والذي نسخ التسبيح قول العالم عُلْيَئْلاً: كلُّ صلاة لا قراءة فيها فهو خداج إلَّا للعليل، أو يكثر عليه السهو فيتخوَّف بطلان الصلاة عليه».

وسأل فقال: يُتَّخذ عندنا رُبُّ الجوز لوجع الحلق والبحبحة، يُؤخذ الجوز الرطب من قبل أنْ ينعقد ويدقُّ دقًّا ناعاً، ويُعصَر ماؤه ويُصفَّىٰ ويُطبَخ علىٰ النصف ويُترَك يوماً وليلةً ثمّ يُنصَب علىٰ النار، ويُلقىٰ علىٰ كلِّ ستّة أرطال منه رطل عسل ويُعلىٰ رغوته، ويُسحَق من النوشادر والشبِّ اليهاني من كلِّ واحدٍ نصف مثقال ويداف بذلك الماء، ويُلقىٰ فيه درهم زعفران مسحوق، ويُعلىٰ ويُؤخذ رغوته حتَّىٰ يصير مثل العسل ثخيناً، ثمّ يُنزَل عن النار ويبرد ويُشرَب منه، فهل يجوز شربه أم لا؟

فأجاب: «إذا كان كثيره يُسكِر أو يُغيِّر فقليله وكثيره حرام، وإنْ كان لا يُسكِر فهو حلال».

وسأل عن الرجل تعرض له الحاجة ممَّا لا يدري أنْ يفعلها أم لا، فيأخذ خاتمين فيكتب في أحدهما: (نعم افعل)، وفي الآخر: (لا تفعل)، فيستخير الله مراراً، ثمّ يرىٰ فيهما، فيخرج أحدهما فيعمل بها يخرج، فهل يجوز ذلك أم لا؟ والعامل به والتارك له أهو مثل الاستخارة أم هو سوىٰ ذلك؟

فأجاب: «الذي سَنَّه العالم عُللينا في هذه الاستخارة بالرقاع والصلاة».

وسأل عن صلاة جعفر بن أبي طالب بِإِلَيْ في أيِّ أوقاتها أفضل أنْ تُصلَّىٰ فيه؟ وهل فيها قنوت؟ وإنْ كان ففي أيِّ ركعة منها؟

فأجاب: «أفضل أوقاتها صدر النهار من يوم الجمعة، ثمّ في أيِّ الأيَّام شئت، وأيُّ وقت صلَّيتها من ليل أو نهار فهو جائز، والقنوت فيها مرَّتان: في الثانية قبل الركوع، وفي الرابعة بعد الركوع».

وسأل عن الرجل ينوي إخراج شيء من ماله وأنْ يدفعه إلىٰ رجل من إخوانه ثمّ يجد في أقربائه محتاجاً، أيصرف ذلك عمّن نواه له أو إلىٰ قرابته؟

فأجاب: «يصرفه إلى أدناهما وأقربهما من مذهبه، فإنْ ذهب إلىٰ قول العالم عَالِيَكِ : (لا يقبل الله الصدقة وذو رحم محتاج) فليُقسِّم بين القرابة وبين الذي نوىٰ حتَّىٰ يكون قد أخذ بالفضل كلِّه».

وسأل فقال: اختلفت أصحابنا في مهر المرأة، فقال بعضهم: إذا دخل بها سقط المهر ولا شيء لها. وقال بعضهم: هو لازم في الدنيا والآخرة. فكيف ذلك؟ وما الذي يجب فيه؟

فأجاب: "إنْ كان عليه بالمهر كتاب فيه ذكر دَين فهو لازم له في الدنيا والآخرة، وإنْ كان عليه كتاب فيه ذكر الصداق سقط إذا دخل بها، وإنْ لم يكن عليه كتاب، فإذا دخل بها سقط باقي الصداق».

وسأل فقال: روي لنا عن صاحب العسكر عَاليُّكُم أنَّه سُئِلَ عن الصلاة في

(٤٠) الاحتجاج.....

الخزِّ الذي يُغَشُّ بوبر الأرانب، فوقَع: «يجوز»، وروي عنه أيضاً أنَّه لا يجوز. فأيُّ الخرين يُعمَل به؟

فأجاب: «إنَّما حرم في هذه الأوبار والجلود، فأمَّا الأوبار وحدها فكلُّ حلال».

وقد سأل بعض العلماء عن معنىٰ قول الصادق عَالِيَالِا: «لا يُصلَّىٰ في الثعلب، ولا في الأرنب، ولا في الثوب الذي يليه».

فقال: «إنَّما عنيٰ الجلود دون غيرها».

وسأل فقال: يُتَّخذ بأصفهان ثياب عتابيَّة على عمل الوشا من قرٍّ أو إبريسم، هل يجوز الصلاة فيها أم لا؟

فأجاب: «لا يجوز الصلاة إلَّا في ثوب سداه أو لحمته قطن أو كتان».

وسأل عن المسح على الرجلين، وبأيِّها يبدأ باليمين أو يمسح عليهما جميعاً معاً؟

فأجاب عَلَيْكُلا: «يمسح عليهما معاً، فإنْ بدأ بإحداهما قبل الأُخرىٰ فلا يبتدئ إلَّا باليمين».

وسأل عن صلاة جعفر في السفر هل يجوز أنْ يُصلِّي أم لا؟ فأجاب عَالِيْلا: «يجوز ذلك».

وسأل عن تسبيح فاطمة المُهَانَّ : من سهى فجاز التكبير أكثر من أربع وثلاثين هل يرجع إلى أربع وثلاثين أو يستأنف؟ وإذا سبَّح تمام سبعة وستِّين هل يرجع إلىٰ ستَّة وستِّين أو يستأنف؟ وما الذي يجب في ذلك؟

فأجاب: «إذا سها في التكبير حتَّىٰ يجوز أربعة وثلاثين عاد إلىٰ ثلاثة وثلاثين وبنىٰ عليها، وإذا سها في التسبيح فتجاوز سبعاً وستِّين تسبيحة عاد إلىٰ ستَّة وستِّين وبنىٰ عليها، فإذا جاوز التحميد مائة فلا شيء عليه».

### [زيارة آل ياسين]:

\* وعن محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميري أنَّه قال: خرج التوقيع من الناحية المقدَّسة حرسها الله - بعد المسائل -:

"بِسْم الله الرَّحْمَن الرَّحِيم، لا لِأَمْرِهِ تَعْقِلُونَ، حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ فَهَا تُعْنِي النُّذُرُ عَنْ قَوْم لَا يُؤْمِنُونَ. السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَىٰ عِبَادِ الله الصَّالِحِينَ. إذا أردتم التوجُّه بنا إلى الله وإلينا، فقولوا كما قال الله تعالى: "سَلَامٌ عَكَيْكَ يَا بَابَ الله وَدَيَّانَ دِينهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا بَابَ الله وَدَيَّانَ دِينهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا حَجَّةَ الله وَدَيَّانَ دِينهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا حَجَّةَ الله وَدَيَّانَ دِينهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا حَلِيفَةَ الله وَنَاصِرَ حَقِّهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا حَبَّةَ الله وَدَيِّانَ دِينهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا تَالِيَ كِتَابِ الله وَنَرْجُمَانَهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مِثَاقَ الله الَّذِي وَأَطْرُافِ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا تَالِيَ كِتَابِ الله وَنَرْجُمَانَهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مِثَاقَ الله الَّذِي أَكْرَكُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا تَقِيَّةَ الله وَنَرْجُمَانَهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مِثَاقَ الله الَّذِي أَكُرَافِ اللهَ اللَّذِي ضَمِنَهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ وَعُداً عَيْرَ مَكْذُوبِ، وَوَكَّدَهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ وَعْدَا عَيْرَ مَكْذُوبِ، وَوَكَّدَهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَقُومُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَقُومُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَقُعُدُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَقُومُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَقُومُ السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَعْمَدُ وَتَسْتَغْفِرُ، السَّلَامُ وَلُكَ عِينَ تَعْمَدُ وَتَسْتَغْفِرُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ حِينَ تَعْمَدُ وَتَسْتَغْفِرُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ عَينَ عَلَيْكَ عَينَ تَعْمَدُ وَتَسْتَغْفِرُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ عِينَ تُعْمَدُ وَتَسْتَغْفِرُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ عَيْنَ لَا الْمُعَلِى الْمُؤَلُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهُا الْمُقَلَّمُ اللَّهُونُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا الْمُعَلِى اللَّهُونُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهُ الْمُعْرَاءُ مَلُولُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهُ الْمُونُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ إِ

أَشْهِدُكَ يَا مَوْلَايَ أَنِّي أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، لَا حَبِيبَ إِلَّا هُوَ وَأَهْلُهُ، وَأَشْهِدُ أَنَّ أَمِيرَ المُؤْمِنينَ حُجَّتُهُ، وَحَكَمُّد أَنَّ أَمِيرَ المُؤْمِنينَ حُجَّتُهُ، وَحَكَمَّد بْنَ عَلِيٍّ وَالْحُسَنَ حُجَّتُهُ، وَحَكَمَّد بْنَ عَلِيٍّ خُجَتُهُ، وَجَعْفَر حُجَّتُهُ، وَعَلِيَّ بْنَ مُوسَىٰ بْنَ جَعْفَر حُجَّتُهُ، وَعَلِيَّ بْنَ مُوسَىٰ خُجَتُهُ، وَجَعْفَر حُجَّتُهُ، وَعَلِيَّ بْنَ مُوسَىٰ خُجَتُهُ، وَجَعْفَر حُجَّتُهُ، وَعَلِيَّ بْنَ مُوسَىٰ

(٤٠) الاحتجاج.....

حُجَّتُهُ، وَمُحُمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ حُجَّتُهُ، وَعَلِيَّ بْنَ مُحَمَّدٍ حُجَّتُهُ، وَالْحُسَنَ بْنَ عَلِيٍّ حُجَّتُهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّكَ حُجَّةُ الله.

أَنْتُمْ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ، وَأَنَّ رَجْعَتَكُمْ حَقُّ لَا رَيْبَ فِيهَا يَوْمَ لَا يَنْفَعُ نَفْساً إِيهَا ثُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَو كَسَبَتْ فِي إِيهَا نَهَا خَيْراً، وَأَنَّ المَوْتَ حَقُّ، وَأَنَّ نَاكِراً وَنَكِيراً حَقُّ، وَأَشْهَدُ أَنَّ النَّشْرَ وَالْبَعْثَ حَقُّ، وَأَنَّ الصِّرَاطَ وَالْمِرْصَادَ حَقُّ، وَالْمِيزَانَ وَالْجَسَابَ حَقُّ، وَالْمُوعِيدَ مِهَا حَقُّ.

يَا مَوْلايَ، شَقِيَ مَنْ خَالَفَكُمْ، وَسَعِدَ مَنْ أَطَاعَكُمْ، فَاشْهَدْ عَلَىٰ مَا أَشْهَدْتُكَ عَلَيْهِ، وَأَنَا وَلِيٌّ لَكَ بَرِيءٌ مِنْ عَدُوِّكَ، فَاخُقُّ مَا رَضِيتُمُوهُ، وَالْبَاطِلُ مَا أَشْهَدْتُكَ عَلَيْهِ، وَأَنَا وَلِيٌّ لَكَ بَرِيءٌ مِنْ عَدُوِّكَ، فَاخُقُّ مَا رَضِيتُمُوهُ، وَالْبَاطِلُ مَا أَسْخَطْتُمُوهُ، وَالمَعْرُوفُ مَا أَمَوْتُمْ بِهِ، وَالمُنْكُرُ مَا نَهَيْتُمْ عَنْهُ، فَنَفْسِي مُؤْمِنَةٌ بِالله وَحْدَهُ لَا شَريكَ لَهُ، وَبرَسُولِهِ، وَبأُمِيرِ المُؤْمِنِينَ، وبأَئِمَّةِ المُؤْمِنِينَ، وبكُمْ يَا مَوْلايَ، وَبكُمْ يَا مَوْلايَ، أَوَّلِكُمْ وَأَخِركُمْ، وَنُصْرَتِي مُعَدَّةٌ لَكُمْ، فَمَودَّتِي خَالِصَةٌ لَكُمْ، آمِينَ آمِينَ آمِينَ.

## الدعاء عقيب هذا القول:

«بِسْم الله الرَّحْمَن الرَّحِيم، اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحُمَّدٍ نَبِيً رَحْمَتِكَ، وَكَلِمَةِ نُورِكَ، وَأَنْ تَمُلاَ قَلْبِي نُورَ الْيقِين، وَصَدْرِي نُورَ الْإِيمَانِ، وَفِكْرِي نُورَ الثَّبَاتِ، وَعَزْمِي نُورَ الْعِلْم، وَقُوَّتِي نُورَ الْعَمَل، وَلِسَانِي نُورَ الصِّدْقِ، وَدِينِي نُورَ الثَّباتِ، وَعَزْمِي نُورَ الضِّدْقِ، وَمَودَّتِي نُورَ الْبَصَائِر مِنْ عِنْدِكَ، وَبَصَرِي نُورَ الضِّيَاءِ، وَسَمْعِي نُورَ الْحِكْمَةِ، وَمَودَّتِي نُورَ الْمُوالَاةِ لِمُحَمَّدٍ وَآلِهِ اللَّهُ مَتَى أَلْقَاكَ وَقَدْ وَفَيْتُ بِعَهْدِكَ وَمِيثَاقِكَ، فَلْتَسَعْنِي الْمُوالَاةِ لِمُحَمَّدٍ وَآلِهِ اللَّهُ مَيْدُ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ حُجَّتِكَ فِي أَرْضِكَ، وَخَلِيفَتِكَ فِي بِلَادِكَ، وَالدَّاعِي إِلَىٰ سَبِيلِكَ، وَالْقَائِم بِقِسْطِكَ، وَالثَّائِر بِأَمْرِكَ، وَلِيِّ الْمُوْمِنِينَ، وَبَوَارِ الْكَافِرِينَ، وَمُجَلِّي سَبِيلِكَ، وَالْقَائِم بِقِسْطِكَ، وَالثَّائِو بِأَمْرِكَ، وَلِيِّ الْمُوْمِنِينَ، وَبَوَارِ الْكَافِرِينَ، وَمُجَلِّي الظُّلْمَةِ، وَمُنِير الْحَقِّ، وَالسَّاطِع بِالْحِكْمَةِ وَالصِّدْقِ، وَكَلِمَتِكَ التَّامَّةِ فِي أَرْضِكَ، الظُّلْمَةِ، وَمُنِير الْحَقِّ، وَالسَّاطِع بِالْحِكْمَةِ وَالصِّدْقِ، وَعَلَم الْمُدَىٰ، وَنُورِ أَبْصَارِ الْمُرْتَقِبِ الْخَافِفِ، وَالْوَلِيِّ النَّاصِح، سَفِينَةِ النَّجَاةِ، وَعَلَم الْمُدَىٰ، وَنُورِ أَبْصَارِ

الْوَرَىٰ، وَخَيْر مَنْ تَقَمَّصَ وَارْتَدَىٰ، وَمُجُلِّي الْعَمَىٰ، الَّذِي يَمْلَأُ الْأَرْضَ عَدْلاً وَقِسْطاً كَمَا مُلِئَتْ ظُلْماً وَجَوْراً، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ وَلِيِّكَ وَابْنِ أَوْلِيَائِكَ الَّذِينَ فَرَضْتَ طَاعَتَهُمْ، وَأَوْجَبْتَ حَقَّهُمْ، وَأَوْجَبْتَ حَقَّهُمْ، وَأَذْهَبْتَ عَنْهُمُ الرِّجْسَ وَطَهَّرْتَهُمْ تَطْهِيراً، اللَّهُمَّ انْصُرْهُ وَانْتَصِرْ بِهِ أَوْلِيَاءَكَ وَأَوْلِيَاءَهُ، وَشِيعَتَهُ وَأَنْصَارَهُ، وَاجْعَلْنَا مِنْهُمُ.

اللَّهُمَّ أَعِذْهُ مِنْ كُلِّ بَاغٍ وَطَاغٍ، وَمِنْ شَرِّ جَمِيعٍ خَلْقِكَ، وَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ، وَعَنْ يَمِينهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، وَاحْرُسْهُ، وَامْنَعْهُ، مِنْ أَنْ يُوصَلَ إِلَيْهِ بِسُوءٍ، وَاحْفَظْ فِيهِ رَسُولَكَ وَآلَ رَسُولِكَ، وَأَظْهِرْ بِهِ الْعَدْلَ، وَأَيَّدْهُ إِلَيْهِ بِسُوءٍ، وَاحْفَظْ فِيهِ رَسُولَكَ وَآلَ رَسُولِكَ، وَأَظْهِرْ بِهِ الْعَدْلَ، وَأَيَّدُهُ بِالنَّصْر، وَانْصُرْ نَاصِريه، وَاخْدُلْ خَاذِلِيهِ، وَاقْصِمْ بِهِ جَبَابِرَةَ الْكَفَرة، وَاقْتُلْ بِالنَّصْر، وَانْصُرْ نَاصِريه، وَجَمِيعَ اللَّهِ حِينَ، حَيْثُ كَانُوا فِي مَشَارِقِ الْأَرْضِ بِهِ الْكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ، وَجَمِيعَ اللَّهِ لِلْأَرْضَ عَدْلاً، وَأَظْهِرْ بِهِ دِينَ نَبِيكَ، وَاجْعَلْنِي اللَّهُمَّ مِنْ أَنْصَارِهِ وَأَعْوَانِهِ، وَأَتْبَاعِهِ وَشِيعَتِهِ، وَأَرِنِي فِي آلِ مُحَمَّدٍ مَا وَالْإِكْرَام، يَا ذَا الْجُلَالِ وَالْإِكْرَام، يَا ذَا الْجُلَالِ وَالْإِكْرَام، يَا ذَا الْجُلَالِ وَالْإِكْرَام، يَا أَرْحَمَ الرَّاحِينَ».

## [توقيعاته (صلوات الله عليه) إلى الشيخ المفيد ربيُّ ]:

\* ذكر كتاب ورد من الناحية المقدَّسة (حرسها الله ورعاها) في أيَّام بقيت من صفر، سنة عشر وأربعهائة على الشيخ المفيد أبي عبد الله محمّد بن محمّد بن النعهان (قدَّس الله روحه ونوَّر ضريحه)، ذكر موصله أنَّه يحمله من ناحية متَّصلة بالحجاز، نسخته:

«للأخ السديد، والوليِّ الرشيد، الشيخ المفيد، أبي عبد الله محمَّد بن محمَّد ابن النعمان أدام الله إعزازه، من مستودع العهد المأخوذ على العباد.

(٤٠) الاحتجاج.....

# بسم الله الرحمن الرحيم

أمَّا بعد: سلام عليك أيُّما الوليُّ المخلص في الدِّين، المخصوص فينا باليقين، فإنَّا نحمد إليك الله الذي لا إله إلَّا هو، ونسأله الصلاة على سيِّدنا ومولانا ونبيِّنا محمّد وآله الطاهرين، ونُعلِمك – أدام الله توفيقك لنصرة الحقّ، وأجزل مثوبتك على نطقك عنَّا بالصدق –: أنَّه قد أُذِنَ لنا في تشريفك بالمكاتبة، وتحليفك ما تُؤدِّيه عنَّا إلى موالينا قِبَلك، أعزَّهم الله بطاعته، وكفاهم المهمَّ برعايته لهم وحراسته، فقف أيَّدك الله بعونه على أعدائه المارقين من دينه على ما أذكره، واعمل في تأديته إلى من تسكن إليه بها نرسمه إنْ شاء الله.

نحن وإنْ كنّا ناوين بمكاننا النائي عن مساكن الظالمين، حسب الذي أراناه الله تعالى لنا من الصلاح، ولشيعتنا المؤمنين في ذلك ما دامت دولة الدنيا للفاسقين، فإنّا نحيط علماً بأنبائكم، ولا يعزب عنّا شيء من أخباركم، ومعرفتنا بالذلّ الذي أصابكم مذ جنح كثير منكم إلى ما كان السلف الصالح عنه شاسعاً، ونبذوا العهد المأخوذ وراء ظهورهم كأنّهم لا يعلمون. إنّا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولولا ذلك لنزل بكم اللّأواء(١) أو اصطلمكم الأعداء(١)، فاتّقوا الله على وظاهرونا على انتياشكم(١) من فتنة قد أنافت عليكم(١) يهلك فيها من حمّ أجله(١) ويحمى عنها من أدرك أمله، وهي أمارة لأزوف حركتنا(١) ومباثتكم بأمرنا ونهينا، والله متمّ نوره ولو كره المشركون. اعتصموا

<sup>(</sup>١) اللَّأُواء: الشدَّة وضيق المعيشة.

<sup>(</sup>٢) اصطلمه: استأصله.

<sup>(</sup>٣) انتاشه من الهلكة: أنقذه.

<sup>(</sup>٤) أناف على الشيء: طال وارتفع عليه.

<sup>(</sup>٥) حمَّ أجله: قرب.

<sup>(</sup>٦) الأُزُوف: الاقتراب.

بالتقيَّة من شبِّ نار الجاهليَّة، يُحشِّهها(۱) عصب أُمويَّة، يهول بها فرقة مهديَّة، أنا زعيم بنجاة من لم يرم فيها المواطن، وسلك في الطعن منها السُّبُل المرضيَّة، إذا حلَّ جمادى الأُولى من سنتكم هذه فاعتبروا بها يحدث فيه، واستيقظوا من رقدتكم لما يكون في الذي يليه، ستظهر لكم من السهاء آية جليَّة، ومن الأرض مثلها بالسويَّة، ويحدث في أرض المشرق ما يجزن ويُقلق، ويغلب من بعد على العراق طوائف عن الإسلام مراق، تضيق بسوء فعالهم على أهله الأرزاق، ثمّ تنفرج الغمَّة من بعد ببوار طاغوت من الأشرار، ثمّ يستر بهلاكه المتقون الأخيار، ويتَّفق لمريدي الحجِّ من الآفاق ما يُؤمِّلونه منه على توفير عليه منهم والتيفاق، ولنا في تيسير حجِّهم على الاختيار منهم والوفاق شأنْ يظهر على نظام واتَّساق. فليعمل كلُّ امرء منكم بها يقرب به من محبِّنا، ويتجنَّب ما يدنيه من كراهتنا وسخطنا، فإنَّ أمرنا بغتة فجاءة حين لا تنفعه توبة ولا ينجيه من عقابنا ندم على حوبة. والله يلهمكم الرشد، ويلطف لكم في التوفيق برحمته».

نسخة التوقيع باليد العليا (على صاحبها السلام):

«هذا كتابنا إليك أيمًا الأخ الوليُّ، والمخلص في ودِّنا الصفيُّ، والناصر لنا الوفيُّ، حرسك الله بعينه التي لا تنام، فاحتفظ به، ولا تُظهِر على خطِّنا الذي سطرناه بها له ضمناه أحداً، وأدِّ ما فيه إلىٰ من تسكن إليه، وأوصِ جماعتهم بالعمل عليه إنْ شاء الله، وصلَّىٰ الله علىٰ محمّد وآله الطاهرين».

\* ورد عليه كتاب آخر من قِبَله (صلوات الله عليه)، يوم الخميس الثالث والعشرين من ذي الحجَّة، سنة اثنا عشر وأربع ائة. نسخته:

«بسم الله الرحمن الرحيم، سلام الله عليك أيُّها الناصر للحقّ، الداعي اليه بكلمة الصدق، فإنّا نحمد الله إليك الذي لا إله إلّا هو، إلهنا وإله آبائنا

<sup>(</sup>١) حشَّ النار: أوقدها وهيَّجها.

(٤٠) الاحتجاج.....

الأوَّلين، ونسأله الصلاة على سيِّدنا ومولانا محمّد خاتم النبيِّين، وعلى أهل بيته الطاهرين.

وبعد: فقد كنًا نظرنا مناجاتك عصمك الله بالسبب الذي وهبه الله لك من أوليائه، وحرسك به من كيد أعدائه، وشفّعنا ذلك الآن من مستقرِّ لنا ينصب في شمراخ، من بهاء صرنا إليه آنفاً من غياليل ألجأنا إليه السباريت من الإيهان، ويوشك أنْ يكون هبوطنا إلى صحصح من غير بعد من الدهر ولا تطاول من الزمان، ويأتيك نبأ منّا بها يتجدَّد لنا من حال، فتعرف بذلك ما نعتمده من الزلفة إلينا بالأعهال، والله موفّقك لذلك برحمته، فلتكن حرسك الله بعينه التي لا تنام أنْ تقابل لذلك فتنة (۱) تسبل (۱) نفوس قوم حرثت باطلاً لاسترهاب المبطلين، يبتهج لذمارها المؤمنون، ويجزن لذلك المجرمون، وآية حركتنا من هذه اللوثة عادثة بالجرم المعظم من رجس منافق مذمّم، مستحلً للدم المحرَّم، يعمد بكيده أهل الإيهان، ولا يبلغ بذلك غرضه من الظلم والعدوان، لأثنا من وراء حفظهم بالدعاء الذي لا يُحجَب عن مَلِك الأرض والسهاء، فلتطمئنَّ بذلك من أوليائنا القلوب، وليثقوا بالكفاية منه، وإنْ راعتهم بهم الخطوب، والعاقبة بجميل صنع الله سبحانه تكون حميدة لهم ما اجتنبوا المنهي عنه من الذنوب.

ونحن نعهد إليك أيُّما الوليُّ المخلص المجاهد فينا الظالمين أيَّدك الله بنصره الذي أيَّد به السلف من أوليائنا الصالحين، إنَّه من اتَّقىٰ ربَّه من إخوانك في الدِّين وأخرج ممَّا عليه إلى مستحقِّيه، كان آمناً من الفتنة المبطلة، ومجنها المظلمة المظلّة، ومن بخل منهم بها أعاده الله من نعمته علىٰ من أمره بصلته، فإنَّه يكون خاسراً بذلك لأُولاه وآخرته، ولو أنَّ أشياعاً وقَقهم الله لطاعته علىٰ اجتهاع من القلوب

<sup>(</sup>١) كذا، وفي بحار الأنوار: (بذلك).

<sup>(</sup>٢) كذا في المصدر، وفي المزار: (تسل)، وفي بحار الأنوار: (ففيه تبسل).

۷۸ ..... الإمام المهدى ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

في الوفاء بالعهد عليهم لما تأخّر عنهم اليمن بلقائنا، ولتعجّلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حقّ المعرفة وصدقها منهم بنا، فها يجبسنا عنهم إلّا ما يتّصل بنا ممّا نكرهه ولا نُؤثِره منهم، والله المستعان، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وصلاته على سيّدنا البشير النذير محمّد وآله الطاهرين وسلّم».

وكتب في غرَّة شوَّال من سنة اثني عشر وأربعهائة، نسخة التوقيع باليد العليا (صلوات الله على صاحبها):

«هذا كتابنا إليك أيُّها الوليُّ الملهم للحقِّ العليِّ، بإملائنا وخطِّ ثقتنا، فاخفه عن كلِّ أحدٍ، واطوه، واجعل له نسخة يطَّلع عليها من تسكن إلى أمانته من أوليائنا، شملهم الله ببركتنا إنْ شاء الله.

الحمد الله، والصلاة على سيِّدنا محمّد النبيِّ وآله الطاهرين».



\* حدَّ ثني السيِّد الأجلُّ الشريف أبو الحسن عليُّ بن إبراهيم العريضي العلوي الحسيني، قال: حدَّ ثني أبو الحسن بن عليِّ بن ما، قال: حدَّ ثني أبو الحسن بن عليِّ بن معفر بن عليِّ المدايني العلوي، قال:

كان بالكوفة شيخ قصَّار، وكان موسوماً بالزهد، منخرطاً في سلك السياحة، متبتِّلاً للعبادة، مقتفياً للآثار الصالحة، فاتَّفق يوماً أنَّني كنت بمجلس والدي، وكان هذا الشيخ يُحدِّثه وهو مقبل عليه قال:

كنت ذات ليلة بمسجد جعفي، وهو مسجد قديم، وقد انتصف الليل، وأنا بمفردي فيه للخلوة والعبادة، فإذا أقبل عليَّ ثلاثة أشخاص، فدخلوا المسجد، فلمَّا توسَّطوا صرحته ألله جلس أحدهم ثمّ مسح الأرض بيده يمنة ويسرة فحصحص ألماء ونبع، فأسبغ الوضوء منه، ثمّ أشار إلى الشخصين الآخرين بإسباغ الوضوء فتوضَّئا ثمّ تقدَّم فصلَّىٰ بها إماماً، فصلَّيت معهم مؤمَّا به فلمَّا سلَّم وقضى صلاته بهرني حاله أله واستعظمت فعله من إنباع الماء فسألت الشخص الذي كان منها إلىٰ يمينى: من الرجل؟

فقال لي: هذا صاحب الأمر، ولد الحسن غَاليَّكُلا.

<sup>(</sup>١) صرحة الدار عرصتها وزناً ومعنَّى.

<sup>(</sup>٢) الظاهر أنَّه من قولهم: حصحص الحقُّ - بالحاء والصاد المهملتين - إذا بان وظهر بعد كتمانه، وأمَّا خضخض بالمعجمات كما في بعض النُّسَخ فغير مناسب فإنَّ الخضخضة بمعنى التحريك، قال: خضخض الرجل الماء فتخضخض، حرَّكه فتحرَّك.

<sup>(</sup>٣) بهره الشيء: غلبه التعجُّب منه.

٨٢ ..... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

فدنوت منه وقبَّلت يديه، وقلت له: يا ابن رسول الله على ما تقول في الشريف عمر بن حمزة، هل هو على الحقِّ؟

فقال: «لا، وربَّما اهتدى إلَّا أنَّه ما يموت حتَّىٰ يراني».

فاستطرفنا هذا الحديث، فمضت برهة طويلة، فتوفَّى الشريف عمر ولم يشع أنَّه لقيه فلَّما اجتمعت بالشيخ الزاهد ابن نادية (۱) أذكرته بالحكاية التي كان ذكرها وقلت له مثل الرادِّ عليه: أليس كنت ذكرت أنَّ هذا الشريف عمر لا يموت حتَّىٰ يرىٰ صاحب الأمر الذي أشرت إليه؟!

فقال لي: ومن أين لك أنَّه لم يرَه؟

ثمّ إنّني اجتمعت فيها بعد بالشريف أبي المناقب ولد الشريف عمر بن حمزة وتفاوضنا في أحاديث والده، فقال: إنّا كنّا ذات ليلة في آخر الليل عند والدي، وهو في مرضه الذي مات فيه، وقد سقطت قوّته بواحدة وخفت موته، والأبواب مغلقة علينا، إذ دخل علينا شخص هبناه واستطرفنا دخوله وذهلنا عن سؤاله فجلس إلى جنب والدي، وجعل يُحدّثه مليًّا ووالدي يبكي، ثمّ نهض، فليًّا غاب عن أعيننا تحامل والدي وقال: أجلسوني.

فأجلسناه وفتح عينيه، وقال: أين الشخص الذي كان عندي؟

فقلنا: خرج من حيث أتىٰ.

فقال: أطلبوه.

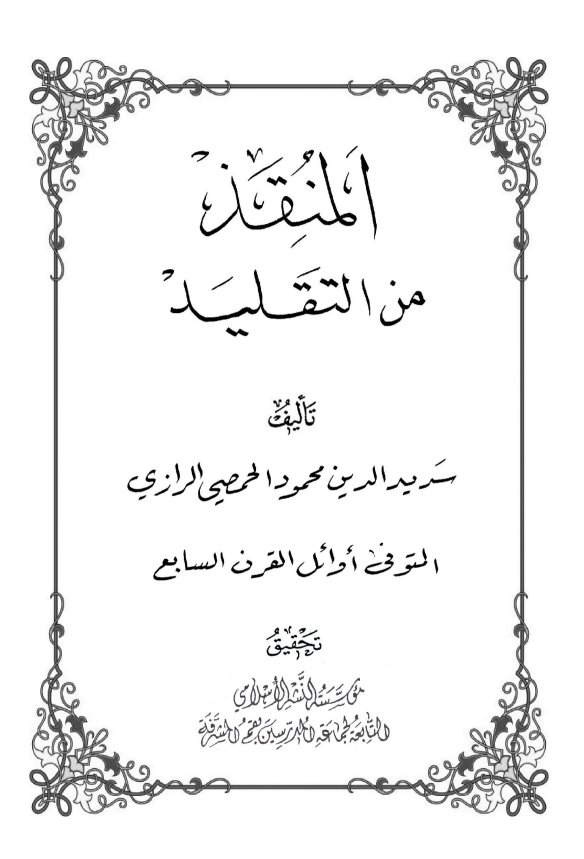
فذهبنا في أثره، فوجدنا الأبواب مغلقة، ولم نجد له أثراً فعدنا إليه فأخبرناه بحاله وأنَّا لم نجده ثمّ إنَّا سألناه عنه فقال: هذا صاحب الأمر.

ثمّ عاد إلى ثقله في المرض وأُغمي عليه (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) بعض النُّسَخ: (من بادية).

<sup>(</sup>٢) تنبيه الخواطر ونزهة النواظر (ج ٢/ ص ٣٠٣).



#### الكلام في الغيبة:

إِنْ قال قائل: إِنْ كَانَ الأَمْرِ عَلَىٰ مَا ذَكْرِتُمُوه، فأَيْنَ إِمَامُ زَمَانَكُمُ هَذَا؟ ولِـمَ لا يظهر ولا يتصرَّف تصرُّف الأئمَّة؟ وما الوجه في حسن غيبته واستتاره؟

قلنا: الكلام في غيبة إمام عصرنا هذا وسببها ووجه حسنها ظاهر إذا صحّت الأُصول التي قدَّمناها، فأمَّا من دون صحّتها فهو غير واضح، بل هو مستحيل، وذلك لأنَّا إذا علمنا إمامته، لعلمنا بأنَّ الزمان لا يخلو من إمام، وأنَّ الإمام لا بدَّ من أنْ يكون مقطوعاً علىٰ عصمته من كبائر الذنوب وصغائرها، وأنَّ الحقَّ لا يخرج من الأُمَّة، ووجدنا أنَّ الأُمّة بين قائل يقول بجواز خلوِّ الزمان من إمام مبطل في مقاله للدلالة الدالَّة علىٰ...(۱)، وقائل يقول بإمامة من ليس بمقطوع علىٰ عصمته من الصغائر والكبائر...(۱) الدالُّ علىٰ عصمة الإمام من جميع المعاصي قطعاً، وقائل يقول بإمامة من ثبت...(۱) هذه الفرقة قد انقرضت، لكنَّها وإنْ لم تنقرض وكانت موجودة، فإنَّ قولها يبطل بها علمنا...(١) من ادَّعت حياته كموت آبائهم وأولادهم، وقائل يقول بإمامة صاحبنا علينلا، فيتعيَّن صحَّة وجوده وإمامته، وإلَّا أدَّى إلىٰ أنَّ الحقَّ خارج عن الأُمَّة، إذ لا قول للأُمَّة في هذه المسألة غير ما ذكرناه، وذلك باطل بالاتِّفاق. ثمّ وجدناه غائباً عن الناس، علمنا المسألة غير ما ذكرناه، وذلك باطل بالاتِّفاق. ثمّ وجدناه غائباً عن الناس، علمنا أنَّه لم يغب مع عصمته وتعيُّن فرض القيام بالإمامة فيه إلَّا لسبب أباح له ذلك

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

وإنْ لم نعلم ذلك السبب مفصَّلاً، كما نقول في خلق الموذيات من الهوام والسباع، وإيلام الأطفال والبالغين والبهائم بالأمراض والأوجاع النازلة بهم من جهته تعالىٰ، لأنَّا نقول لمن اشتبه عليه وجه الحكمة في جميع ذلك: إذا ثبت أنَّ هذه الأُمور من جهته تعالىٰ، وأنَّه على عدل حكيم لا يفعل القبيح، علمنا وتحقَّقنا أنَّ لكلِّ شيء من هذه الأشياء وجه حكمة وحسن في الجملة، وإنْ لم يتعيَّن ذلك الوجه لنا، وكفانا هذا العلم الجملي في حلِّ هذه المشكل والمشتبه. وكما نقول في الآيات المتشابهات التي تقتضي ظواهرها الجبر والتشبيه، فإنَّا بمثل هذا الجواب ندفع المتمسِّك بها بأنْ نقول له: إذا ثبت أنَّ هذه الآيات كلامه ووحيه، وأنَّه تعالىٰ لا يكذب ولا يقول إلَّا الحقَّ بوجه من الوجوه، علمنا أنَّ لهذه الآيات تأويلات صحيحة مطابقة للحقِّ، ودليله، وإنْ لم نعلم ذلك المراد والتأويل بعينه مفصَّلاً، ويكفينا علم الجملة في ذلك، كذلك القول في الغيبة سواء، فإنْ تشاغلنا بإيراد العلَّة المعيَّنة في غيبته واستتاره في الوجه المخرج له إلى الاستتار، والغيبة مفصَّلاً كان ذلك تبرُّعاً منَّا، كما كنَّا متبرِّعين بإيراد الوجوه المفصَّلة في نظائره ممَّا ذكرناه، ومهما قال المنازع: لا نُسلِّم لكم إمامته، كان الكلام معه في إمامته لا في غيبته، إذ الكلام في غيبته وسببها فرع علىٰ ثبوت إمامته، ولا يمكن التوصُّل إلىٰ إفساد الأصل باشتباه الأمر في الفرع، كما لا يمكن ذلك في نظائره التي أشرنا إليه...(١) في الآيات المتشاجة.

إِنْ قَالَ قَائِلَ: لِمَ لا يكون الخصم مخيَّراً بين أَنْ يتكلَّم...(١) وجوده وإمامته(١)

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٣) في (م): (بإمامته) بدل (وجوده وإمامته).

في زماننا هذا، ليعرف أنَّها صحيحة أو فاسدة؟ وبين أنْ يتكلَّم...(١) اتَّضح أنْ لا سبب(٢) لها انكشف له بطلان إمامته.

قلنا: ليس للشاكِّ في إمامته أنْ يتكلَّم في سبب غيبته، كما أنَّه ليس للشاكِّ في حكمة الله تعالىٰ وأنَّه لا يفعل القبيح أنْ يتكلَّم في سبب إيلام الأطفال وخلق الموذيات، من حيث إنَّ الكلام في الفرع لا يصحُّ إلَّا بعد إحكام أصله.

ثمّ بعد هذا فإنَّا نذكر ما ذكره أصحابنا من الوجوه المختلفة في سبب غيبته عَالِيْلًا على التفصيل، استظهاراً في الحجَّة.

فمن تلك الوجوه إخافة الظالمين له، ومنعهم إيَّاه من التصرُّف فيها جُعِلَ الله التصرُّف فيها وخوفه على نفسه من التصرُّف في ذلك، كها أشرنا إليه فيها سبق، فإذا حالوا بينه وبين مراده لم يلزمه القيام بالإمامة، ومتى خاف على نفسه لزمه الاستتار والغيبة كاستتار النبيِّ علي تارةً في الشعب وتارةً في الغار، إذ من المعلوم أنَّه لا وجه لذلك إلَّا الخوف على النفس.

إِنْ قال قائل: لعلَّ النبيَّ ﴿ إِنَّمَا استتر بعد أداء ما يجب عليه أدائه إلى الخلق وما بقي إليه حاجة، والإمام عندكم بخلافه، لأنَّ الحاجة إليه وإلى سياسته قائمة في كلِّ زمانٍ. وبعد فإنَّ استتار النبيِّ ﴿ يمتد ولم يطل فيه الزمان، وغيبه الإمام عَالِئلًا مضى عليها الأعصار والدهور.

قلنا: استتار النبيِّ في الشِّعب والغار كان بمكَّة قبل الهجرة، ولم يكن في قد أدَّى جميع الشرع إلى الخلق في ذلك الزمان. ثمّ ولو ثبت ما قالوه من تكامل الأداء لكانت الحاجة إلى تدبيره وسياسته قائمة. فنقول: إذا جازت غيبة النبيِّ في مع الحاجة إليه، واللوم يكون متوجِّهاً إلى من سبَّها، فكذلك

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٢) في (م): (لا يصحُّ إلَّا بسبب...).

القول في غيبة الإمام غلط أمَّا التفرقة بالطول والقصر بين الغيبتين فغير صحيحة، من حيث إنَّ الغيبة موقوفة على سببها، فإذا استمرَّ سببها استمرَّت الغيبة فطالت، وإنْ لم يستمرّ سببها وقصر لم يستمرّ وقصرت.

فإنْ قيل: لو كان الخوف هو المحوج له إلى الغيبة والاستتار لاستتر آباؤه الله على مثل ذلك، فإنَّهم كانوا أيضاً خائفين كخوفه، على مذهبكم.

قلنا: أباؤه عَلَيْكُ ما كانوا خائفين مع تمشَّكهم بالتقيَّة وترك التظاهر بالإمامة ونفيها عن نفوسهم، وحال صاحب الزمان بخلاف ذلك، لأنَّه يظهر بالسيف ويدعو إلى نفسه، ويجاهد ويحارب بأمر الله تعالى من خوَّفه وخوَّف آبائه عَلَيْكُ .

فإنْ قيل: هلَّا ظهر كظهور آبائه لا بالسيف... (۱) ويدَّعي الإمامة؟ بل بأنْ يلزم بيته والتقيَّة، فينتفع الخلق به بعض الانتفاع بأنْ يفيدهم... (۲) كصنيع الصادق عَلَيْئُلًا والباقر عَلَيْئُلًا وغيرهما من أسلافه عَلَيْئُلًا.

قلنا: لو ظهر كذلك وعُرِفَ أنّه ابن العسكري، مع ما قد اشتهر فيها بين شيعته وعرفه المخالفون من مذهب شيعته أنّه الذي يزيل الظلم ويقهر الملوك ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً على ما تواترت به الأخبار، لقصده أعداؤه وقتلوه وعاملوه بها عاملوا به جدّه الحسين عليلا وبني عمّه من أولاد الحسين والحسن ليهم اليس فرعون لمّا قيل له وبلغه أنّه سيظهر في بني إسرائيل رجل يغلبك ويقهرك ويكون هلاكك وزوال ملكك على يده، اجتهد في البحث عن حاله ونصب عيوناً ووكّل جماعة لتعرف أحوال الحبالي، فكان يذبح أبنائهم (٣) ويستحيي نسائهم على ما نطق به القرآن في قوله تعالى: ﴿ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ أَبْنَاءَهُمْ

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) في (م): (أبناء بني إسرائيل).

وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ ﴾ [القَصص: ٤]؟ فكيف يُحمَل خوفه على خوف آبائه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الغفلة أو قلَّة الإنصاف؟

فإنْ قيل: كيف حال حدود الزناة والمحاربين والسُّرَّ اق وغيرهم من الجناة في حال الغيبة، أهي ساقطة عن هؤلاء الجناة أم ليست ساقطة عنهم، بل استحقاقها ثابت؟ إنْ قلتم بالأوَّل فذلك نسخ الشرع، وإنْ قلتم بالثاني فمن يقيمها؟

قلنا: هي باقية في جنبة مستحقيها غير ساقطة، فمهما ظهر الإمام وهم باقون أقامها عليهم عند قيام البيّنة أو حصول الإقرار من جهتهم على ما هو مشروع، وإنْ لم يكونوا باقين وفاتت إقامة الحدود عليهم بموتهم، فاللائمة في فواتها على من أخاف الإمام وأحوجه إلى الاستتار (۱)، وليس في هذا نسخ إقامة الحدود، لأنَّ إقامتها إنَّما تجب مع التمكُّن وزوال المنع. ثمّ نقول للمخالف: ما حكم الحدود التي تُستَحقُّ في الأحوال التي لا يتمكَّن فيها أهل الحلِّ والعقد من نصب إمام واختياره؟ ونلزمه مثل ما ألزمناه، فأيُّ شيء قاله في التفصي والجواب فهو جوابنا.

فإنْ قيل: ما الطريق إلى معرفة أحكام الشرع في حال غيبة الإمام؟ إنْ قلتم: لا طريق إليها، كان ذلك حكماً منكم بأنَّ الناس في حيرة وضلالة، وأنَّ أحكام الشرع مهملة معطَّلة في أحوال الغيبة، إذ لا طريق إلىٰ...(١) الكتاب السُّنَّة والإجماع كان في ذلك التصريح بالاستغناء عن الإمام...(١) ذلك مبطل فولكم: إنَّ أحكام الشرع تُؤخَذ وتُتلقَّىٰ منه، وأنَّه حافظ للشرع.

<sup>(</sup>١) كذا في النسختين.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٤) (ذلك مبطل) ليس في (م).

قلنا: ... (۱) الشرع منصوص المرويَّة عن النبيِّ وعن الأئمَّة من بعده قولاً أو والأئمَّة من ولده، والنصوص المرويَّة عن النبيِّ الله وعن الأئمَّة من بعده قولاً أو فعلاً، وقد بيَّنوا ذلك وأوضحوه، ولم يتركوا شيئاً لا دليل عليه، كلُّ ذلك مستند إلى تنصيص الله تعالى الرسول الله ووصوله منه إلى الأئمَّة القائمين مقامه بعده، والإجماع الذي هو مشتمل على قول المعصوم في الجملة من غير احتياج إلى العلم بعينه أي بالعلم بكون الإجماع حجَّة غير محتاج إلى العلم بعين المعصوم، بل إذا عُلِم أنَّ فيها بين المجمعين معصوماً على الجملة كفى ذلك في العلم بكون الإجماع حجَّة، فعلى هذا لا يلزم كون الناس في الحيرة والضلالة في حال الغيبة، ولا يلزم أيضاً الاستغناء عن الإمام في معرفة أحكام الشرع؛ لأنَّ أحد الطُّرُق إليها الإجماع، وقد بيَّناً وجه كونه حجَّة دخول قول الإمام فيها بين أقوال المجمعين وما نعرف منها من غير هذا الطريق، فإنَّا إنَّها نثق بوصول جميع ذلك إلينا بكون الإمام المعصوم من وراء غير هذا الطريق، فإنَّا إنَّها نثق بوصول جميع ذلك إلينا بكون الإمام المعصوم من وراء ومتى وقع فيه خلل أو انقطع النقل بالكليَّة وجب عليه الظهور وإظهار ما عنده فيه.

وذكر الشيخ السعيد أبو جعفر في (التمهيد) أنَّ سيِّدنا المرتضىٰ (قدَّس الله روحيهما) كان يذكر كثيراً أنَّه لا يمتنع أنْ يكون هاهنا أُمور كثيرة غير واصلة إلينا علمها مودع عند الإمام وإنْ كتمها الناقلون، ولا يلزم مع هذا سقوط التكليف عن الخلق، لأنَّه إذا كان سبب الغيبة خوفه مَّن أخافه فمن أحوجه إلىٰ الاستتار أتىٰ من قِبَل نفسه في فوت ما يفوته من الشرع، كما أنَّ ما يفوته من اللطف بتصرُّف الإمام أتىٰ فيه من قِبَل نفسه (٢).

(١) بياض في نسخة (ج) بمقدار نصف سطر تقريباً، و(قلنا... الشرع) ليس في (م).

<sup>(</sup>٢) النسخة المطبوعة لكتاب تمهيد الأُصول للشيخ الطوسي ناقصة، وليس فيها المطلب المذكور أعلاه، قال المصحِّح لكتاب التمهيد في (ص ٤٠٣): (فبقي الفصلان الأخيران ولم أظفر علىٰ نسخة أُخرىٰ لتكميل ما سقط منه).

قال الشيخ: واعترضنا على هذا في كتاب (العدَّة في أُصول الفقه)، وقلنا: هذا الجواب صحيح، لولا ما نستدلُّ في أكثر الأحكام على صحَّته بإجماع الفرقة، فمتى جوَّزنا أنْ يكون قول الإمام خلافاً لقولهم ولا يجب ظهوره، جاز لقائل أنْ يقول: ما أنكرتم أنَّ قول الإمام خارج عن قول من يتظاهر بالقول بالإمامة ومع هذا لا يجب عليه الظهور لأنَّهم أتوا من قِبَل نفوسهم؟ فلا يمكن الاحتجاج بإجماعهم أصلاً".

اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يقول: مرادي بقولي: لا يمكننا الاحتجاج بإجماعهم، أنَّه لا يمكننا أنْ نعلم إجماعهم حتَّىٰ يحتجَّ به، ولئن قال ذلك، فالجواب عنه أنَّ تجويزنا لكون قوله عَلاَ الله علماً لقولهم في حكم بعض المسائل، لا يمنع من علمنا

<sup>(</sup>١) تمهيد الأُصول في علم الكلام، النسخة المطبوعة ناقصة.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات، وكلمة (المسألة) ليست في (ج).

بموافقة قوله لأقوالهم فيما يوافقهم فيه، ألا ترى أنَّ علمنا زائداً على التجويز بأنَّ الشافعي يخالف أبا حنيفة في التسمية في الصلاة وفي إفراد الإقامة وفي نكاح المرأة البالغة الرشيدة بغير وليِّ، لا يمنعنا من علمنا بموافقتهما فيما اتَّفقا فيه من المسائل كوقوع التطليقات الثلاث دفعة واحدة، ووقوع الطلاق المعلَّق بشرط عند حصول شرطه، وتحليل الفقاع، وغيرها ممَّا اتَّفقا عليه؟ كذلك في مسألتنا تجويزنا لكون قول الإمام عليه خالفاً لقول باقي الطائفة في حكم بعض المسائل لا يمنعنا من العلم بموافقة قوله لأقوالهم فيما يوافقهم فيه، فيمكننا أنْ نعلم إجماع الطائفة التي يشتمل أقوالهم على قول الإمام، إذ التجويز المشار إليه لا يمنع من هذا العلم على ما بيَّنَاه.

وإذا انكشف أنَّ حصول هذا العلم غير ممتنع وأنَّ التجويز الذي ذكره بِللهُ لا يمنع منه، ففي الموضع الذي لا يحصل لم يُحتجّ بإجماعهم، فظهر أنَّ الذي ذكره السيِّد غير مقدوح فيه بها أورده الشيخ (قدَّس الله روحه).

ولكنّه يمكن أنْ يقال للسيِّد عَلِيْ اللهِ عَيْره على ما ذكرت يتَّجه عليه كون من فاته عند الإمام بحيث لا يطَّلع عليه غيره على ما ذكرت يتَّجه عليه كون من فاته اللطف بمعرفة ذلك الحكم الشرعي والعمل به معذوراً في فوات لطفه ذلك، وأنْ يسقط التكليف في ذلك الحكم عنه، لأنّه وإنْ جنى بها أحوج الإمام إلى الاستتار وأتى من قِبَل نفسه في فوات انتفاعه به...(۱) ذلك الحكم، ولا جناية له في فوات ذلك الطريق، وهو نقل الناقلين...(۱) ذلك الحكم أو غفلتهم وتوانيهم عن نقله، فهب أنّه أفسد وسدَّ على...(۱) معرفة ذلك الحكم، فإنَّ الواجب في

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

حكمة المكلّف الحكيم واللّائق برأفة الرؤوف الرحيم...(') من الطريق الآخر('')، بأنْ يُقوِّي دواعي الناقلين إلى نقل ذلك الحكم، ليكون قد ألزمه الحجَّة أو يُسقِط عنه التكليف فيه، فعلى هذا إنَّما لا يجب تقوية دواعي الناقلين وحلُّهم بالطريق الموافق للحكمة على النقل في حال يتمكَّن الإمام من إظهار ما عنده من الحقّ، فأمَّا في الحال التي لا يتمكَّن الإمام فيها من ذلك فإنَّه يجب تقوية دواعي الناقلين وحملهم على النقل بالطريق الذي ذكرناه، وعلى هذا التقرير لا يمكن تجويز ما جوَّزه على النقل بالطريق الذي ذكرناه، وعلى هذا التقرير لا يمكن تجويز ما جوَّزه على النقل بالطريق الذي ذكرناه، وعلى هذا التقرير لا يمكن تجويز ما جوَّزه على النقل بالطريق الذي النقل بالطريق الذي ذكرناه، وعلى هذا التقرير الم يمكن تجويز ما

فإنْ قيل: هب أنَّ سبب استتار الإمام وغيبته عن الأعداء خوفهم منهم، في سبب غيبته واستتاره عن أوليائه المعتقدين لوجوده وإمامته وفرض طاعته؟ قلنا: قد قيل في ذلك وجوه:

منها: أنَّ السبب هو خوفه من إشاعة خبره سروراً بمكانه، فيُؤدِّي ذلك إلى انتشار خبره والخوف من أعدائه.

ولكن هذا الوجه ضعيف؛ لأنَّ هذا وإنْ كان جائزاً على بعضهم، فلا يجوز على جميعهم، إذ فيهم من المحصِّلين وأصحاب الآراء الصائبة من لا يخفى عليهم ضرر الإشاعة، فكيف يُخبِرون بمكانه؟

وذكر الشيخ (رفع الله درجته) في تضعيف هذا الجواب وجهاً آخر، وهو قوله: على أنَّه يلزم عليه أنْ يكون شيعته عُدِمُوا الانتفاع به على وجه لا يمكنهم تلافيه، لأنَّه إذا كانت العلَّة في ذلك ما عُلِمَ من حالهم، فليس في مقدورهم إزالة ذلك.

وهذا غير مستقيم، لأنَّ الصحيح الذي يُذهَب إليه أنَّ خلاف المعلوم

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمة.

<sup>(</sup>٢) (من الطريق الآخر) ليس في (م).

مقدور، فكيف يصحُّ أنْ يقول: إذا كانت العلَّة في ذلك ما عُلِمَ من حاله فليس في مقدورهم إزالة ذلك(١٠)؟

ومنها: أنَّ سبب استتاره عن الأولياء راجع إلى الأعداء، وهم الذين خوَّ فوا شيعته الانتفاع به.

وهذا الوجه أيضاً ليس بصحيح؛ لأنّه لو كان ذلك للزم سقوط التكليف الذي الإمام لطف فيه عنهم؛ لأنّه إذا استتر عن الشيعة لعلّة لا ترجع إليهم، ولا يتمكّنون من إزالتها ورفعها، لم يكونوا مزاحي العلّة، فيجب سقوط التكليف الذي وصفناه عنهم.

وبعد فإنَّ الخوف من الأعداء إنَّما يمنع من الظهور الكلِّي ولا يمنع من ظهوره على وجه الاختصاص لشيعته المعتقدين لإمامته وفرض طاعته. وليس لأحدٍ أنْ يقول: الظهور على هذا الوجه لا فائدة فيه...(١) لأنَّه يلزم عليه عدم انتفاع الشيعة بالأئمَّة الذين كانوا بعد أمير المؤمنين عُلاَيْتُلا إلىٰ...(١) كانوا يتصرَّفون تصرُّف الأئمَّة.

ومنها: إنْ قيل: أوَّلاً نحن لا نقطع علىٰ أنَّه عَلَيْكُ لا يظهر... (أ) وإنَّما يعلم كُلُّ واحدٍ منهم حال نفسه دون غيره، ولكن من لا يظهر له منهم فإنَّ سبب عدم ظهوره عَلَيْكُ راجع إليه، ولا يلزمنا معرفة ذلك السبب بعينه في حقِّ الغير، بل يكفينا أنْ نعلم أنَّ مع بقاء التكليف واستمرار غيبته عنه لا بدَّ من أنْ يكون ذلك بسبب راجع إليه دون غيره وإنْ لم نعلم مفصَّلاً، علىٰ ما نقوله [في] بعض

<sup>(</sup>١) تمهيد الأُصول في علم الكلام، النسخة المطبوعة ناقصة.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات، وكلمة (إلىٰ) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

المخالفين الذين نظروا في الأدلَّة الصحيحة فلم يحصل لهم العلم: إنَّه لا بدَّ من أنْ يكونوا أخلُّوا بشرط من شروط النظر وإنْ لم نعلم ذلك مفصَّلاً، وإذا كان كذلك ففي وسعهم إزالة السبب الراجع إليهم، فيجب أنْ يزيلوه ليظهر لهم.

فإنْ قيل: إذا لم يتعيَّن ذلك السبب فكيف يزيله؟ وكيف يكون مكلَّفاً بإزالة شيء معيَّن وهو لا يعرفه بعينه؟ وهل هذا إلَّا كتكليف ما لا يُطاق؟ إذ التكليف مع فقد العلم بها كُلِّف يكون جارياً مجرىٰ التكليف مع فقد القدرة في القبح.

قلنا: إنَّا لا يتعيّن لغيره، فأمّا ذلك الإنسان الذي لم يظهر له فإنّا يجب أنْ يعلمه بعينه فيزيله، أو يعلم انحصار ما يتصوَّر أنْ يكون سبباً في أشياء معيّنة، فيجتهد في إزالة جميع ذلك ورفعها. ومثل هذا السؤال يتوجّه علينا كلّنا إذا قلنا في المخالفين الذين نظروا في الأدلّة الصحيحة فلم يحصل لهم العلم: إنّهم أخلُوا بشرط من شروط النظر، بأنْ يقال: فها ذلك الشرط؟ عينوه حتّى يتدراكه المخالف ويتلافاه ويزيل الخلاف الذي وقع منه في الأوَّل، وإلّا كان تكليفه إزالة الخلل الواقع منه تكليفاً لما لا يعلمه وجارياً مجرىٰ تكليفه مع فقد القدرة، ولا جواب عنه إلَّا مثل ما ذكرناه بأنْ نقول: ذلك الخلل إنّا لا يتعيّن لنا، فأمّا معيّنة مفصّلة، فيلزمهم معاودة النظر مع مراعاة تلك الشروط والتحرُّز من معيّنة مفصّلة، فيلزمهم معاودة النظر مع مراعاة تلك الشروط والتحرُّز من الخلل في شيء منها ليحصل لهم العلم. وهذا الوجه الثاني الذي هو العلم بانحصار الشروط هاهنا والأسباب هناك في أمور معيّنة قد يستوي فيها المخلُّ وغيره.

وأقوىٰ ما قيل في ذلك: إنَّ الإمام إذا ظهر لا يُعلَم شخصه وأنَّه الإمام

ضرورةً، وإنَّما يُعلَم بضرب من الاستدلال...(۱)، فالمعلوم من حال من لم يظهر له أنَّه لا ينعم النظر في المعجز، ولا يحصل له العلم...(۱)، كلُّ ذلك ممَّا يشيع خبره فيُؤدِّي إلىٰ ما مضىٰ.

فإنْ قيل: فهذا الوليُّ لا يعلم ما قصّر ... (٣) من النظر فيستدركه.

قلنا: قد ذكرنا الجواب عن هذا السؤال قبيل هذا، ونزيد هاهنا: ... (3) والوليُّ إذا علم أنَّ الإمام لا يظهر، وعلم أنَّه لا بدَّ أنْ يكون سبب استتاره عنه أمراً راجعاً إليه لا إلى غيره، فلا بدَّ من أنْ يعلم أنَّ ذلك لتقصير وقع منه، فيلزمه معاودة النظر فيها يوجب الالتباس، ويجتهد غاية الاجتهاد في تحصيل المعرفة بالفرق بين الممكن والمعجز حتَّىٰ لا يشتبه عليه شيء من ذلك كها قلناه فيمن أخلَّ بشرط النظر الموجب للعمل، وأنَّ عليه معاودة النظر ومراعاة سائر شروط النظر له.

فإنْ قيل: لو كان الأمر على ما قلتم لما علم شيئاً من المعجزات، وفي ذلك الحكم بأنَّه لا يعرف النبوَّة وصدق الرسول، وفي ذلك خروجه عن الإسلام.

قلنا: لا يلزم ذلك من حيث إنّه غير ممتنع دخول الشبهة في نوع من المعجزات دون نوع، فلا يجب إذا دخلت الشبهة في بعضها أنْ تدخل في جميعها، فعلىٰ هذا لم يمتنع أنّه لم يدخل عليه شبهة في المعجز الدالِّ علىٰ النبوَّة، فحصل لهم العلم بالنبوَّة، وما يظهر علىٰ يد الإمام يكون أمراً يجوز دخول شبهة عليه في كونه معجزاً، وفي إمامة من ظهر علىٰ يده وإنْ كان عالماً بالنبوَّة.

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

فإنْ قيل: فيجب في حكمته تعالىٰ أنْ يُظهِر علىٰ يد الإمام المعجز من النوع الذي أظهره علىٰ النبيِّ حتَّىٰ لا يدخل عليه فيه شبهة.

قلنا: إظهار المعجزات ونصب الأدلَّة بحسب اقتراح المقترحين غير واجب، وإنَّما الواجب إظهار ما يكون معجزاً، ونصب ما يكون دليلاً في الجملة، وهذا متَّفق عليه بيننا وبين خصومنا، وعلى هذا لم يجب الله تعالى المقترحين على الرسول بقولهم: ﴿ لَنُ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعاً ۞ أَوْ تُسْقِطَ تَكُونَ لَكَ جَنَّةُ مِنْ نَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الْأَنْهَارَ خِلَالهَا تَفْجِيراً ۞ أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفاً ﴾ [الإسراء: ٩٠ - ٩٢] إلى ما التمسوه واقترحوه.

يُبيِّن ما ذكرناه أنَّ في تحصيل العلم المطلوب بالنظر في الدليل الذي يدخله شبهة، معجزاً كان أو غيره، زيادة مشقَّة، فتكون في مقابلتها زيادة ثواب. ثمّ ولعلَّ في إظهار ذلك النوع من المعجز مفسدة لغير ذلك الوليِّ، فلا يجب، بل لا يجوز إظهاره.

وجميع ما ذكرناه في الجواب عن هذا السؤال ممَّا يذهب إليه محقِّقو مخالفينا من المعتزلة ويقرُّون به.

فإنْ قيل: يلزم على هذا أنْ يكون كلُّ وليٍّ لم يظهر له الإمام مقيهاً على كبيرة لكان هذا التقصير، فيُؤدِّي إلى إلحاقه بالعدوِّ...(۱) كون ذلك التقصير كبيرة وإلحاق الوليِّ المقصِّر بالعدوِّ، وذلك لأنَّه في الحال ما...(۱) على نفسه، وإنَّما هو مقصِّر في تحصيل بعض العلوم تقصيراً صار سبباً في أنَّ من علم من...(۱) إلىٰ مقصِّر في تحصيل بعض العلوم تقصيراً صار سبباً في أنَّ من علم من...(۱)

<sup>(</sup>١) نقص في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) نقص في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) نقص في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

الشكّ في عين الإمام مستقبلاً، وذلك غير حاصل في الحال، فلا يلزم أنْ يكون بمنزلة ما يُؤدِّي...(١) غير أنَّه خطأ على كلِّ حالٍ، وإنْ لم يكن كفراً ولا كبيرةً، والعدوُّ بخلاف ذلك، لأنَّه يعتقد في الحال نفيه وإمامته، وذلك من أكبر الكبائر، وكان بذلك مفاوقاً للوليِّ. يُوضِّح ما ذكرناه أنَّ أحداً لو اعتقد في القادر بقدرة أنَّه يصحُّ منه الاختراع، كان هذا الاعتقاد جهلاً [و]خطأً قبيحاً، ولكنَّه لا يكون كفراً، وإنْ علم تبارك وتعالى أنَّه لو ظهر نبيُّ يدعوه إلى التصديق به، وجعل معجزه اختراعاً يظهر على يديه، فإنَّ ذلك المعتقد لا بدَّ من أنْ لا يُصدِّقه ولا يؤمن به مع اعتقاده المتقدِّم، ويمكن أنْ يقدم على قتله وذلك يكون كفراً، ومع هذا لا يلزم أنْ يكون كفراً، والله على منه في الحال، وإنْ ما هو كفر لم يقع منه في الحال، وإنْ ما هو كالسبب له من الاعتقاد الفاسد حاصلاً.

فإنْ قيل: ما تقولونه من أنَّ سبب استتاره عن الوليِّ تقصير الوليِّ فيها ذكرتموه، حتَّىٰ علم تعالىٰ من حاله أنَّه إذا ظهر الإمام وأظهر معجزاً يشكُّ في ذلك المعجز وفي كونه إماماً، والشكُّ في ذلك كفر لا يستقيم ولا يستمرُّ علىٰ أصلكم، وما تذهبون إليه من المنع من الارتداد وأنَّ من عرف الله بصفاته وعرف توحيده بالتهام وعدله والنبوَّة والإمامة لا يجوز أنْ يكفر، وأنَّه لا بدَّ أنْ يوافي بالإيهان.

قلنا: الشكُّ في المعجز الذي يظهر على يد الإمام لا يقدح في علمه بأنَّ الإمام إنَّما هو ابن الحسن العسكري عُلَيْتُلا على الجملة، وإنَّما تأثيره في أنَّ من علمه على الجملة هل هو هذا الشخص أم لا؟ والشكُّ في ذلك ليس كفراً، ألا ترى أنَّه يشكُّ في أنَّه هل هو الإمام أو ليس هو الإمام فيطلب ظهور المعجز عليه؟ ولا يكون شكُّه بذلك كفراً، وإنَّما الذي يقدح في إيمانه الشكُّ فيما علمه على الجملة أنَّ الإمام إنَّما هو ابن الحسن العسكرى عُلليًلا، وذلك ممَّا لا يجوز وقوعه منه.

<sup>(</sup>١) نقص في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

واعلم أنَّا إنَّا نحتاج إلى إيراد هذه الوجوه في سبب استتاره عن الوليِّ إذا سلَّمنا أنَّ انتفاع الوليِّ بلطف الإمامة يفوته بغيبة الإمام واستتاره عنه، فأمَّا إذا لم نُسلِّم ذلك وقلنا: إنَّ الوليَّ منتفع بلطف الإمامة في حال غيبة الإمام كانتفاعه به في حال ظهوره، فلا يلزمنا إيراد شيء من هذه الوجوه...(١) بلطف الإمامة(٢) في حال غيبته، حاصل كحصوله في حال ظهوره قول صحيح قويُّ... (") إنَّما هم الذين (١٠) علموا بالدليل وجوده وإمامته وفرض طاعته، وأنَّه لا بدَّ له من خروج...(٥) ولا يتعيَّن(١) لهم ذلك الوقت؛ لأنَّ كلُّ ما نُقِلَ وروى في أشراط ظهوره وعلامات ظهوره منقول عن [التواتر](٧) والآحاد، ولا يكون معهم شكٌّ وريب في ذلك، ومن [كان] كذلك لا بدَّ من أنْ يكون خائفاً عند اقترافه معصية عرفه عليها من أنْ يطَّلع عليها الإمام، إمَّا بمشاهدة أو بإقامة بيِّنة عنده، فيقيم عليه ما يستحقُّه من التأديب والحدِّ، ويكون خوفه من ذلك بأحد وجهين: إمَّا بالظهور العامِّ لجميع الخلق على ما هو موعود في حقِّه غَاليناً ، وإمَّا بظهوره خاصَّة لإقامة حدِّ الله عليه، إذ لو ظهر له خاصَّة لما أمكنه مقاومته والامتناع ممَّا يريده من إقامة الحدِّ عليه، ولا يستجيز أيضاً مخالفته وأنْ لا ينقاد له وإنْ فرضنا قدرته علىٰ ذلك، إذ لو استجاز ذلك لخرج عن الولاية إلىٰ العداوة، ولما كان وليًّا بل عدوًّا، فتحقَّق بها بيَّنَّاه أنَّ الوليَّ لا يفوته الانتفاع بلطف الإمامة في حال غيبة

(١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) (بلطف الإمامة) ليس في (م).

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٤) (إنَّما هم الذين) ليس في (م).

<sup>(</sup>٥) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٦) (ولا يتعيَّن) ليس في (م).

<sup>(</sup>٧) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمة، و(عن... والآحاد) ليس في (م).

الإمام، بل لو قيل: إنَّ خوفه من تصرُّف الإمام في حال غيبته يكون آكد منه في حال ظهوره لكان قويًّا ظاهراً لكلِّ أحدٍ، وإذا كان كذلك فمن يكون منزله ومقامه بعيداً من ذلك الموضع لا يكون خوفه منه ومن تصرُّ فه كخوف من يكون في جواره وبالقرب منه، وليس كذلك إذا كان غائباً مستتراً، لأنَّ كلَّ أحدٍ من أوليائه يُجوِّز أنْ يكون هو عَلَيْكُلُ في أقرب الأماكن إلى مقامه ومنزله، فيكون خوفه آكد وأقوى من هذا الوجه.

ولا يُعترَض علىٰ ما قلناه من أنَّ خوف أوليائه من تصرُّ فه حاصل في حال غيبته كحصوله في حال ظهوره بها نراه في بعض المدَّعين لولايته، من إقدامهم علىٰ المعاصي، واقترافهم السيِّئات، مع ظهور أمارات عدم الخوف منه فيهم، لأنَّه إنْ تحقَّق أنَّهم لا يخافون من تصرُّ فه جملةً، كشف ذلك من أنَّهم لا يعتقدون ما ذكرناه من وجوده وإمامته وفرض طاعته، بل ولا يُجوِّزون ذلك، إذ لو كان معهم شكُّ في ذلك وتجويز له لكانوا خائفين بعض الخوف، فعدم خوفهم جملةً يدلُّ علىٰ أنَّهم يعتقدون نفي إمامته وفرض طاعته، فهم أعداؤه لا أولياؤه، وإنَّها ينافقون بإظهار ولايته، ما هذا إلَّا كها إذا علمنا من حال أحد أنَّه لا يخاف من العقاب جملةً، في أنَّ ذلك يكشف عن أنَّه لا يقرُّ بالعقاب ولا يعتقده.

فإنْ قيل: كيف يُتصوَّر اطِّلاع الإمام علىٰ ما يفعله هذا الوليُّ في حال غيبته حتَّىٰ يخاف الوليُّ من ذلك الاطِّلاع؟

قلنا: كما يُتصوَّر في حال ظهوره...(۱) عليه، إمَّا بأنْ يشهده فاعلاً للمعصية، أو بإقراره على نفسه بها، أو بإقامة البيِّنة عليه...(۱)، وكلُّ ذلك ممكن في حال الغيبة.

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

واعلم أنَّ الخصوم يرومون القدح في وجود صاحب الزمان بإظهار التعجُّب في ذلك من وجوه:

منها: خفاء ولادته على الخلق، حتَّىٰ أهل أبي محمّد الحسن بن عليٍّ...(') وبني عمِّه وأوليائهم وأعدائهم في وقته إلى هذه الغاية، حتَّىٰ('') يوافق الإماميَّة غيرهم في هذه الدعوىٰ، هذا على إنكار جعفر بن عليٍّ، أخي أبي محمّد الحسن، على دعوىٰ الإماميَّة، أنَّ لأخيه أبي محمّد ولداً، وحوزه ('') ميراثه ورفعه خبر المدَّعين لذلك السلطان، حتَّىٰ حثَّه وبعثه على حبس جواريه واستبراء حالهنَّ في الحمل، فلم يظهر لواحدة منهنَّ هل ('')، ويُؤكِّدون ذلك بأنَّ أبا محمّد الحسن بن عليً الميناً أوصىٰ في وقوفه وصدقاته وإمضائها على شروطها إلى والدته المكنَّاة بأمِّ الحسن، ولم يذكر في وصيَّته تلك ولداً له موجوداً ولا منتظراً.

ومنها: استتاره من جميع الناس حتَّىٰ لا يعرف أحد مكانه ومستقرَّه، ولا يأتي عنه خبر ولا يُعرَف [له] أثر، ولا يدَّعي عدل من الناس لقائه، ويزعمون أنَّ هذا خارج عن المعهود، وإذا لم تجرِ العادة لأحد من الناس بذلك فإنَّ كلَّ من اتَّفق له الاستتار عن ظالم أو عدوِّ، لخوف منه علىٰ نفسه أو لغير ذلك من الأغراض، لا يخفىٰ علىٰ جميع الخلق مكانه في مدَّة استتاره، بل لا بدَّ من أنْ يعلم ذلك بعض أقربائه وأصدقائه، إمَّا برؤيتهم له، أو بها يأتي إليهم من الخبر عنه.

ومنها: طول عمره وبقائه، فإنَّ ما يقوله الإماميَّة في ذلك خارج عن المعهود والمعتاد، ثمّ طول استتاره فإنَّه أيضاً غير معهود، إذ كلُّ من يستتر عن

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

<sup>(</sup>٢) في (ج): (حتَّىٰ لم).

<sup>(</sup>٣) في (م): (وجوَّزه).

<sup>(</sup>٤) نقص بمقدار صفحتين في نسخة (م)، والنقص في التصوير لا في الأصل.

۱۰۲ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣) ظالم أو عدوً له يقصر مدَّة استتاره و لا تطول و لا تبلغ عشرين سنة فضلاً عمَّا زاد عليها.

والجواب: أنَّ التوصُّل إلىٰ إبطال المذاهب بالتعجُّب عنها رأس مال من لا حجَّة معه، لأنَّ ما دلَّ عليه الدلالة القاطعة لا يبطل بأنْ يُتعجَّب منه، ألا ترىٰ أنَّ ما علمناه من ثبوت صانع حكيم عليم حليم، غير جسم ولا عرض، ولا شبيه شيء، ولا داخل العالم ولا خارجه، ولا ممازج به ولا مباين عنه، بالأدلَّة القاطعة لا يبطل بتعجُّب المجسِّم والمشبِّه منه، وقوله: كيف يُتصوَّر وجود شيء لا يكون داخل العالم ولا خارجه ولا ممتزجاً ولا مبايناً عنه؟ وعلىٰ هذا قيل: الدليل يعمل داخل العالم ولا خارجه ولا مجيبة التي لم يكن لها نظير ولم يوجد مثلها، كيف والأمر بخلاف ذلك؟ ...(١) العجيبة التي لم يكن لها نظير ولم يوجد مثلها، كيف والأمر بخلاف ذلك؟ ...(١) فعجيب، إذ ليس هو مخالفاً لحكم العادات، بل قد اتَّفق مثل ذلك في الأنبياء وفي الملوك...(١) لأسباب تقتضيه:

وأمَّا في الأنبياء فولادة إبراهيم الخليل عَليَّلاً، فإنَّما كانت مخفيَّة عن أهل زمانه إلى حين ترعرعه وبلوغه، يدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَباً قَالَ هَذَا رَبِيِّ ... ﴾ الآيات [الأنعام: ٧٦]، لأنَّ هذا الكلام كلام من لم يكن رأىٰ قبل ذلك ما رآه في تلك الحالة. وولادة موسىٰ بن عمران عَليَّلاً، علىٰ ما نطق به القرآن من إخفاء أُمِّه ولادته، حتَّىٰ ألقته في اليمِّ.

وأمَّا في الملوك فولادة كيخسرو بن سياوخش بن كيقاوس مَلِك الفرس، وما كان من ستر أُمِّه حبلاً وإخفاء ولادتها لكيخسرو، وأُمُّه هذه كانت بنت أفراسياب مَلِك الترك، فخفي أمره مع الجدِّ الذي كان من جدِّه كيقاوس المَلِك

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

(٤٢) المنقذ من التقليد ...............

الأعظم في البحث عن أمره والطلب له، فلم يظفر به مدَّة طويلة، وإخفاء ولادته وسبب إخفائه معروف عند علماء الفرس ومؤرِّخيهم، وأورده محمَّد بن جرير الطبري في تأريخه (۱).

وأمًّا في السوقة فنظيره يكثر.

#### [أسباب كتمان الولادة]:

والأسباب التي تقتضي كتمان الحبل والولادة كثير:

فمنها: أنْ يستسرَّ الرجل من زوجته بشري جارية فتحمل منه، فيكتم ذلك كلَّ من يُخاف منه أنْ يذكره، ويخفيه عمَّن لا يأمن عليه من إذاعة الخبر به، لئلَّا يُؤدِّي ذلك إلى وقوع وحشة بينه وبين زوجته وإثارة ضرر يعسر دفعه، فتلد الجارية وينشأ الولد ولا علم لأحد من أهل الرجل وأقربائه وأصدقائه بذلك، ويمضي على ذلك زمان طويل إلى أنْ يزول خوفه من الإخبار عنه، فيذكر ولده ويُعرِّف حاله أقربائه وأصدقائه، وربَّما يستمرُّ ذلك الإخفاء إلى عضور وفاته فيقرُّ به حينئذٍ، تحرُّزاً من تضييع نسبه، ورغبةً في وصوله إلى مستحقِّه من ميراثه.

ومنها: خوف الرجل على ولده من بني عمِّه وأقربائه بأنْ يُهلِكوه طمعاً منهم في ميراثه إذا لم يكن له ولد، فيُخفي ولادته ووجوده إلى أنْ يزول خوفه، ويتمكَّن من إظهاره على أمان منه عليه.

ومنها: رغبة الإنسان في مناكحة من لا يختار مناكحة من له ولد، فيُخفي ولادته ووجوده إلى أنْ يزول خوفه، ويظهر أنَّه لم يتعرَّض لنكاح قبله وأنَّه لا ولد له، وقد شوهد من فعل ذلك، وهذا في النساء أظهر منه في الرجال. ومن الملوك

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري (ج ١/ ص ٥٠٦).

من يُولَد له ولد، فلا يعلمه أحد حتَّىٰ ينشأ ويقرب من البلوغ، فيراه ويعلمه عند ذلك على الصورة التي تعجبه، وقد ذكر أهل السِّيرَ والآثار ذلك عن جماعة من ملوك الفرس والهند والروم والخلفاء وسطروا أخبارهم في ذلك...(١) لضرب من التدبير وخليفته وامتحان جنوده بذلك في طاعته، أنْ كانوا...(١) الأجنبيّ مع وجود ولده، ثمّ بعد ذلك يُظهِر أمر الولد إمَّا بأنْ يُرضي الجند بصرف...(١)، وإمَّا بعزل المستخلف عن المقام على وجه ينتظم به أمر الملك ويتمُّ معه تدبيره...(١) وتعداده، فليس خفاء الولادة بالعجب الذي لا يُعثَر له على نظير.

ثمّ وليس الأمر في خفاء ولادته ما تزعمه الخصوم ولا ينتهي إلى الغاية التي تدَّعيها من أنَّه لا يمكن تثبيتها وتصحيح انتسابه إلى الحسن بن عليٍّ للمَهْ الله بولده المهدي عَلَيْكا، وأنَّه أعلمهم وجوده ونصَّ لهم على إمامته من بعده، وبمشاهدة بعضهم له طفلاً في وبعضهم له يافعاً وشابًا كاملاً، وقد نقلوا جميع ذلك إلى شيعته من بعد أبيه، وكذا نقلوا ما كان يخرج من ناحيته من الأوامر والنواهي، والأجوبة عن المسائل، وتسليم الشيعة الحقوق إليه وإلى خواصّه، وقد أثبت أسامي جماعة من ثقاة الحسن بن عليٍّ بن محمّد عليه الإمامة عليه، ومشاهدتهم له عليه الإمامة عليه، ومشاهدتهم له عليه وذلك يُوجَد في كُتُب سلف أصحابنا الإمامية، خاصّة ما ذكره الشيخ السعيد المفيد (قدَّس الله روحه) في كتابه (الإرشاد في معرفة حُجَج

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٥) من هنا موجود في نسخة (م) أيضاً.

الله على العباد)(۱)، وكتابه المعروف بـ (الإفصاح في الإمامة)(٢) و(الغيبة)(١)، فمن أراد ذلك، فليطلبه من كتابيه المشار إليها(١).

فأمّا إنكار جعفر بن عليًّ أخي الحسن علىٰ الإماميّة في دعواها أنَّ لأخيه الحسن ولداً، وحوزه ميراثه، ورفعه لخبر المدّعين لذلك إلىٰ السلطان، وحمله علىٰ حبس جواريه واستبراء حالهنَّ في الحمل...(\*) شبهة، فضلاً عن الحجّة، لاتّفاق الأُمّة علىٰ أنَّ جعفراً لم يكن له...(\*) حقُّ ودعوىٰ باطل كان من جملة الرعيّة التي يجوز عليها الخطأ...(\*) الغلط ويُتوقَّع تعمُّد الباطل والضلال منها، وقد قصَّ الله في القرآن...(\*) يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الميّليّ من ظلم أخيهم يوسف عليلا، والقائهم إيّاه في الجبّ، وسعيهم في دمه بذلك، ثمّ بيعهم له بثمن بخس ونقضهم عهد أبيهم يعقوب بحفظه، ونبذهم عهده في حراسته، وتعمُّدهم عقوقه وإدخال الهم علىٰ قلبه بها صنعوه بأحبِّ ولده إليه، وتمويهم في دعواهم علىٰ الذئب أنّه أكله بها جاؤوا به علىٰ قميصه من الدم الكذب، هذا وهم أسباط علىٰ الذئب أنّه أكله بها جاؤوا به علىٰ قميصه من الدم الكذب، هذا وهم أسباط النبيّن، وأقرب الناس نسباً بعد أبيهم إلىٰ خليل الله إبراهيم عليناً ، فكيف يُتعجّب من وقوع مثل ذلك ممّن هو دونهم في الدّين والدنيا؟

و لا يُتصوَّر أَنْ يقول قائل: أيُّ غرضٍ كان له في ذلك؟ وأيُّ داعِ دعاه إلى

(١) الإرشاد (ص ٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) الإفصاح في إمامة أمير المؤمنين (ص ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للمفيد (ص ٩).

<sup>(</sup>٤) الظاهر أنَّ مراده من كتابيه المشار إليهما هما: (الإرشاد) و(الغيبة).

<sup>(</sup>٥) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٦) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٧) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٨) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

إنكار ولد لأخيه؟ وذلك لأنَّ أغراضه فيها فعله من ذلك أظهر من الشمس، من حوزه ميراثه مع كثرته، ودعوى مقامه الذي جلَّ قدره عند كافَّة الناس وخاصَّة عند شيعته، وصرف وجوه الشيعة إلىٰ نفسه، ونيله ما كان يصل إلىٰ أخيه من خُمُس الغنائم وكالة الأموال لإيصالها إلىٰ مستحقِّيها.

وما تعلُّق من تعلَّق بها روي من إنكار جعفر من وجود ولد لأخيه الحسن أو معاملته التي عملها في جحد وجود صاحب الزمان علي مع قيام الدليل بالاعتبار العقلي، وظهور الحجَّة السمعيَّة على وجوده وإمامته إلَّا كتعلُّق بعض البُله من الكفَّار في جحد نبوَّة نبيِّنا علي وإبطالها بإنكار عمِّه أبي لهب وإنكار أكثر ذوي نسبه من بني هاشم وبني أُميَّة صدقه في دعواه النبوَّة واجتهاعهم على عداوته وتجريدهم السيوف في حربه واجتهادهم في استئصاله وأتباعه، هذا مع الاضطرار بالمشاهدة إلى وجوده وظهور الأعلام الباهرة على نبوَّته علي وضيق الطريق في معرفة ولادة الحجَّة المهدي علي في البعد عن التحقيق، ومن تمسَّك الطريق في معرفة أو إثباته أو صحَّته أو فساده بمثل المتعلق بها جرى لجعفر بن في إنكار وجود خلف وولد لأخيه، وما كان من أبي لهب وشركائه في جحد نبوَّة النبيِّ غالبًلا، فإنَّه لقليل البضاعة.

وأمَّا ما ذُكِرَ من استبراء جواري الحسن بن عليٍّ عَلَيْهُ اللهُ... (١) وُلِدَ في حياة أبيه، على ما تواترت به رواة الشيعة، وإذا كان كذلك... (١) استبراء الجواري بعد وفاة سيِّدهنَّ لولا العناد والعصبية.

فَأُمَّا مَا يُولَد...(") من وصيَّة أبي محمّد الحسن بن عليٍّ إلى أُمِّه المكنَّاة بأُمِّ

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار نصف سطر.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

الحسن ﴿ فَي وقوفه وصدقاته ... (١) الأمر في جميع ذلك إليها دون غيرها، فضعيف وباطل أيضاً، وذلك لأنَّ غرضه عَلالتِلا ... (٢) ممَّا لا ينبغي أنْ يخفي على ذى لبِّ متأمِّل منصف، من حيث إنَّه كان فيها فعله إتمام مقصوده من ولادة ولده الحجَّة غَالِئًلا، وستر حاله عن سلطان الوقت ومتملِّك الأمر في زمانه، ومن يجرى مجراه ويسلك سبيله في إراقة دم من يخالف تلك الدولة ويدَّعي فيه أنَّه المستحقُّ للأمر دونهم، ولو ذكر في وصيَّته ولداً له وأسندها إليه لنقض بذلك غرضه، ولأبطل شفقته على ولده، ونظره في حقِّه وتدبيره أمره، خاصَّةً مع اضطراره عَلائِلًا إلى إشهاد خواصِّ دولة السلطان على نفسه في تلك الوصيَّة وإثبات حظوظهم فيها، وثبوت وصيَّته عند قاضي الوقت حراسةً لوقوفه وحفظاً لصدقاته، وكان عُلايتُلا جامعاً بين غرضين فيها فعله: حفظ الوقوف والصدقات، وإخفاء أمر الولد، ولعلُّه كان معظم غرضه هذا الأخير، إذ كفُّ بهذا التدبير اللطيف أعداءه وصدُّهم عن الاجتهاد والجدِّ في طلب ولده عَاليُّلا، وقد صنع الصادق جعفر بن محمّد المُهَاهُا ما يقرب من هذه على ما نظاهر به الخبر مراعاةً لجانب خَلَفه وولده القائم مقامه بعده موسىٰ بن جعفر المَهُ اللهُ وحراسته لمهجته، فعدل عن إفراده بالوصيَّة عند وفاته، وجعلها إلى خمسة نفر، أوَّلهم المنصور قدَّمه على جماعتهم، إذ كان سلطان الوقت، ثمّ صاحبه الربيع، ثمّ متولِّي القضاء في وقته، ثمَّ أُمُّ ولده حميدة البربريَّة، وختمهم بذكر ابنه موسىٰ بن جعفر ليحرس بذلك نفسه، ولم يذكر غيره من أو لاده، لعلمه بأنَّ فيهم من يدَّعي مقامه من بعده فيلتمس بإدخاله في وصيَّته، ولو لم يكن موسىٰ غُلالتُكل معلوم الوجود مشهور المكان، بل كان اتَّفق له من خفاء الولادة مثل ما اتَّفق لصاحب الزمان عُليُّنكُم، لما ذُكِرَ في وصيَّته أصلاً، ولاقتصر على ذكر غيره.

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات، وكلمة (وصدقاته) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

فإنْ قيل: في دعواكم غيبة إمامكم وبين غيركم من الفِرَق المنتسبين...(۱) حياة من سلف من أئمَّتكم وذويهم وبقائهم وغيبتهم كالسبأيَّة القائلين بأنَّ أمير المؤمنين عُللِيًّلًا لم يُقتَل وإنَّه حيُّ، والكيسانيَّة القائلين بحياة محمّد بن الحنفيَّة في جبال رضوى، والناووسيَّة المدَّعين لحياة الصادق جعفر بن محمّد للمَهُلًا، فإنَّه...(۱) هو حيُّ إلىٰ أنْ خرج بالسيف، والممطورة من الواقفيَّة الذين يدَّعون حياة موسىٰ بن جعفر للمُهُلًا وغيبته وأنّه هو الإمام المنتظر، والإسهاعيليَّة الذين يذهبون إلى حياة إسهاعيل، وإذا كانت هذه المذاهب والأقويل باطلة عندكم، وقولكم ومذهبكم في الغيبة نظير هذه المذاهب والأقوال، وجب أنْ يكون باطلاً، بل قول هؤلاء أقرب إلىٰ النفوس من قولكم، لأنَّ هؤلاء إنَّما يدَّعون حياة أشخاص وُلِدُوا ووُجِدُوا وعُلِمَ وجودهم ضرورةً ولم يشكَّ أحد في وجودهم، فيدَّعون بقاءهم وغيبتهم، وأنتم تدَّعون غيبة شخص لم يُرَ ولم يطلع أحد علىٰ فيدَّعون بقاءهم وغيبتهم، وأنتم تدَّعون غيبة شخص لم يُرَ ولم يطلع أحد علىٰ ولادة [و]وجوده، فقولكم أبعد.

قلنا: الفرق بيننا وبين من ذُكِرَ في السؤال من المنتمين إلى الشيعة أظهر من الشمس إذا تأمَّل الإنسان بعين الإنصاف، وذلك لأنَّ كلَّ فرقة من أُولئك الفِرَق يدَّعون ما عوين وعُلِمَ خلافه ضرورةً في وقته، ونحن من كان بعد ذلك الوقت، فإنَّه أيضاً يعلم خلاف ما يدَّعونه بالتواتر، إمَّا ضرورة إنْ كان العلم بمخبر الأخبار عن الوقائع والبلدان ضروريًّا، وإمَّا علماً لا يتخالجه شكُّ وريب، إنْ لم يكن العلم بمخبر الأخبار المشار إليها ضروريًّا، ألا ترىٰ أنَّ السبأيَّة يزعمون أنَّ مير المؤمنين عَلَيْكُل لم يُقتَل؟ وكلُّ من كان في ذلك الوقت في المسجد بالقرب منه عاين وشاهد ضربة اللعين ابن ملجم إيَّاه وعلم قتله له ضرورةً، ومن بعد عنهم، عاين وشاهد ضربة اللعين ابن ملجم إيَّاه وعلم قتله له ضرورةً، ومن بعد عنهم،

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمتين.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

وكذا من جاء بعد ذلك العصر، فإنَّه علمه بنقل المتواترين إليهم، كما علموا موت النبيِّ في . وغير السبأيَّة من الفِرق المذكورة يدَّعون حياة قوم علم كلُّ من حضرهم عند وفاتهم موتهم بالضرورة، إذ الموت ممَّا يمكن ويُتصوَّر أنْ يُعلَم ضرورةً عند ظهور علاماته، من لم يحضرهم عند وفاتهم فإنَّه علم موتهم بنقل المتواترين إليهم، كما علموا موت آبائهم وأسلافهم، وموت النبيِّ في كذلك. ثمّ وقول الكيسانيَّة يبطل من وجه آخر، وهو ادعائهم إمامة من لم يكن مقطوعاً على عصمته بالاتفاق، وليس كذلك ما نقوله، لأنَّ خلاف...(۱) بالتواتر لأنَّا نقول بوجود صاحب الزمان وولادته، وخلاف ذلك هو...(۱) ممَّا لا يُشاهَد ولا يُعايَن ولا يُعلَم ضرورةً، بليٰ ثبوت الولادة ممَّا يُشاهَد، فأمَّا نفيها فليس بمُشاهَد، فأين قولنا من أقوال هؤ لاء...(١).

فأمًا ما أُورد في آخر السؤال من أنّكم تدّعون ولادة شخص لم يطّلع على ولادته...('') ما سبق من السبب في خفاء ولادته، وبيّنًا أنّ ذلك غير منكر، بل هو ميًا يمكن أنْ يكون...('') الإمكان قد ثبت وتحقّق في الأنبياء والملوك والعامّة أيضاً. وأشرنا إلى ما يُبطِل قول من قال: إنّه لم يرَه أحد بأنْ ذكرنا أنّ جماعة من ثقاة أبيه شاهدوه طفلاً وشابًا كاملاً، وأنّه كان يخرج من ناحيته التوقيعات وجوابات المسائل إلى مدّة من الزمان، وأنّه كان له سفراء معروفون بينه وبين شيعته، وفي الجملة نحن ما أنكرنا غيبة من ادّعي هؤلاء الفِرَق المبطلة حياته وغيبته بتطاول الزمان فيها، فيحتجُ به علينا في استمرار غيبة صاحبنا وطول

(١) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلهات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٥) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

زمانها، وإنَّما أنكرناها لأنَّا علمنا قطعاً ويقيناً قتل من قُتِلَ منهم، وموت من مات من جملتهم بالطريق الذي أشرنا إليه وبشهادة الأئمَّة المعصومين القائمين مقام من ادَّعيٰ بقائه وحياته، الذين ثبتت إمامتهم بمثل الحُجَج التي بها تثبت إمامة من تقدَّمهم بموت الماضين منهم، ولأنَّه لم يثبت إمامة من يدَّعي الكيسانيَّة إمامته ولا إمامة صاحبي الإسهاعيليّة.

وأمّا تعجُّبهم من استتاره عن جميع الناس حتّىٰ لا يعرف أحد مكانه ومستقرّه ولا يأتي عنه خبر، ولا يُعرَف له أثر، فالكلام عليه أنّ الأمر في ذلك ليس علىٰ ما يظنّه المخالفون، فإنّ أصحابنا الإماميّة بأجمعهم يدفعون هذا القول ويقولون: إنّ جماعة من أصحاب أبيه أبي محمّد الحسن بن عليّ للهلكا قد شاهدوه في حياة أبيه، وكانوا أصحابه وخاصّته بعد وفاته والسفراء بينه وبين شيعته مدّة طويلة، وكانوا ينقلون عنه إليهم معالم الدّين وأجوبته عن مسائلهم ويقبضون عنهم حقوقهم، وهم جماعة معروفون بأسائهم وأنسابهم وأعيانهم، كأبي عمرو عثمان بن سعيد السهّان، وأخيه أبي جعفر محمّد بن سعيد وبني مهزيار عثمان بن سعيد السهّان، وأخيه أبي جعفر محمّد بن سعيد وبني مهزيار قزوين وقم وغيرهما من الجبال المشهورون بذلك عند أصحابنا...(") صيروا بأنّه ظاهرة " وأصحاب فهم ورواية، وكان السلطان يُعظّم...(") واستشهاد عدالتهم، وهذا يُبطِل دعوى الخصوم وفاق الإماميّة...(") عنه ولد، ولا عُرِف له مكان، ولا أخبر بلقائه أحد. وأمّا بعد انقراض...(") أخبار متناصرة بأنّه لا بدً

(١) (بالأهواز) في نسخة (ج).

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلهات.

<sup>(</sup>٣) في (م): (وظاهرة) بدل (صيروا بأنَّه ظاهرة).

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٥) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٦) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

للقائم المنتظر من غيبتين، إحداهما أطول من الأُخرىٰ، يعرف (۱) [خبره في غيبته الـ]قُصرىٰ الخاصُّ دون العامِّ، وفي الطولىٰ لا يعرف خبره العامُّ والخاصُّ. ولا يعلمون له منزلاً إلَّا من يتولَّى خدمته من ثقاة أوليائه، ولم ينقطع عنه الأخبار بذلك موجودة في كُتُب الشيعة قبل مولد أبي محمّد وجدِّه وأبيه السَّامُ، فظهر صدق رواة تلك الأخبار عند مضيِّ السفراء الذين سمَّيناهم بالغيبة الطولىٰ، وصار ذلك من الدلالات الواضحة في صحَّة ما ذهبت الإماميَّة إليه.

#### [عدم استحالة طول العمر]:

وأمَّا تعجُّبهم من طول بقائه وعمره، ثمّ من طول استتاره، فالكلام عليه أنْ نقول: التعجُّب من طول العمر إمَّا أنْ يكون من حيث اعتقاد المتعجِّب أنَّ ذلك مستحيل، وهو غير مقدور، وإمَّا أنْ يكون من حيث كونه خارقاً للعادة.

أمَّا الأوَّل: فهو قول الدهريَّة والطبائعيِّن الذين لا يقرُّون بالصانع المختار العالم، ويُكذِّبون بها جاء في القرآن من قوله تعالى في نوح: ﴿فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً﴾ [العنكبوت: ١٤]، وفي أصحاب الكهف: ﴿وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً ﴿ الكهف: ٢٥]، وبها هو مشهور بين الأُمَّة من قصَّة المعمَّرين من الأنبياء والحكهاء والملوك وغيرهم، على ما جاء في التفاسير والآثار والقَصص، وليس هذا من مذهب فرقة من فِرَق المسلمين.

وأمّا الثاني: وهو أنّه خارق للعادة، فلا شكّ فيه، ولكنّا قد بيّنًا في الكلام في النبوّة أنّ خرق العادة في حقّ غير الأنبياء جائز حسن، وأنّه ليس فيه وجه قبح، ويوافقنا على ما ذكرناه الصوفيّة وأصحاب الظاهر والأشعريّة، فلا وجه للاستعجاب من هذا الوجه أيضاً. والتعجُّب من طول استتاره وغيبته وعدم العثور على مستقرّه، فميّا لا يصحُّ التمسُّك به في إبطال وجوده، فكم من وليّ لله

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات، وكلمة (قصري) ليست في (م).

تعالىٰ يسيح في الأرض يعبده تعالىٰ، وينفرد عن الخلق، لا يعرف أحد لهم مكاناً، ولا يدَّعي إنسان لقاءهم ولا الاجتهاع معهم، أليس الخضر عليه موجوداً قبل زمن موسىٰ عليه وإلىٰ وقتنا هذا بإجماع أهل النقل واتِّفاق أهل السِّير والأخبار؟ سائح في الأرض لا يعرف أحد له مستقرَّا، ولا يدَّعي أحد أنَّه صحبه، إلَّا ما جاء في القرآن في قصَّته عليه مع موسىٰ عليه ، وما يقوله...(١) بحيث لا يعرف، ويظنُّ من رآه أنَّه بعض الزُّهَاد، فإذا فارق مكانه، ربَّها كان عليه ...(١)، فإنَّ الأُمَّة مجمعة علىٰ بقائه، ولا يراه أحد ولا يعرف مكانه.

وقد كان من (٣) [قصَّة موسىٰ عَلَيْتَكُمْ وهجرته عن] وطنه وفراره من فرعون ورهطه ما صرَّح به القرآن، ولم يطَّلع عليه أحد بحيث لو...(١) فيعرف له مكاناً، حتَّىٰ ناجاه الله تعالىٰ وابتعثه نبيًّا.

وكان من قصَّة يوسف بن يعقوب... (٥٠) [عليه الله وغيبته عن أبيه وإخوته] وذويه ما جاءت بذكره سورة مفردة، وتضمَّنت ذكر استتار خبره عن أبيه، وهو نبيُّ الله تعالىٰ يأتيه الوحي من الله تعالىٰ، أمره مطويٌّ عنه وعن إخوته، وهم يعاملونه ويلقونه فيعرفهم وهم لا يعرفونه، حتَّىٰ مضیٰ علیٰ ذلك الأزمان، وتقضَّت فيه السنون، ويلزم حزن أبيه لفقده ويأسه من لقائه ما صرَّح بذكره القرآن، وليس لذلك نظير في زماننا هذا، ولا سمعنا مثله في غيره.

وغيبة يونس عُلَيْتُكُم نبيِّ الله عن قومه وفراره منهم لطول زمان خلافهم له وإصرارهم علىٰ ذلك، بحيث لم يطَّلع أحد علىٰ مستقرِّه إلَّا الله الذي حبسه في

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٥) بياض في نسخة (ج) بمقدار ستّ كلمات.

جوف حوت في قعر بحر، ومقامه وبقائه هناك حيًّا، ثمّ إخراجه تعالى إيَّاه من بطن الحوت إلى تحت شجرة من يقطين، بحيث لم يكن له معرفة بذلك المكان و لا خطر على قلبه سكناه، كلُّ ذلك ظاهر فيها بين الأُمَّة مجمع عليه، وقد جاء بذكره القرآن، وهو أيضاً خارج عن عادتنا.

وأمر أصحاب الكهف على ما شرحه القرآن أيضاً ظاهر، وهو خارج عن عادتنا وعيًا نعرفه ونعهده.

وقصَّة صاحب الحهار الذي مرَّ على قرية وهي خاوية على عروشها واستبعاده عهارتها وعودها إلى ما كانت عليه وإحياء أمواتها بقوله: ﴿ أَنَّى يُحْيِي هَذِهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَتَهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]، وإحيائه بعد ذلك مع بقاء طعامه وشرابه بحاله لم يتغيَّر، ومع بقاء حماره حيًّا قائمً على علفه، لم يتَّفق ولم يتغيَّر عن حاله ولم يضرّه طول عمره ولا أضعفه، ثمّ أنشأ الله العظام، وإحياء أولئك الموتى، كلُّ ذلك مذكور في القرآن في قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَى يُحْيي هَذِهِ الله بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ الله مؤتّة عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كُمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مَائَةَ عَامٍ فَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنّهُ وَانْظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً مِائَةً عَامٍ فَانْظُرْ إِلَى الْعِطَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمَّ نَصُسُوها لَحُماً فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ لِللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِلَى الْعِطَامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَصُسُوها لَحُماً فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ الله عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِلَى الْعِطَامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَصُسُوها لَحُماً فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ الله عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِلَى الْعَظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَصُسُوها لَحُما فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ الله عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِلَى الْعَظامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَصُسُوها لَخُها فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ الله عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِلَى الْعَلَاءُ ولا شَكَ في أَنَّ جَمِيع ذلك خارج... ('' لنبيً يقولون: إنَّه كان نبيًا من أنبياء الله تعالى، ولا شَكَ في أَنَّ جميع ذلك خارج... ('' في الغيبة اتَفق لكثير من الخلق، وإنْ لم يكن في القرآن، قد ذكره أصحاب... ('' لينظروه، وأورده وأورده

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات.

نقلة السِّيرَ والآثار في كُتُبهم من غيبات ملوك الفرس عن...('') [بلادهم] طويلاً لوجوه من التدبير، بحيث لم يعرف أحوالهم فيها ولا مستقرَّا ولا اطَّلع لهم على موضع ومكان، ثمّ...('') [رجعوا إلى وطنهم] بعد ذلك وعادوا إلى ملكهم بأحسن حال، وكذلك جماعة من حكهاء الروم والهند وملوكهم قد كانت لهم غيبات وأخبار بأحوال تخرج عن العادات، لم يذكر شيئاً من ذلك أكثر أصحابنا، لعلمهم بأنَّ الخصوم يُنكِرونه، لكنَّ ما في القرآن لا يمكن دفعه إلَّا بالخروج من الدِّين. وإذا كان كذلك بطل تعجُّب الخصوم وقولهم: إنَّ ما تقولونه وتذهبون إليه من غيبة صاحبكم عمَّا لم يتَّفق ولم يكن لأحدٍ قطُّ.

ثمّ وكم من الأُمور العجيبة الّتي يعتقدها من دان بالإسلام وأقرَّ به ممّاً لم يُر نظيره ولم يُعتَد مثله، كرفع عيسى عَلَيْكُ إلى السهاء، وإسراء نبيّنا على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، ثمّ عروجه إلى السهاء وانتهائه إلى الصفيح الأعلى، بحيث لا مكان بعده على ما جاء جملةً في القرآن، وتفاصيله وتتمّته في الأخبار، فليس ما نقوله ونذهب إليه في الغيبة بأعجب منها.

ثمّ وإنّي أقول: إنّ استبطاء خروج صاحب الزمان وظهوره والتمسُّك به واتّخاذه وحده طريقاً إلى نفي وجوده يُشعِر باعتقاد نفي القيامة والبعث والنشور، وذلك لأنّ الاستبطاء في ذلك أعظم وآكد وأكثر، من حيث إنّ جميع الأنبياء المنسور، وقد من لدن آدم إلى نبيّنا عليه كانوا يُنذِرون أُمهم بالقيامة والبعث والنشور، وقد قال نبيّنا عليه أنا والساعة كهاتين ""، وبعد فلم تقم القيامة إلى الآن، والمؤمنون الموقنون لم يشكُّوا فيها بسبب تأخّرها، واستبطاء قيامها، فإنْ كان مجرّد

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار كلمة.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار ثلاث كلمات.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (ج ٧/ ص ٦٨/ كتاب الطلاق/ باب اللِّعان).

تأخُّر خروج صاحبنا عُلائِكُم واستبطاء القوم ظهوره طريقاً إلىٰ نفيه، فتأخُّر قيام القيامة واستبطاء الخلق ظهورها وقيامها أولىٰ بأنْ يُتَّخذ طريقاً إلىٰ نفيها.

فإنْ قالوا: لسنا نُنكِر وجوده لما ذكرتموه، وإنَّما نُنكِره لعدم الدليل عليه.

قلنا: فاتركوا التعجُّب والاستبطاء جانباً، واطلبوا منّا الدلالة والحجَّة في ذلك، فإذا طالبونا بذلك فالدلالة ما قدَّمناه من وجوب وجود إمام معصوم مقطوع على عصمته في كلِّ عصر يكون...(۱)، وبطلان إمامة كلِّ من يُدَّعىٰ له الإمامة في عصرنا هذا، سوى صاحبنا...(۱) المدَّعون لبقاء واحد من سلفه المعصومين قد انقرضوا، فلا يوجد منهم...(۱)، ولحصول العلم بموت أُولئك السادة المعصومين على ما بيّنّاه، وثبوت أنَّ الحقّ...(۱) هو الدليل من حيث الاعتبار العقلي، ومن طريق السمع، فالتنصيص عليه من جهة...(۱) عَلَيْلًا ومن النصّ. المناه على ما تواترت به الشيعة التي بيّنًا صحّة نقلها عند الكلام في النصّ.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات تقريباً.

<sup>(</sup>٢) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات تقريباً.

<sup>(</sup>٣) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات تقريباً.

<sup>(</sup>٤) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات تقريباً.

<sup>(</sup>٥) بياض في نسخة (ج) بمقدار أربع كلمات تقريباً.

<sup>(</sup>٦) الإرشاد (ص ٣٤٦/ باب ذكر القائم بعد أبي محمّد عَاليَّالا).



فصل (٤٩): فيما نذكره من ولادة مولانا المهدي على في ليلة النصف من شعبان، وما يفتح الله علىنا من تعظيمها بالقلب والقلم واللسان():

اعلم أنَّنا ذكرنا في كتاب التعريف للمولد الشريف تفصيل هذه الولادة الشريفة، وروينا ما يتعلَّق بها في فصول لطيفة، فذكرنا فصلاً في كشف شراء والدته (عليها أفضل التحيَّات).

وفصلاً في حديث الولادة والقابلة ومن ساعدها من نساء الجيران، ومن هاهنا نساء من الدار، بولدها العظيم الشأن (عليه أفضل الصلوات).

وفصلاً في حديث عرض مولانا الإمام الحسن العسكري لولده المهدي (صلوات الله عليهما) بعد الولادة بثلاثة أيَّام على من يثق به من خاصَّته الصالحين لحفظ أسرار الإسلام.

وفصلاً فيمن بشَّر هاهنا (صلوات الله عليه) بولادة المهدي عَاليُّكل .

وفصلاً بذكر العقيقة الجسيمة عن تلك الولادة العظيمة خبزاً ولحماً.

وفصلاً فيمن أهدى إليه مولانا الحسن العسكري رأساً من جملة الغنم المتقرَّب بذبحها، لأجل عقيقة الولادة التي شهد المعقول والمنقول بمدحها.

وفصلاً في حديث إقامة الحسن العسكري علينك وكيلاً في حياته يكون في خدمة مولانا المهدى علينك بعد انتقال والده إلى الله على ووفاته.

وأوضحنا تحقيق هذه الأحوال - لم أعرف أنَّ أحداً سبقنا إلى كشفها - كما رتَّ بناه من صدق المقال.

<sup>(</sup>١) إقبال الأعمال (ج ٣/ ص ٣٢٧ - ٣٣٠/ الباب التاسع).

# فصل (٥٠): فيما نذكره [في بشارة النبيّ جدّه ه بولادته وعظيم انتفاع الإسلام برئاسته]:

إِنَّ مولانا المهدي عَلَيْكُلا مَنَّن أطبق أهل الصدق مَن يعتمد على قوله، بأنَّ النبيَّ جدَّه هُ سُر الأُمَّة بولادته وعظيم انتفاع الإسلام برئاسته ودولته، وذكر شرح كها ها وما يبلغ إليه حال جلالها إلى ما لم يظفر نبيُّ سابق ولا وصيُّ لاحق، ولا بلغ إليه ملك سليهان عَلَيْكُل الذي حكم في ملكه على الإنس والجنِّ، لأنَّ سليهان عَلَيْكُل لبَّا قال: ﴿هَبْ لِي مُلْكاً لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ سليهان عَلَيْكُل لبَّا قال: ﴿هَبْ لِي مُلْكاً لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ۞ [ص: ٣٥]، ما قيل له: قد أجبنا سؤالك في أنَّنا لا نُعطي أحداً من بعدك أكثر منه في سبب من الأسباب، إنَّما قال الله عَلاً: ﴿فَسَخَرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ ۞ وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَاءٍ وَغَوَّاصٍ ۞ وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ۞ [ص: ٣٦ - ٣٦].

والمسلمون مجمعون على أنَّ محمّداً على الله سيِّد المرسَلين وخاتم النبيِّين أَعطي من الفضل العظيم والمكان الجسيم ما لم يُعْطَ أحد من الأنبياء في الأزمان، ولا سليان.

ومن البيان على تفصيل منطق اللسان والبيان أنَّ المهدي عَلَيْكُلْ يأتي في أواخر الزمان وقد تهدَّمت أركان أديان الأنبياء ودرست معالم مراسم الأوصياء وطمست آثار أنوار الأولياء، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً وحكماً كما مُلِئَت جوراً وجهلاً وظلماً. فبعث الله عَلَّ رسوله محمّداً الله والمرسَلين، ويُحيي به معالم الصادقين من الأوَّلين والآخرين، ولم يبلغ أحداً منهم (صلوات الله عليهم وعليه) إلى أنَّه قام أحد منهم بجميع أمرهم بعدد رؤوسه ويبلغ به ما يبلغ هو عَلَيْكُلْ إليه.

وقد ذكره أبو نعيم الحافظ وغيره من رجال الحافظ وغيره من رجال

المخالفين، وذكر ابن المنادي في كتاب الملاحم - وهو عندهم ثقة أمين -، وذكره أبو العلى الهمداني وله المقام المكين، وذكرت شيعته من آيات ظهوره وانتظام أموره عن سيِّد المرسَلين الله شي ما لم يبلغ إليه أحد من العالمين.

وذلك من جملة آيات خاتم النبيِّين وتصديق ما خصَّه الله ﷺ أَنَّه من فضله في قوله ﷺ (﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ﴾ [التوبة: ٣٣].

أقول: فينبغي أنْ يكون تعظيم هذه الليلة لأجل ولادته عند المسلمين والمعترفين بحقوق إمامته على قدر ما ذكره جدُّه محمّد وبشَّر به المسعودين من أُمَّته، كما لو كان المسلمون قد أظلمت عليهم أيَّام حياتهم، وأشرفت عليهم جيوش أهل عداوتهم، وأحاطت بهم نحوس خطيئاتهم، فأنشأ الله تعالى مولوداً يعتق رقابهم من رقِّها، ويُمكِّن كلَّ يد مغلولة من حقِّها، ويُعطي كلَّ نفس ما تستحقُّه من سبقها، ويبسط للخلائق في المشارق والمغارب بساطاً متساوي الأطراف مكمل الألطاف مجمل الأوصاف، ويجلس الجميع عليه إجلاس الوالد الشفيق لأولاده العزيزين عليه، أو إجلاس المَلِك الرحيم الكريم لمن تحت يديه، ويريهم من مقدَّمات آيات المسرَّات وبشارات المبرَّات في دار السعادات الباقية ما يشهد حاضرها لغائبها، وتقود القلوب والأعناق إلى طاعة واهبها.

أقول: وليقم كلَّ إنسان لله على هذه الليلة بقدر شكر ما منَّ الله عليه بهذا السلطان، وأنَّه جعله من رعاياه والمذكورين في ديوان جنده والمسمِّين بالأعوان على تمهيد الإسلام والإيهان واستيصال الكفر والطغيان والعدوان، ومدّ سرادقات السعادات على سائر الجهات من حيث تطلع شموس السهاوات، وإلى حيث تغرب إلى أقصى الغايات والنهايات.

ويجعل من خدمته لله على الذي لا يقوم الأجساد بمعانيها خدمة

<sup>(</sup>١) في (خ ل): (إليه).

لرسوله الله الله الذي كان سبب هذه الولادة والسعادة وشرف رئاستها، وخدمة لا آبائه الطاهرين الذين كانوا أصلاً لها وأعوانا على إقامة حرمتها وخدمة له (صلوات الله عليه وآله)، كما يجب على الرعيّة لمالك أزمّتها والقيّم لها باستقامتها وإدراك سعادتها. ولست أجد القوَّة البشريَّة قادرة على القيام بهذه الحقوق المعظمة المرضيّة إلَّا بقوَّة من القدرة الربَّانيَّة، فليقم كلُّ عبد مسعود من العباد بها يبلغ إليه ما أنعم به عليه الله على من القوَّة والاجتهاد.

# فصل (٥١): فيما نذكره من الدعاء والقسم على الله ﷺ بهذا المولود العظيم المكان ليلة النصف من الشعبان:

وهو: «اللَّهُمَّ بحقِّ ليلتنا هذه ومولودها، وحجَّتك وموعدها، التي قرنت إلى فضلها فضلاً، فتمَّت كلمتك صدقاً وعدلاً، لا مبدِّل لكلهاتك، ولا معقب لآياتك، نورك المتألِّق، وضياؤك المشرق، والعلم النور في طخياء (۱) الديجور، الغائب المستور، جلَّ مولده، وكرم محتده (۱) والملائكة شهده (۱) والله ناصره ومؤيِّده إذا آن ميعاده، والملائكة أمداده، سيف الله الذي لا ينبو (۱) ونوره الذي لا يجبو (۱) وذو الحلم الذي لا يصبو (۱) مدار الدهر، ونواميس العصر، وولاة الأمر، والمنزل عليهم ما ينزل (۱) في ليلة القدر، وأصحاب الحشر والنشر، وتراجمة وحيه، وولاة أمره ونهيه.

<sup>(</sup>١) طخياء: ليلة مظلمة.

<sup>(</sup>٢) المحتد: الأصل.

<sup>(</sup>٣) في (خ ل): (شهدائه).

<sup>(</sup>٤) بنو السيف عن الضريبة: كلُّ وارد عنها ولم يقطع.

<sup>(</sup>٥) خبا النار: خمدت وسكنت وطفئت.

<sup>(</sup>٦) الصبوة: جهلة الفتوة.

<sup>(</sup>٧) في (خ ل): (المنزل عليهم الذكر وما ينزل).

(٤٣) إقبال الأعيال ....

اللَّهُمَّ فصلِّ على خاتمهم وقائمهم، المستور عن عوالمهم (۱)، وأدرك بنا أيَّامه وظهوره وقيامه، واجعلنا من أنصاره، وأقرن ثارنا بثاره، واكتبنا في أعوانه وخلصائه، وأحينا في دولته ناعمين، وبصحبته غانمين، وبحقِّه قائمين، ومن السوء سالمين، يا أرحم الراحمين.

والحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّىٰ الله على محمّد خاتم النبيِّين والمرسَلين، وعلى أهل بيته الصادقين وعترته الناطقين، والعن جميع الظالمين، واحكم بيننا وبينهم يا أحكم الحاكمين»(٢).

\* \* \*

(١) في (خ ل): (عوامهلم).

<sup>(</sup>٢) رواه الطوسي في المصباح المتهجِّد (ج ٢/ ص ٨٤٢).



## بشارة الرسول الله بالمهدى عليلان:

(قال عبد المحمود)(٢): قال لي الشيعي: واعلم أنَّنا روينا نحن وأكثر أهل الإسلام أيضاً أنَّ نبيَّنا محمّداً على قال: «لا بدَّ من مهدي من ولد فاطمة – ابنته عليهَ فيملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً».

وقد روىٰ أيضاً جماعة من رجال الأربعة المذاهب في كُتُبهم وأجمع عليه أهل الإسلام.

وروىٰ هذا الحديث بألفاظه ابن شيرويه الديلمي في (كتاب الفردوس) في

(١) الطرائف (ص ١٧٥ - ١٨٧).

(٣) رواه أبو داود في سُنَّنه (ج ٤/ ص ١٥١)، وبحار الأنوار (ج ٥١/ ص ١٠٢).

<sup>(</sup>٢) أسمىٰ المؤلِّف إلى نفسه في هذا الكتاب عبد المحمود بن داود، وافترض أنَّه رجل من أهل الذمَّة يريد البحث في المذاهب الإسلاميَّة بحريَّة وتجرُّد، وقيل: إنَّ السيِّد سمَّىٰ نفسه بعبد المحمود بن داود تعميةً وتقيَّةً عن الخلفاء الذين كان في بلادهم. ونُقِلَ عن خطِّ الشهيد الثاني إلى أنَّه قال: إنَّ التسمية بعبد المحمود لأنَّ كلَّ العالم عباد الله المحمود، والنسبة إلى داود إشارة إلى داود بن الحسن المثنَّىٰ أخ الإمام الصادق عليه في الرضاعة، وهو المقصود بالدعاء المشهور بدعاء أمَّ داود، وهو من جملة أجداد السيِّد ابن طاووس. أنظر: ترجمة المؤلِّف في المقدَّمة التحقيقيَّة لكتاب التعجُّب للكراجكي (ص ١٩)، وكذلك أعيان الشيعة (ح ٣/ ص ١٩٠، و> / ص ١٩٠).

۱۲۸ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣) باب الألف واللَّام، ورواه أبو محمّد حسين بن مسعود الفرَّاء في كتاب (المصابيح) في باب أخبار المهدى (١٠).

\* ومن ذلك ما ذكره الثعلبي في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ﴾ [الشورىٰ: ٢٣] بإسناده إلىٰ أنس، عن النبيِّ أنَّه قال: «نحن ولد عبد المطَّلب سادة أهل الجنَّة...»، وذكر نفسه الشريفة وخمسة سمَّاهم من أهل بيته، ثمّ قال: «والمهدي عَلَيْكُلُلُ»".

\* ومن ذلك ما ذكره الثعلبي أيضاً في تفسيره ﴿حم ۞ عسق ۞ الشورىٰ: ١ و٢] بإسناده، قال: «السين سناء المهدي عليك ، والقاف قوَّة عيسىٰ غليك حين ينزل فيقتل النصاريٰ ويخرب البيع »(١٠).

\* ومن ذلك ما تقدَّم من رواية الثعلبي في تفسيره في قصَّة أصحاب الكهف، ورواه عن النبيِّ اللهُ عَلَيْهُ أَنَّ المهدي عَلَيْكُ يُسلِّم عليهم، فيحييهم الله عَلَيْ، ورواه عن النبيِّ اللهُ عَلَيْهُ أَنَّ المهدي عَلَيْكُ يُسلِّم عليهم، فيحييهم الله عَلَيْه مُن ورواه عن النبيِّ اللهُ عَلَيْهِم، فلا يقومون إلىٰ يوم القيامة (٥٠).

<sup>(</sup>۱) راجع: بحار الأنوار (ج ٣٦/ ص ٣٧٠، وج ٥١/ ص ١٠٥)، ورواه البخاري في تاريخه (ج ٤/ ص ٤٠٦)، والعمدة (ص ٢٢٤)؛ وراجع: الفصول المهمَّة (ص ٢٩٤) فإنَّه روىٰ الحديثين عنهم.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار (ج ٥١/ ص ١٠٣) عن الثعلبي، وابن بطريق في المستدرك (ج ٣٦/ ص ٣٦٩) على ما في بحار الأنوار، وابن المغازلي في المناقب (ص ٤٨).

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار (ج ٥١/ ص ١٠٥) عنه.

<sup>(</sup>٥) قد ذكره المصنِّف في: (ص ٨٣/ ح ١١٦).

\* ومن ذلك ما رواه أيضاً في (الجمع بين الصحاح الستَّة)، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله عليه الله الله الله الله الله عني، أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً، ويملك سبع سنين».

وفي رواية عن هشام: «تسع سنين».

وفي رواية الفرَّاء في كتاب (المصابيح) مثل الحديث بهذه الألفاظ، إلَّا أنَّه قال: «يملك تسع»(۱).

\* ومن ذلك ما رواه في (الجمع بين الصحاح الستّة)، عن أبي إسحاق: قال عليٌّ عَالِيًلا ونظر إلى ابنه الحسين، وقال: «إنَّ ابني هذا سيِّد كما سمَّاه رسول الله عليُّ عَالِيًلا وسيخرج من صلبه رجل باسم نبيَّكم يشبهه في الخَلْق، ولا يشبهه في الخُلُق، ولا يشبهه في الخُلُق، ولا يشبهه في الخُلُق، يملأ الأرض عدلاً»(٢).

\* ومن ذلك ما رواه الفقيه ابن المغازلي في كتاب المناقب من عدَّة طُرُق بأسانيدها إلى النبيِّ عَلَيْكُ وذكر فضائله ودولته (٣).

\* ومن ذلك ما ذكره أبو محمّد ابن مسعود الفرَّاء في كتاب (المصابيح) في حديث يرفعه إلى النبيِّ هُوَ أَنَّه ذكر بلاء يصيب هذه الأُمَّة حتَّىٰ لا يجد الرجل ملجأ يلجأ إليه من الظلم، فيبعث الله رجلاً من عترتي أهل بيتي، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما مُلِئَت ظلماً وجوراً، يرضىٰ عنه ملائكة السهاء والأرض، لا تدع السهاء من قطرها شيئاً إلَّا صبَّته مدراراً، ولا تدع (أ) الأرض من نباتها شيئاً

<sup>(</sup>۱) إحقاق الحقّ (ج ۱۳ / ص ۱۳۳ و ۱۶۰) عنه، وأبو داود في سُنَنه (ج ۶ / ص ۱۵۲)، والعمدة (ص ۲۲٥).

<sup>(</sup>٢) العمدة (ص ٢٢٥) عنه، وبحار الأنوار (ج ٥١/ ص ١١٦).

<sup>(</sup>٣) غير موجود هذا الباب في المناقب المطبوع، ولعلَّ نسخة السيِّد كانت أتمّ من هذا المطبوع.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: (لا يدع)، وأثبتنا ما في المصادر الأُخرىٰ ومنها الملاحم لابن طاوس، وهو الأصحّ.

\* ومن ذلك في كتاب (المصابيح) المقدَّم ذكره في قصَّة المهدي عُللِئلًا يرفعه إلى النبيِّ النَّهِ أَنَّه قال: «فيجيء الرجل فيقول: يا مهدي أعطني أعطني، فيحثي له في ثوبه ما استطاع أنْ يحمله»(٢).

\* ومن ذلك في كتاب (الفردوس) لابن شيرويه الديلمي بإسناده إلى ابن عبَّاس عَلِيْكُ ، عن النبيِّ عبَّاس عَلِيْكُ ، عن النبيِّ عبيًّا ، قال: «المهدي طاووس أهل الجنَّة»(٣).

\* ومن ذلك في الكتاب المذكور بإسناده إلى حذيفة بن اليهان، عن النبيّ الله قال: «المهدي من ولدي، وجهه كالقمر الدُّرِّي، واللون منه لون العربي، والجسم جسم إسرائيلي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كها مُلِئَت ظلماً وجوراً، يرضى بخلافته أهل السهاوات والأرض والطير في الجوِّ، ويملك عشرين سنة»(1).

\* ومن ذلك في الكتاب المشار إليه بإسناده أيضاً إلى النبيِّ ﴿ اللَّهِ قَالَ: «اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَّمُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُو

(قال عبد المحمود بن داود): إنَّ هذه الأحاديث بعض ما أورده رجال الأربعة المذاهب وعلماء الإسلام.

وقد جمع الحافظ أبو نعيم كتاباً في ذلك نحو ستِّ وعشرين ورقة من

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (ج ٥١/ ص ٢٠٤)، وينابيع المودَّة (ص ٤٣١)، والصواعق المحرقة (ص ٩٧).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (ج ٥١/ ص ١٠٤)، وروىٰ نحوه ابن صبَّاغ في الفصول المهمَّة (ص ٢٩٧)، والصواعق المحرقة (ص ٩٩).

<sup>(</sup>٣) فصول المهمَّة (ص ٢٩٣) عنه، وبحار الأنوار (ج ٥١/ ص ١٠٥)، وينابيع المودَّة (ص ١٨١).

<sup>(</sup>٤) فصول المهمَّة (ص ٢٩٤) عنه، وذخائر العقبيٰ (ص ١٣٦)، وينابيع المودَّة (ص ١٨٨).

<sup>(</sup>٥) أحمد بن حنبل في مسنده (ج ١/ ص ٨٤)، وينابيع المودَّة (ص ١٨٨).

أربعين حديثاً، وسمَّاه: (كتاب ذكر المهدي ونعوته وحقيقة مخرجه)، وهذا من أعيان علماء الأربعة المذاهب، وقد كان بعض العلماء من الشيعة قد صنَّف كتاباً ووجدته ووقفت عليه وفيه أحاديث أحسن عمَّا أوردناه وسمَّاه: (كتاب كشف المخفي في مناقب المهدي)(۱)، وروى فيه مائة وعشرة أحاديث من طُرُق رجال الأربعة المذاهب، فتركت نقلها بأسانيدها وألفاظها كراهية التطويل، ولئلًا يملُّ يملُّ ناظرها، ولأنَّ بعض ما أوردنا يغني عن زيادة التفصيل لأهل الإنصاف والعقل الجميل، وسأذكر أسماء من روى المائة وعشرة أحاديث التي في (كتاب المخفي عن أخبار المهدي عليناً لللها مواضعها على التحقيق وتزداد هدايةً أهل التوفيق:

فمنها من (صحيح البخاري) ثلاثة أحاديث، ومنها من (صحيح مسلم) أحد عشر حديثاً، ومنها من (الجمع بين الصحيحين) للحميدي حديثان، ومنها من (الجمع بين الصحاح الستَّة) لرزين بن معاوية العبدري أحد عشر حديثاً، ومنها من كتاب (فضائل الصحابة) ممَّا أخرجه الشيخ الحافظ عبد العزيز العكبري من (مسند أحمد بن حنبل) سبعة أحاديث، ومنها من (تفسير الثعلبي) خسة أحاديث، ومنها من (غريب الحديث) لابن قتيبة الدينوري ستَّة أحاديث، ومن كتاب فمن من كتاب (الفردوس) لابن شيرويه الديلمي أربعة أحاديث، ومن كتاب (مسند سيِّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عليَّكا) تأليف الحافظ أبي الحسن عليِّ الدار قطني ستَّة أحاديث، ومنها من كتاب الحافظ أيضاً من (مسند أمير المؤمنين الدار قطني ستَّة أحاديث، ومنها من كتاب الحافظ أيضاً من (مسند أمير المؤمنين عليٍّ بن أبي طالب عَليَّلًا) ثلاثة أحاديث، ومن كتاب (المبتدأ) للكسائي حديثان يشتملان أيضاً على ذكر المهدي عليًّلًا وذكر خروج السفياني والدجَّال، ومنها من يشتملان أيضاً على ذكر المهدي عليًّلًا وذكر خروج السفياني والدجَّال، ومنها من

<sup>(</sup>١) وهو للشيخ يحيى بن الحسن بن بطريق صاحب (العمدة) و(المستدرك) وقد ذُكِرَ ترجمته في أوائل الكتاب.

كتاب (المصابيح) لأبي الحسين بن مسعود الفرَّاء خمسة أحاديث، ومنها من كتاب (الملاحم) لأبي الحسن أحمد بن جعفر بن محمّد بن عبيد الله المناري أربعة وثلاثون حديثاً، ومنها من كتاب الحافظ محمّد بن عبد الله الحضرمي المعروف بابن مطيق ثلاثة أحاديث، ومنها من كتاب (الرعاية لأمل الرواية) لأبي الفتح محمّد بن إسهاعيل بن إبراهيم الفرغاني ثلاثة أحاديث، ومنها خبر سطيح رواية الحميدي أيضاً، ومنها من كتاب (الاستيعاب) لأبي عمر يوسف بن عبد البرِّ النمري حديثان (۱).

(قال عبد المحمود): ووقفت على الجزء الثاني من كتاب السُّنَن رواية محمّد ابن يزيد ماجة قد كتب في زمان مؤلِّفه تاريخ كتابته وبعض الإجازات عليه ما هذا لفظها:

(بسم الله الرحمن الرحيم، أمَّا بعد، فقد أجزت ما في هذا الكتاب من أوَّله إلى آخره، وهو آخر كتاب السُّنَن لأبي عمرو محمّد بن سَلَمة وجعفر والحسن ابني محمّد بن سَلَمة (حفظهم الله)، وهو سماعي من محمّد بن يزيد ماجة نفعنا الله وإيَّاكم به، وكتب إبراهيم بن دينار بخطّه وذلك في شهر شعبان سنة ثلاثمائة، وقد عارضت به، وصلَّىٰ علىٰ محمّد وسلَّم كثيراً).

وقد تضمَّن هذا الجزء المذكور الموصوف كثيراً من الملاحم، فمنها باب خروج المهدي، وروى في هذا الباب من هذه النسخة سبعة أحاديث بأسانيدها في خروج المهدي، وأنَّه من ولد فاطمة عَلَيْكَا، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً كما مُلِئَت جوراً، وذكر كشف الحالة وفضلها يرفعها إلى النبيِّ النبيِّ.

و(قال عبد المحمود): ووقفت أيضاً على كتاب (المقتصّ على محدِّثي الأعوام لنبأ ملاحم غابر الأيَّام) تلخيص أبي الحسين أحمد بن جعفر بن محمّد

<sup>(</sup>١) ومن أراد الوقوف على أحاديث هؤ لاء القوم، فعليه بكتاب إحقاق الحقِّ (ج ١٣).

المناري، قد كتب في زمان مؤلِّفه في آخر النسخة التي وقفت عليها ما هذا لفظه: (فكان الفراغ من تأليفه سنة ثلاثهائة وثلاثين)، وعلى الكتاب إجازات وتجويزات تاريخ بعض إجازاته في ذي قعدة سنة ثهانين وأربعهائة، من جملة هذا الكتاب ما هذا لفظه:

(سيأتي بعض المأثور في المهدي عليك وسيرته)، ثمّ روى ثمانية عشر حديثاً بأسانيدها إلى النبيِّ على بتحقيق خروج المهدي عليك وظهوره، وأنَّه من ولد فاطمة عليكا، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً، وذكر كماله وسيرته وجلاله وولايته.

(قال عبد المحمود): وقد وقفت على كتاب قد ألّفه ورواه وحرَّره أبو نعيم الحافظ، واسمه أحمد بن أبي عبد الله بن أحمد، وهذا المؤلّف من أعيان رجال الأربعة المذاهب وله تصانيف وروايات كثيرة، وقد سمَّىٰ أبو نعيم الكتاب المشار إليه: (كتاب ذكر المهدي، ونعوته، وحقيقة مخرجه، وثبوته)، ثمّ ذكر في صدر الكتاب تسعة وأربعين حديثاً، أسندها إلى النبيِّ هُمُّ ، يتضمَّن البشارة بالمهدي عُلَيْكُ، وأنَّه من ولد فاطمة عَلَيْكَا، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً، وأنَّه لا بدَّ من ظهوره، ثمّ ذكر بعد ذلك حديثاً معنىٰ بعد معنىٰ، وروىٰ في كلِّ معنىٰ أحاديث بأسانيدها إلى النبيِّ هُمُّ.

فقال أبو نعيم بعد رواية التسعة والأربعين حديثاً مشاراً إليها في حقيقة ذكر المهدي ونعوته وخروجه وثبوته ما هذا لفظه: (وبخروجه يرفع عن الناس تظاهر الفتن وتلاطم المحن ويمحق الهرج)، وروى في صحَّة هذا المعنى عن النبيِّ النين وأربعين حديثاً بأسانيدها.

ثمّ قال أبو نعيم أيضاً ما هذا لفظه: (إعلام النبيّ هي أنَّ المهدي سيِّد من سادات أهل الجنَّة)، وروى عن النبيِّ في صحَّة هذا المعنى ثلاثة أحاديث.

ثمّ ذكر أبو نعيم أيضاً ما هذا لفظه: (ذكر جيشه وصورته وطول مدَّته وأيَّامه)، وروىٰ في صحَّة هذا المعنىٰ عن النبيِّ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَّا عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَل

ثمّ ذكر ما هذا لفظه: (بالعدل وفي، وبالمال سخي، يحثوه حثواً ولا يعدُّه عدًّا)، وروىٰ في صحَّة هذا المعنىٰ عن النبيِّ السنادة تسعة أحاديث.

ثمّ ذكر أبو نعيم أيضاً ما هذا لفظه: (ذكر البيان عن الروايات الدالَّة على خروج المهدي وظهوره)، ثمّ روى عن النبيِّ في صحَّة هذا المعنى أربعة أحاديث.

ثمّ ذكر ما هذا لفظه: (ذكر البيان في أنَّ توطئة أمر المهدي وخلافته وجيشه من قِبَل المشرق)، فروى في هذا المعنى وصحَّته عن النبيِّ عليه حديثين.

ثمّ ذكر أبو نعيم الحافظ أيضاً ما هذا لفظه: (ذكر بيان القرية التي يكون منها خروج المهدي)، وروى في صحَّة ذلك حديثين يرفعهما إلى النبيِّ الله الله عنها على الله عنها عنها عنها الله النبيِّ الله الله عنها عنها عنها الله النبيِّ الله عنها عنها الله عنها الله الله عنها ا

ثمّ ذكر أبو نعيم أيضاً ما هذا لفظه: (ذكر بيان أنَّ من تكرمة الله لهذه الأُمَّة أنَّ عيسىٰ بن مريم يُصلِّي خلف المهدي)، ثمّ روىٰ في صحَّة هذا المعنىٰ ثمانية أحاديث عن النبيِّ النبيِّ النبيِّ المنافقة المعنىٰ ثمانية أحاديث عن النبيِّ النبيِّ المنافقة المعنىٰ ثمانية المنافقة المنافقة

ثمّ ذكر أبو نعيم الحافظ ما هذا لفظه: (ذكر المهدي أنَّه من ولد الحسين، وذكر كنيته وموته حين يُبعَث)، وروىٰ أبو نعيم في صحَّة هذا المعنىٰ تسعة أحاديث عن النبيِّ السانيدها.

ثمّ ذكر أبو نعيم أيضاً ما هذا لفظه: (ذكر فتح المهدي المدينة الروميَّة وردِّ ما سبا ملكها من بني إسرائيل إلى بيت المقدس)، وروى في صحَّة هذا المعنىٰ عن النبيِّ خسة أحاديث بأسانيدها.

ثمّ ذكر أبو نعيم الحافظ ما هذا لفظه: (ما يكون في زمان المهدي من

الخصب والأمن والعدل)، وفي صحَّة هذا المعنىٰ عن النبيِّ بإسناده سبعة أحاديث.

فجملة الأحاديث المذكورة في كتاب ذكر المهدي عَلَيْكُم ونعوته وحقيقة مخرجه وثبوته المختصَّة بهذا المعنى المقدَّم ذكرها مائة وستَّة وخمسون حديثاً، وأمَّا طُرُق هذه الأحاديث فهي كثيرة تركت ذكرها في هذا الكتاب كراهية الإكثار والإطناب.

(قال عبد المحمود): قال الشيعي: وأمَّا الذي ورد من طريق الشيعة وأهل البيت المَّهُ في ذلك مجملاً ومفصَّلاً لا يسعه إلَّا مجلَّدات، وقد تضمَّن كتاب (كمال الدِّين وتمام النعمة) تأليف أبي جعفر محمّد بن بابويه القمِّي إللهُ طرفاً جيِّداً من الروايات، فمن أراد سلامة نفسه من الهلاك فلينظر أيضاً ما هناك.

قال: ونقل إلينا سلفنا نقلاً متواتراً أنَّ المهدي عَلَيْكُ المشار إليه وُلِدَ ولادة مستورة، لأنَّ حديث تملُّكه ودولته وظهوره علىٰ كافَّة المالك والعباد والبلاد كان قد ظهر للناس، فخيف عليه كما جرت الحال في ولادة إبراهيم وموسى عليه كلا وغيرهما ممَّن اقتضت المصلحة ستر ولادته، وأنَّ الشيعة عرفت ذلك لاختصاصها بآبائه عليه وتلزُّمها بمحمّد نبيهم وعترته، فإنَّ كلَّ من تلزَّم بقوم كان أعرف بأحوالهم وأسرارهم من الأجانب، كما أنَّ أصحاب الشافعي أعرف [به من](۱) أصحاب غيره من رؤساء الأربعة المذاهب.

قال الشيعي: وقد كان المهدي عليه ظهر لجماعة كثيرة من أصحاب والده العسكري ونقلوا عنه أخباراً وأحكاماً شرعيَّة وأسباباً مرضيَّة، وكان له وكلاء ظاهرون في غيبته معروفون بأسمائهم وأنسابهم وأوطانهم، يُخبِرون عنه بالمعجزات والكرامات وجواب أُمور المشكلات بكثير ممَّا ينقله عن آبائه عن

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين أثبتناه لاقتضاء السياق.

رسول الله عن الله تعالى من الغائبات، منهم: عثمان بن سعيد العمري المدفون بقطقطان من الجانب الغربي ببغداد، ومنهم: ولده أبو جعفر ابن عثمان ابن سعيد العمري، ومنهم: أبو القاسم الحسين بن روح النوبختي، ومنهم: عليُّ ابن محمّد السمري (رضوان الله عليهم).

وقد ذكر نصر بن عليِّ الجهضمي في (تاريخ أهل البيت) وقد تقدَّم ذكره قبل هذا الموضع (۲) برواية رجال الأربعة المذاهب حال هؤلاء الوكلاء وأسهائهم، وأنَّهم كانوا وكلاء المهدي غليتكلا، وأمرهم أشهر من أنْ يحتاج إلى الإطالة في هذا الكتاب، وكان هؤلاء الوكلاء من أعيان الصالحين وخيار المسلمين، وكان كلَّما قرب وفاة أحد منهم عيَّن المهدي غليتكلا على من يقوم مقامه آيات وكرامات شاهدة بتصديق ذلك، ورواياتهم منقولة، وأنسابهم وسيرتهم وقبورهم معلومة، ولو خالط هؤلاء الأربعة المذاهب على الشيعة واطلعوا على كُتُبهم ورواياتهم في المعنى علموا صحَّة ما قلنا ضرورة وتواتراً.

<sup>(</sup>١) تاريخ أهل البيت اللَّهُ (ص ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) أُنظر: إقبال الأعمال (ص ١٧٥).

ولقد لقىٰ المهدي عَلَيْكُمْ خلق كثير بعد ذلك من شيعته وغيرهم، وظهر لهم علىٰ يده من الدلائل ما ثبت عندهم وعند من أخبروه أنَّه هو (عليه وعلىٰ آبائه السلام)، ونقلوا عنه أخباراً متظاهرة، وإذ كان عَلَيْكُمْ غير ظاهر الآن لجميع شيعته فلا يمتنع أنْ يكون جماعة منهم يلقونه وينتفعون بمقاله وفعاله ويكتمونه كما جرىٰ الأمر في جماعة من الأنبياء والأوصياء والملوك، حيث غابوا عن كثير من الأُمَّة لمصالح دينيَّة أو دنيويَّة أو جبت ذلك.

وأمَّا من يشكُّ في هذا من مخالفينا ويقولون: إنَّه ما وُلِدَ، فلو خالطونا وسمعوا أخبارنا الصحيحة عن الثقاة تحقَّقوا ما نقلناه.

وأمّّا استبعاد من استبعد منهم ذلك لطول عمره الشريف، فها يمنع من ذلك إلّا جاهل بالله وبقدرته وبأخبار نبينًا وعترته، أو عارف ويعاند بالجحود كها حكى الله تعالى عن قوم فقال: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَنْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُماً وَعُلُوًا ﴾ حكى الله تعالى عن قوم فقال: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَنْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُماً وَعُلُوًا ﴾ [النمل: ١٤]. فكيف يستبعد بطول الأعهار وقد تواتر كثير من الأخبار بطول عمر جماعة من الأنبياء وغيرهم من المعمّرين، وهذا الخضر عليه باق على طول السنين، وهو عبد صالح من بني آدم ليس بنبيّ ولا حافظ شريعة ولا بلطف في بقاء التكليف، فكيف يستبعد طول حياة المهدي عليه وهو حافظ شريعة جدّه بقاء التكليف، فكيف يستبعد طول حياة المهدي عليها وحجّة في أحد الثقلين اللذين قال النبيّ في عمّد في بقاء التكليف وحجّة في أحد الثقلين اللذين قال النبيُّ في حال ظهوره وخفائه أعظم من المنفعة بالخضر.

وكيف يستبعد طول عمره الشريف من يُصدِّق بالقرآن وقد تضمَّن قصَّة أصحاب الكهف أعجب من هذا؛ لأنَّه مضىٰ لهم علىٰ ما تضمَّنه القرآن ثلاثهائة سنين وازدادوا تسعاً، وهم أحياء كالنيام، يُقلِّبهم الله ذات اليمين وذات الشهال لئلَّا تُبلىٰ جنوبهم بالأرض، فهؤلاء محتاجون الطعام والشراب قد بقوا هذه المدَّة

بنصِّ القرآن بغير طعام ولا شراب ممَّا يأكل الناس، وبمقتضى ما تقدَّم من الخبر السالف عن ذكر قصَّة أصحاب الكهف إلىٰ زمن محمّد نبيِّهم على حيث بعث الصحابة على البساط ليُسلِّموا عليهم، ويبقون - كها رواه الثعلبي فيها سلف عنه -(۱) إلىٰ زمن المهدي عَلَيْكُ على الصفة التي تضمَّنها القرآن والحياة بغير طعام ولا شراب، فأيّها أعجب هؤلاء أو بقاء المهدي عَلَيْكُ وهو يأكل ويشرب وله موادُّ يصحُّ معها استمرار البقاء؟ فكيف استبعدت حياته نفوس السفهاء وعقول الجهلاء؟

(قال عبد المحمود): رأيت تصنيفاً لأبي حاتم سهل بن محمد السجستاني من أعيان الأربعة المذاهب سمَّاه (كتاب المعمَّرين) وذكرهم بأسمائهم.

وبعد هذا فليس على أحد من الملوك والخلفاء وغيرهم من الأتباع والأقوياء والضعفاء ضرراً في اعتقادنا، هذا لأنَّ المسلمين كافَّة متَّفقون على البشارة بالمهدي عَلَيْكُل، وإنَّما خالفونا في وقت ولادته وتعيين أبيه، ولأنَّنا نعتقد أنَّ المهدي عَلَيْكُل إذا أراد الله ظهوره نادى منادٍ من السماء باسمه ووجوب طاعته، وحدث من الآيات ما يدلُّ على فرض متابعته.

فممَّن روى أنَّ المَلَك المنادي من السهاء ينادي باسم المهدي عُلليَّلا: أحمد بن المناوي في كتاب (الملاحم)، وأبو نعيم الحافظ في كتاب (أخبار المهدي)، وابن شيرويه الديلمي في كتاب (الفردوس)، وأبو العلاء الحافظ في كتاب (الفتن)، وابن التميمي في كتاب (الفتن) أيضاً، وهؤلاء كلُّهم من أعيان رجال الأربعة المذاهب.

وأمَّا رواية الشيعة بالمَلَك الذي ينادي فهي كثيرة يضيق الكتاب عن ذكر

<sup>(</sup>١) أُنظر نصَّ ما رواه ابن طاوس في الطرائف (ص ٨٣) عن الثعلبي، ورواه أيضاً ابن المغازلي في المناقب (ص ٢٣٢/ ح ٢٨٠).

مواضعها وعن تسمية رواتها، وهذه معجزات إذا وقعت كما قلنا فما يمكن دفعها، وربَّما لا يخالف أحد في العمل بها ممَّن يكون عارفاً بها وموافقاً لها.

ولقد قيل عنا كلام لبعض الخلفاء من بني هاشم يحملونه على أذيّتنا، فقال: والله ما علينا من هؤلاء الشيعة ضرر، لأنّ مذهبهم يقتضي تعظيم بني هاشم كافّة لما يرونه ويعملون به من وصايا النبيّ هم، ولأنّ الإمام الذي يشيرون إليه الآن هو المهدي لا يخالف أحد من المسلمين في البشارة به وفي إمامته وظهوره ودولته، وإنّها الخلاف في وقت ولادته، ولا يجيزون القدح في دولته وولايته، فاتّفق كافّة أهل الإسلام على البشارة بإمامته، ولا سُلّ سيف قبل ظهوره، لأنّ هؤلاء الشيعة يذكرون أنّه ينادي مناد باسمه من السهاء، وأنّه من ولد عليّ وفاطمة المنها كها روى كافّة المسلمين، وإذا كان فها يمكن جحوده وهو ابن عمنا والدولة أيضاً يكون لنا ونحن أحق بنصره، وما يرى الشيعة في هذا الاعتقاد إلّا على حكم الوفاء لنا، وإنّها أعداؤنا الذين يذكرون ويعتقدون أنّه يجوز اختيار الأئمّة والخلفاء في كلّ وقت ومن أيّ القبائل كان، كها فعلوا أوّلاً في إبعادنا [عن] خلافتنا وميراث نبيّنا هي فهؤلاء الذين يعتقدون ذلك هم أعداؤنا وأعداء ربّنا ونبيّنا وأعداء وليّنا، ولا نأمن ضررهم، ولا يجوز رفع شأنهم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إضافة لاقتضاء السياق.



### فصل(۱): [دلائة النجوم على و لادة الإمام]:

فيها نذكره من دلالة النجوم على مولانا المهدي بن الحسن العسكري (صلوات الله عليهما) ذكرها بعض أصحابنا في كتاب (الأوصياء)، وهو كتاب معتمد عند الأولياء وجدته في أصل عتيق لعلّه كُتِبَ في زمان مصنفه وقد (د؟؟)(٢) تاريخه، فيه دلالات الأئمّة وولادة المهدي (صلوات الله عليهم) رواه الحسن بن جعفر الصيمري، ومؤلّفه عليُّ بن محمّد بن زياد الصيمري، وكانت له مكاتبات إلى الهادي والعسكري وجوابهما إليه، وهو ثقة معتمد عليه، فقال ما هذا لفظه:

حدَّ ثني أبو جعفر القمِّي ابن أخي أحمد بن إسحاق بن مصقلة، أنَّه كان بقم منجِّم يهودي موصوفاً بالحذق في الحساب، فأحضره أحمد بن إسحاق وقال له: قد وُلِدَ مولود في وقت كذا وكذا فخذ الطالع واعمل له ميلاداً.

فأخذ الطالع ونظر فيه وعمل عملاً له، فقال لأحمد: لست أرى النجوم تدلُّني على شيء لك من هذا المولود بوجه الحساب، إنَّ هذا المولود ليس لك، ولا يكون مثل هذا المولود إلَّا لنبيٍّ أو وصيَّ نبيٍّ، وإنَّ النظر فيه يدلُّني علىٰ أنَّه يملك الدنيا شرقاً وغرباً وبرًّا وبحراً وسهلاً وجبلاً حتَّىٰ لا يبقىٰ علىٰ وجه الأرض أحد إلَّا دان له وقال بو لايته.

يقول عليٌّ بن موسىٰ بن جعفر بن محمّد بن محمّد الطاوس: وهذا من آيات

<sup>(</sup>١) فرج المهموم (ص ٣٦).

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع، ولعلَّه: (وقد دوَّن).

الله الباهرة وحُجُجه على من عرفه بالعين الباصرة، فإنَّ أحمد بن إسحاق ستر المولود على المنجِّم المذكور، فدلَّه الله عَلَيْ بدلالة النجوم على ما جعل فيه من السرِّ المستور. وقد كنت أشرت إلى قدامة بن الأحنف البصري المنجِّم ليُحقِّق طالع ولادة المهدي (صلوات الله عليه)، ولم أكن وقفت على هذا الحديث المشار إليه، فضار فذكر أنَّه حقَّق طالعه وأحضر زايجته (١٠ وكما سبقنا راوي هذا الحديث إليه، فصار ذلك إجماعاً منهما عليه.

## فصل: [كرامات الإمام المهدي ﷺ]:

\* ومن ذلك في دلائل المهدي عليه ما رويناه بإسنادنا إلى الشيخ سعيد بن هبة الله الراوندي في كتاب (الخرائج والجرائح) (٢)، عن الكليني، قال: حدَّثنا الأعلم المصري وكان أحد الصالحين، قال: خرجت في الطلب بعد مضي أبي محمّد عليه وقلت في نفسي: لو كان شيء لظهر بعد ثلاث سنين، فسمعت صوتاً ولم أرَ شخصاً يقول: «يا نصر بن عبد ربّه، قل لأهل مصر: هل رأيتم رسول الله هي فآمنتم به؟».

قال أبو الرجاء: لم أعلم أنَّ اسم أبي عبد ربِّه، وذلك أنِّي وُلِدْتُ بالمدائن، فحملني أبو عبد الله النوفلي إلى مصر فنشأت بها، فليَّا سمعت الصوت لم أُعوِّل على شيء وخرجت.

\* ومن ذلك ما رويناه بإسنادنا إلىٰ الشيخ أبي جعفر محمّد بن جرير الطبري (٣) بإسناد يرفعه إلىٰ أحمد الدينوري الملقّب بأستار، قال: انصرفت من

<sup>(</sup>۱) الزيج: كتاب يُحسَب فيه سير الكواكب سنة سنة وتُستخرَج التقويهات، وهو بالفارسيَّة: زه، أي الوتر، ثمّ عُرِّب فقيل: زيج، وجمعوه على زيجة كقردة. (تاج العروس: ج ٣/ ص ٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الخرائج والجرائح (ج ٢/ ص ٦٩٨/ ح ١٦).

<sup>(</sup>٣) أُنظر: دلائل الإمامة (ص ١٩٥/ ح ٩٣ ٤/ ٩٧).

أردبيل إلى الدينور أُريد الحجَّ، وذلك بعد مضيِّ أبي محمّد الحسن بن عليٍّ المَهْ الله الدينور بموافاتي، واجتمع بسنة أو سنتين، وكان الناس في حيرة، فاستبشر أهل الدينور بموافاتي، واجتمع الشيعة عندي وقالوا: اجتمع عندنا ستَّة عشر ألف دينار من مال الموالي، ونحن نحتاج أنْ تحملها معك وتُسلِّمها لمن يجب تسليمها إليه.

فقلت: يا قوم، هذه أيَّام حيرة، ولا يُدرىٰ الباب في هذا الوقت.

فقالوا: إنَّا اخترناك لحمل هذا المال لما نعرف من ثقتك وكرمك، فاعمل علىٰ أنْ لا تُخرجه من يدك إلَّا بحجَّة.

فحملوا إليَّ ذلك المال وخرجت، فلمَّا وافيت قرمسين كان أحمد بن الحسن بن الحسن مقيماً بها، فانصرفت إليه مسلِّماً، فلمَّا رأني استبشر ثمّ أعطاني ألف دينار في كيس وتخوت ثياب ألوان معكمة لم أعرف ما فيها، ثمّ قال: احمل هذا معك ولا تُخرجه من يدك إلَّا بحجَّة.

فقبضت المال والتخوت بها فيها من الثياب، فلمَّا وردت بغداد لم تكن لي همَّة غير البحث عمَّن أُشير إليه بالنيابة، فقيل: إنَّ هاهنا رجلاً يُعرَف بالباقطاني يدَّعي بالنيابة، وآخر يُعرَف بإسحاق الأحمر يدَّعي أيضاً بالنيابة، وآخر يُدعيٰ بأبي جعفر العمري يدَّعي أيضاً بالنيابة.

فبدأت بالباقطاني، وصرت إليه، فوجدته شيخاً مهيباً له مروَّة ظاهرة وفرس عربي وغلمان كثير، وتجتمع إليه الناس فيتناظرون، فدخلت إليه وسلَّمت عليه، فرحَّب وقرَّب وسرَّ وبرَّ، فأطلت القعود إلىٰ أنْ خرج أكثر الناس، فسألني عن إربتي، فعرَّفته أنِّي رجل من الدينور وافيت ومعي شيء من المال أحتاج إلىٰ أنْ أُسلِّمه.

فقال: احمله.

فقلت: أُريد حجَّة.

فعدت إليه من الغد فلم يأتِ بحجَّة، وعدت في اليوم الثالث فلم يأتِ.

فصرت إلى إسحاق الأحمر، فوجدته شابًا نظيفاً منزله أكبر من منزل الباقطاني وفرسه ولباسه ومروَّته أسرىٰ() وغلمانه أكثر، ويجتمع عنده أكثر ممَّا يجتمع عند الباقطاني، فدخلت وسلَّمت فرحَّب وقرَّب، فصبرت إلىٰ أنْ خفَّ الناس، فسألني عن حاجتي، فقلت له كما قلت للباقطاني، ووعدني بالحجَّة، فعدت إليه ثمانية أيَّام فلم يأتِ بحجَّة.

فصرت إلى أبي جعفر العمري، فوجدته شيخاً متواضعاً عليه منطقة بيضاء قاعد على لبد في بيت صغير ليس له غلمان ولا له من المروَّة والفرش ما وجدته لغيره، فسلَّمت، فردَّ السلام وأدناني وبسط منِّي، ثمّ سألني عن حاجتي، فعرَّفته أنِّ وافيت من الجبل وحملت مالاً.

فقال: إنْ أحببت أنْ يصل هذا الشيء إلىٰ من يجب أنْ يصل إليه تخرج إلىٰ سُرَّ من رأىٰ وتسأل عن فلان بن فلان الوكيل، وكانت دار ابن الرضا عَلَلْتُللاً عامرة، فإنَّك تجد هناك ما تريد.

فخرجت إلى سُرَّ من رأى وصرت إلى دار ابن الرضا عَلَيْكَلا، وسألت عن الوكيل، فذكر البوَّاب أنَّه مشتغل بالدار، وأنَّه يخرج آنفاً، فقعدت على الباب أنتظر خروجه، فخرج بعد ساعة، فقمت وسلَّمت عليه، فأخذ بيدي إلى بيت كان له، وسألني عن حالي وما وردت له، فعرَّ فته أنِّي حملت شيئاً من المال من ناحية الجبل وأحتاج أنْ أُسلِّم بحجَّة.

<sup>(</sup>١) الأسر في كلام العرب: شدَّة الخلق، يقال: فلان شديد أسر الخلق، إذا كان شديد الخلق غير مسترخ، وفي التنزيل: ﴿ نَحُنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ ﴾ (الإنسان: ٢٨)، أي خلقهم، ... ومن المجاز: شدَّ الله أسره، أي قوَّىٰ إحكام خلقه. (تاج العروس: ج ٦/ ص ٢٢).

ثمّ قدَّم إليَّ طعاماً، وقال: تغدَّ بهذا واسترح فإنَّك تعب، وبيننا وبين الصلاة الأُولىٰ ساعة، فإنِّي أحمل إليك ما تريد.

فأكلت ونمت، فلمَّا كان وقت الصلاة قمت وصلَّيت، وذهبت إلىٰ المشرعة فاغتسلت وزرت وانصرفت إلىٰ بيت الرجل، ومكثت إلىٰ أنْ مضىٰ من الليل ربعه، فجائني ومعه درج فيه:

«بسم الله الرحمن الرحيم، وافي محمّد بن أحمد الدينوري وقد حمل ستّة عشر ألف دينار في كذا وكذا صرَّة، فيها صرَّة فلان بن فلان، وفيها كذا وكذا دينار، وصرَّة فلان بن فلان، وفيها كذا وكذا دينار...»، إلى أن عدَّد الصُّرَر كلَّها، «وفيها صرَّة فلان ابن فلان الزرَّاع ستَّة عشر ديناراً».

قال: فوسوس لي الشيطان وقلت في نفسى: إنَّ سيِّدي أعلم بهذا منِّي.

فها زلت أقرأ ذكر صرَّة صرَّة وذكر صاحبها عليها حتَّىٰ أتىٰ علىٰ آخر صرَّة، وذكر بعد ذلك: «وقد حمل من قرمسين من أحمد بن الحسن المادرائي أخي الصرَّاف كيساً فيه ألف دينار، وكذا وكذا تختاً من الثياب ثوب لونه كذا وثوب لونه كذا وأب ونسبها إلىٰ أصحابها عن آخرها.

قال: فحمدت الله وشكرته على ما منَّ به عليَّ ممَّا أزال الشكَّ عن قلبي، ثمّ أمرني بتسليم جميع ما حملت إلى حيث يأمرك أبو جعفر العمري.

قال: فانصرفت إلى بغداد وصرت إلى أبي جعفر العمري، وكان خروجي وانصرافي في ثلاثة أيَّام، فلمَّا بصر بي أبو جعفر قال لي: ألم تخرج؟

قلت: يا سيِّدي بلي، وانصرفت من سُرَّ من رأى، فأنا أُحدِّث أبا جعفر إذ وردت رقعة إليه من صاحب الأمر علي ومعها درج مثل الدرج الذي كان معي فيه ذكر المال والثياب، وأمره أنْ يُسلِّم جميع ذلك إلىٰ أبي جعفر محمّد بن أحمد بن

جعفر القطّان القمّي، فلبس أبو جعفر ثيابه وقال لي: احمل ما معك إلى منزل محمّد بن أحمد بن جعفر القطّان، فحملت المال والثياب إلى منزل القطّان وسلّمتها إليه وخرجت إلى الحجّ، فلمّا رجعت إلى الدينور اجتمع عندي الناس، فأخرجت الدرج الذي أعطانيه وكيل مولانا (صلوات الله عليه) وقرأته على القوم، فلمّا سمع ذكر الصرّة باسم الزرّاع صاحبها سقط مغشيًا عليه، وما زلنا نعلله حتّى أفاق، ولمّا أفاق سجد شكراً لله على وقال: الحمد لله الذي منّ علينا بالهداية، الآن علمت أنّ الأرض لا تخلو من حجّة، هذه الصرّة دفعها إليّ هذا الزرّاع ولم يقف على ذلك إلّا الله على.

قال: وخرجت بعد ذلك فلقيت أبا الحسن المادرائي وعرَّ فته الخبر وقرأت عليه الدرج، فقال: يا سبحان الله، مهما شككت في شيء فلا تشكَّ أنَّ الله لا يُخلي أرضه من حجَّة، اعلم أنَّه لما غزا أذكوتكين يزيد بن عبد الله بشهرزور(۱)، وظفر ببلاده واحتوىٰ علىٰ خزائنه صار إليَّ رجل، وذكر أنَّ يزيد بن عبد الله جعل الفرس الفلاني والسيف الفلاني في باب مولانا، فجعلت أنقل خزائن يزيد إلىٰ أذكوتكين أوَّلاً فأوّلاً وكنت أُدافع عن الفرس والسيف إلىٰ أنْ لم يبقَ شيء غيرهما، وكنت أرجو أنْ أخلِص ذلك لمولانا عليه فليًا اشتدَّت مطالبة أذكوتكين إيَّاي ولم يمكنني مدافعته جعلت في السيف والفرس على نفسي ألف أذكوتكين إيَّاي ولم يمكنني مدافعته جعلت في السيف والفرس على نفسي ألف عينار ورتَّبتها ودفعتها إلى الخازن وقلت له: ادفع هذه الدنانير في أوثق مكان، ولا تُخرجنَّ إليَّ في حال من الأحوال شيئاً منها ولو اشتدَّت الحاجة إليها، وسلَّمت الفرس والسيف، فأنا قاعد في مجلسي الذي أبرم فيه الأُمور، وأُوفي القَصص وآمر وأنهى إذ دخل أبو الحسن الأسدي، وكان يتعاهدني في الوقت بعد الوقت،

<sup>(</sup>١) في بعض المصادر: (بسهرورد).

وكنت أقضي حوائجه، فلمّا طال جلوسه وعليّ بؤس كثير قلت له: ما حاجتك؟ قال: أحتاج منك إلى خلوة، فأمرت الخازن أنْ يُهيّئ لنا مكاناً، فدخلنا الخزانة، فأخرج لي رقعة صغيرة من مولانا (صلوات الله عليه) فيها: «يا أحمد بن الحسن الألف دينار التي عندك ثمن الفرس والسيف سلّمها إلىٰ أبي الحسن الأسدي»، فخررت لله ساجداً لما منّ به عليّ من معرفة حجّة الله حقّا، لأنّه لم يكن وقف على هذا أحد غيري، فأضفت إلىٰ ذلك المال ثلاثة الآف دينار أخرى سروراً بها منّ الله به عليّ من معرفة هذا الأمر.

\* ومن ذلك ما رويناه بإسنادنا إلى الشيخ أبي جعفر الطبري أيضاً من كتابه (۱) قال: كتب عليُّ بن محمّد السمري يسأل الصاحب عَلَيْكُلْ كفناً يتبيَّن ما يكون من عنده، فورد الجواب: «إنَّك تحتاجه سنة إحدىٰ وثهانين»، فهات في الوقت الذي حدَّه عَلَيْكُلْ، وبعث إليه الكفن قبل موته بشهر.

\* ومن الكتاب (٢) أيضاً ما لفظه: قال القاسم بن العلا: كتبت إلى صاحب الأمر علي كتاباً في حوائج وأعلمته أني رجل كبر سني ولا ولدلي، فأجابني عن الحوائج ولم يجيبني عن الولد بشيء، فكتبت إليه في الرابعة أسأله أنْ يدعو الله لي أنْ يرزقني الله ولداً، فأجابني بحوائجي وكتب: «اللَّهُمَّ ارزقه ولداً ذكراً تقرُّ به عينه، واجعله هذا الحمل الذي أردت»، فورد الكتاب وأنا لا أعلم أنَّ لي حملاً، فدخلت على جاريتي وسألتها عن ذلك، فأخبرتني أنَّ علَّتها قد ارتفعت، وأنها عامل، فولدت غلاماً.

وهذان الحديثان رويتهما عن الطبري والحميري.

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة (ص ٢٥/ ح ٩٨/٤٩٤).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة (ص ٥٢٤/ ح ٤٩٦).

\* ومن ذلك ما رويناه عن الشيخ أبي جعفر الطبري() والشيخ أبي العبّاس الحميري بإسنادنا إليها، قالا: حدّثنا أبو جعفر، قال: وُلِدَ لي مولود فكتبت أستاذن في تطهيره يوم السابع، فورد الجواب: «لا»، فهات المولود، في اليوم السابع، ثمّ كتبت إليه أُخبره بموته، فكتب في الجواب: «يخلف الله عليك غيره وغيره، فسمّ أحمد ومن بعد أحمد جعفراً»، فجاءا كها قال (صلوات الله عليه).

\* ومن الكتاب المذكور (٢) ما رويناه بإسنادنا إلى الشيخ أبي جعفر الطبري، قال: حدَّ ثنا محمّد بن يعقوب الكليني، قال: حدَّ ثني أبو حامد المراغي، عن محمّد ابن شاذان بن نعيم، قال: قال لي رجل من أهل بلخ: تزوَّ جت امرأة سرًّا، فليًا وطأتها علقت وجاءت بابنة، فاستأت (٣) وضاق صدري، فكتبت أشكو ذلك، فورد الجواب: «ستكفاها»، فعاشت أربع سنين فهاتت، فوردني منه عَلَيْكُلا: «الله فورة أناة وأنتم تستعجلون».

\* ومن الكتاب المذكور (١٠) ما رويناه بإسنادنا إلى الشيخ أبي جعفر الطبري، قال: حدَّثني أبو قال: حدَّثني أبو الحسين ابن أبي البغل الكاتب، قال: تقلَّدت عملاً من أبي منصور الصالحان، وجرى بيني وبينه ما أوجب استتاري عنه، فطلبني وأخافني، فمكثت مستراً خائفاً، ثمّ قصدت مقابر قريش ليلة الجمعة واعتمدت المبيت هناك للدعاء والمسألة، وكانت ليلة ريح ومطر، فسألت أبا جعفر القيِّم يقفل الأبواب وأنْ

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة (ص ٥٢٧/ ح ١٠٦/٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة (ص ٥٢٨).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (فاغتممت).

<sup>(</sup>٤) دلائل الإمامة (ص ٥٥١/ ح ٥٢٥/ ١٢٩).

يجتهد في خلوة الموضع لأخلو بها أريده من الدعاء والمسألة، خوفاً من دخول إنسان لم آمنه وأخاف من لقائه، ففعل وقفل الأبواب، وانتصف الليل، فورد من الريح والمطر ما قطع الناس عن الموضع، فمكثت أدعو وأزور وأصلي، فبينا أنا كذلك إذ سمعت وطأةً عند مو لانا موسى عليلا، وإذا هو رجل يزور، فسلم على كذلك إذ سمعت وطأةً عند مو لانا موسى عليلا، وإذا هو رجل يزور، فسلم على آدم وعلى أُولي العزم ثم على الأئمة واحداً واحداً، إلى أنِ انتهى إلى صاحب الزمان فلم يذكره، فعجبت من ذلك، وقلت في نفسي: لعلّه نسي، أو لم يعرف، أو هذا مذهب لهذا الرجل، فلمّا فرغ من زيارته صلّى ركعتين وأقبل إلى مولانا أبي جعفر عليم فزار مثل تلك الزيارة وسلّم ذلك السلام وصلّى ركعتين وأنا خائف منه، إذ لم أعرفه، [ورأيته](() شابًا من الرجال عليه ثياب بيض وعهامة محنّك بها، وله ذوابة ورداء على كتفه، فالتفت إلى وقال: «يا أبا الحسين ابن أبي البغل، أين أنت عن دعاء الفرج؟»، قلت: فها هو يا سيّدى؟ قال: «تُصلّى ركعتين وتقول:

يا من أظهر الجميل وستر القبيح، يا من لم يؤاخذ بالجريرة، ولم يهتك الستر، يا عظيم المنّ، يا كريم الصفح، يا حسن التجاوز، يا واسع المغفرة، يا باسط اليدين بالرحمة، يا منتهىٰ كلّ نجوىٰ وغاية كلّ شكوىٰ، يا عون كلّ مستعين، يا مبتدأ بالنّعَم قبل استحقاقها، يا ربّاه (عشر مرّات)، يا منتهىٰ غاية رغبتاه (عشر مرّات)، أسألك بحقّ هذه الأسهاء، وبحقّ محمّد وآله الطاهرين إلّا ما كشفت كربي، ونفّست همّى، وفرّجت غمّى، وأصلحت حالي.

وتدعو بعد ذلك ما شئت وتسأل حاجتك، ثمّ تضع خدَّك الأيمن على الأرض وتقول مائة مرَّة في سجودك: يا محمّد يا عليُّ، اكفياني فإنَّكما كافياي، وانصراني فإنَّكما ناصراي.

ثمّ تضع خدَّك الأيسر علىٰ الأرض وتقول: أدركني يا صاحب الزمان،

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفتين أثبتناه من المصدر.

وتُكرِّر ذلك كثيراً، وتقول: الغوث الغوث الغوث، حتَّىٰ ينقطع النفس، وترفع رأسك، فإنَّ الله بكرمه يقضى حاجتك إنْ شاء الله».

فلمَّ اشُغِلْتُ بالصلاة والدعاء خرج، فلمَّ افرغت خرجت إلى أبي جعفر لأساله عن الرجل وكيف دخل، فرأيت الأبواب على حالها مقفلة، فعجبت من ذلك، وقلت: لعلَّ باباً هنا آخر لم أعلمه. وانتهيت إلىٰ أبي جعفر القيِّم، فخرج إليَّ من باب الزيت، فسألته عن الرجل ودخوله، فقال: الأبواب مقفلة كما ترىٰ ما فتحتها.

فحدَّ ثته الحديث، فقال: هذا مولانا صاحب الزمان، وقد شاهدته دفعات في مثل هذه الليلة عند خلوتها من الناس.

فتأسَّفت على ما فاتني منه، وخرجت عند قرب الفجر وقصدت الكرخ إلى الموضع الذي كنت مستراً فيه، فها أضحىٰ النهار إلَّا وأصحاب ابن أبي الصالحان يلتمسون لقائي ويسألوا عنِّي أصحابي وأصدقائي، ومعهم أمان من الوزير ورقعة بخطِّه فيها كلُّ جميل، فحضرت مع ثقة من أصدقائي، فقام والتزمني وعاملني بها لم أعهده، وقال: انتهت بك الحال إلىٰ أنْ تشكوني إلىٰ صاحب الزمان (صلوات الله عليه)، فإنِّي رأيته في النوم البارحة - يعني ليلة الجمعة - وهو يأمرني بكلِّ جميل، ويجفو على في ذلك جفوة خفتها.

فقلت: لا إله إلَّا الله، أشهد أنَّهم الحقُّ ومنتهىٰ الحقِّ، رأيت البارحة مولانا في اليقظة، وقال لي كذا وكذا، وشرحت ما رأيته في المشهد، فعجب من ذلك، وجرت منه أُمور عظام حسان في هذا المعنىٰ، وبلغت منه غاية لم أظنّها، وذلك ببركة مولانا (صلوات الله عليه).

### فصل():[دعاء الإمام ﷺ لجنين]:

\* وممَّا روينا بإسنادنا إلى الشيخ أبي العبَّاس عبد الله بن جعفر الحميري في

<sup>(</sup>١) فرج المهموم (ص ٢٤٧).

(٤٥) فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم.....

الجزء الثاني من كتاب (الدلائل)، قال: وكتب رجل من (ربض حميد)(١) يسأله الدعاء في حمل له، فورد عليه الدعاء في الحمل قبل الأربعة أشهر، وأنَّها ستلد ابناً، فكان الأمركما قال (صلوات الله عليه).

# فصل(٢): [سؤال السمرى كفناً]:

\* ومن الكتاب المذكور: قال الحسن بن عليِّ بن إبراهيم السياري: كتب عليٌّ بن محمّد السمري يسأل الصاحب عليًّ كفناً، فورد عليه: "إنَّك تموت في إحدىٰ وثهانين"، فهات في تلك السنة، وبعث إليه بالكفن قبل موته بشهرين.

# فصل("): [قصّة رشيق المادراني]:

\* وممّا روينا بإسنادنا إلى الشيخ سعيد بن هبة الله الراوندي في الجزء الأوّال من كتاب (الخرائج والجرائح) فقال: عن رشيق الحاجب المادراني، قال: بعث إلينا المعتضد وأمرنا أنْ نركب ونحن ثلاثة نفر، ونخرج مخفِّين على السروج وبحيث لا نُرىٰ فقال: الحقوا بسامرًا واكبسوا دار الحسن بن عليٍّ فإنَّه تُوفِي، فمن رأيتم بها فأتونى به.

فأتينا سامرًا وكبسنا الدار كما أُمرنا، فوجدنا دار أسترته (٢) كأنَّ الأيدي رُفِعَت عنها في ذلك الوقت، فرفعنا السترة فإذا سرداب في الدار الأُخرى، فدخلنا فرأينا كأنَّ بحراً فيه، وفي أقصاه حصير قد علمنا أنَّه علىٰ الماء، وفوقه

<sup>(</sup>١) اسم موضع ببغداد، وكان حميد أحد النقباء في دولة بني العبَّاس. (معجم البلدان: ج٣/ ص ٢٥).

<sup>(</sup>٢) فرج المهموم (ص ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) فرج المهموم (ص ٢٤٨ - ٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الخرائج والجرائح (ج ١/ ص ٤٦٠/ ح ٥).

<sup>(</sup>٥) في المصدر: (ونجنب أُخَر).

<sup>(</sup>٦) في المصدر: (سرّيَّة).

رجل من أحسن الناس هيبةً قائم يُصلِّي، فلم يلتفت إلينا ولا إلى شيء من أسبابنا، فسبق أحمد بن عبد الله ليتخطَّى فغرق في الماء، وما زال يضطرب حتَّىٰ مددت يدي إليه فخلَّصته وأخرجته، وغشي عليه وبقي ساعة، وعاد صاحبي الثاني إلى فعل الأوَّل فناله مثل ذلك، فبقيت مبهوتاً، فقلت لصاحب البيت: المعذرة إلى الله وإلى رسوله وإليك، فوالله ما علمت كيف الخبر وإلى من نجيء، وأنا تائب إلى الله، فها التفت إلى بشيء ممَّا قلت، ثمّ عدنا إلى المعتضد فأخبرناه، فقال: اكتموه وإلَّا ضربت أعناقكم.

#### [خبرالقاسم بن العلاء، وعلمه ﷺ بالآجال وبالغائب]:

\* ومن الكتاب المذكور(۱) ما رويناه عن الشيخ المفيد ونقلناه عن نسخة عتيقة جدًّا من أُصول أصحابنا قد كُتِبَت في زمان الوكلاء، فقال فيها ما هذا لفظه: قال الصفواني إلله : رأيت القاسم بن العلاء وقد عمَّر مائة سنة وسبعة عشرة، منها ثمانون سنة صحيح العينين، فيها لقي مولانا أبا الحسن ومولانا أبا محمّد العسكري المهالاً، وحُجِبَ بعد الثمانين، ورُدَّت عيناه قبل موته بسبعة أيَّام.

وذلك أنِّ كنت مقياً عنده بمدينة آران من أرض آذربيجان، وكان لا تنقطع عنه توقيعات مولانا صاحب الزمان (صلوات الله عليه) علىٰ يد أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري، وبعده علىٰ يد أبي القاسم بن روح (قدَّس الله روحيها)، فانقطعت عنه المكاتبة نحواً من شهرين، فقلق الله للك، فبينا نحن عنده إذ دخل البوَّاب مستبشراً وقال: فيج العراق قد ورد، ولا يُسمَّىٰ بغيره، فاستبشر أبو القاسم، وحوَّل وجهه إلىٰ القبلة فسجد، ودخل رجل قصير بالصرر الفيوج عليه، وعليه جبَّة مصريَّة وفي رجليه نعل آملي وعلىٰ كتفه مخلاة.

<sup>(</sup>۱) الخرائج والجرائح (ج ۱/ ص ۶۲۷/ باب ۱۳/ ح ۱۶).

فقام إليه وعانقه ووضع المخلاة من عنقه، ودعا بطست من ماء فغسل وجهه وأجلسه إلى جانبه، فأكلنا وغسلنا أيدينا، فقام الرجل وأخرج كتاباً أفضل من نصف الدرج، فناوله القاسم فقبَّله، ودفعه إلى كاتب له يقال له: عبد الله بن أبي سَلَمة، فأخذه وفضَّه وقرأه وبكىٰ حتَّىٰ أحسَّ القاسم ببكائه، فقال القاسم له: يا عبد الله، خيراً؟!

قال: ما يُكرَه فلا.

قال: فها هو؟

قال: ينعىٰ الشيخ نفسه بعد ورود هذا الكتاب بأربعين يوماً، وأنَّه يمرض في اليوم السابع من ورود هذا الكتاب، وأنَّ الله يردُّ عليه بعد ذلك عينيه، وقد حمل سبعة أثواب.

فقال القاسم: في سلامة من ديني؟

قال: في سلامة من دينك.

فضحك بالله وقال: ما أُؤمِّل بعد هذا العمر؟

ثمّ قام الرجل الوارد فأخرج من مخلاته ثلاثة أُزُر يهانيَّة حمراء وعهامة وثوبين ومنديلاً، فأخذها الشيخ وكان عنده قميص خلعه عليه مولانا أبو الحسن ابن الرضا عَلَيْكُلاً.

وكان له صديق يقال له: عبد الرحمن بن محمّد السري، وكان شديد النصب، وكان بينه وبين القاسم (نضَّر الله وجهه) مودَّة في أُمور الدنيا شديدة، وكان يوادُّه، وكان عبد الرحمن وافي إلى آران للإصلاح بين أبي جعفر بن حمدون الهمداني وبين حيَّان العين، فربَّها حضر عنده، فقال لشيخين كانا مقيمين عنده أحدهما يقال له: أبو حامد عمران بن المفلس، والآخر يقال له: أبو عليٍّ محمّد: أُريد أَنْ أقرأ هذا الكتاب لعبد الرحمن فإنِّي أُحِبُّ هدايته، وأرجو أَنْ يهديه الله عَلَى بقراءة هذا الكتاب.

فقال: لا إله إلَّا الله، هذا الكتاب لا يحتمل ما فيه خلق من الشيعة، فكيف عبد الرحمن؟

فقال: إنّي أعلم أنّي مفش سرًّا لا يكون لي إعلانه، ولكن لمحبَّتي عبد الرحمن أشتهي أنْ يهديه الله لهذا الأمر، فأقرأه له.

فلرًا مرَّ ذلك اليوم وكان الخميس لثلاث عشرة ليلة خلت من رجب سنة أربع وثلاثها ثة دخل عبد الرحمن وسلَّم عليه، فقال له: اقرأ هذا الكتاب وانظر لنفسك، فقرأه، فلرَّا بلغ إلى موضع النعي به رمى الكتاب من يده وقال للقاسم: يا أبا محمّد، اتَّقِ الله فإنَّك رجل فاضل في دينك متمكِّن من عقلك، إنَّ الله يقول: ﴿ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَا ذَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ ﴾ [لقمان: ٣٤]، ويقول: ﴿ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ۞ ﴾ [الجنّ: ٢٦].

فضحك القاسم وقال: أتمَّ الآية: ﴿إِلَّا مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ ﴾ [الجنّ: ٢٧]، ومولاي هذا المرتضىٰ من رسول، قد علمت أنَّك تقول هذا، ولكن أرِّخ هذا اليوم، فإنْ أنا عشت بعد هذا اليوم المؤرَّخ في الكتاب فاعلم أنِّ لست على شيء، وإنْ أنا متُّ فانظر لنفسك.

فأرَّخ عبد الرحمن اليوم وافترقوا، فلمَّا كان اليوم السابع من ورود الكتاب حمَّ القاسم واشتدَّت به العلَّة، واستند في فراشه إلى الحائط، وكان ابنه الحسن بن القاسم مدمناً على شرب الخمر، وكان متزوِّجاً إلى أبي عبد الله بن حمدون الهمداني، وكان ابن حمدون الهمداني جالساً في ناحية من الدار ورداؤه على وجهه، وأبو حامد في ناحية، وأبو عليّ بن محمّد وجماعة من أهل البلد يبكون إذ اتكأ القاسم على يديه إلى خلف وجعل يقول: يا محمّد يا عليُّ يا حسن يا حسين إلى آخر الأئمَّة، يا موالي كونوا شفعائي إلى الله عَلَى، ثمّ قالها ثانية، ثمّ قالها ثالثة، فلمّ قالها ثانية، ثمّ قالها ثالثة، فلمّ وصل إلى: يا موسى، يا عليُّ، تفرقعت أجفان عينيه كها تفرقع الصبيان فلمًا وصل إلى: يا موسى، يا عليُّ، تفرقعت أجفان عينيه كها تفرقع الصبيان

شقائق النعمان، وانفتحت حدقتاه، وجعل يمسح بكمِّه عينيه، وخرج من عينيه شيء يشبه ماء اللحم، ثم مدَّ طرفه إلىٰ ابنه، فقال: يا حسن إليَّ، يا أبا حامد إليَّ، يا أبا عليٍّ إليَّ.

فاجتمعوا حوله ونظروا إلى حدقتيه صحيحين، فقال أبو حامد: تراني؟

فجعل يده علىٰ كلِّ واحدٍ منَّا، وشاع في الناس هذا، فأتاه الناس ينظرون اليه، وركب إليه القاضي وهو عينية () بن عبيد الله أبو ثابت المسعودي قاضي القضاة ببغداد، فدخل عليه وقال: يا أبا محمّد، ما هذا الذي بيدي؟ وأراه خاتماً فصُّه فيروزج، وقرَّبه منه، فقال: خاتم فصُّه فيروزج عليه ثلاثة أسطر.

فتناوله القاسم فلم يمكنه قراءته، وخرج الناس متعجِّبين يتحدَّثون بخبره، فالتفت القاسم إلىٰ ابنه الحسن، فقال: يا بنيَّ، إنَّ الله (عزَّ اسمه) جعل منزلتك منزلتي ومرتبتك مرتبتي، فاقبلها بشكر.

فقال الحسن: قد قبلتها.

قال القاسم: على ماذا؟

قال: علىٰ ما تأمرني به.

قال: أنْ تنزع عمَّا أنت عليه من شرب الخمر.

فقال: يا أبه، وحقّ من أنت في ذكره لأنزعنَّ عن شرب الخمر ومع الخمر أشياء لا تعرفها.

فرفع القاسم يده إلى السهاء وقال: اللَّهُمَّ ألهم الحسن طاعتك وجنبه معصيتك - ثلاث مرَّات -.

<sup>(</sup>١) في المصدر: (عتبة).

١٥٨ ..... الإمام المهدى ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

الأمر - يعني الوكالة لمولانا علي - تكون مؤنتك من نصف ضيعتي المعروفة بفرجند، وسائرها ملك لمولاي، وإنْ لم تُؤهّل فاطلب خيرك من حيث يبعث الله لك.

فقبل الحسن وصيَّته علىٰ ذلك، فلمَّا كان يوم الأربعين وقد طلع الفجر مات القاسم، فوافاه عبد الرحمن بن محمّد يعدو في الأسواق حافياً حاسراً وهو يصيح: واسيِّداه. فاستعظم الناس منه ذلك، وجعلوا يقولون له: ما الذي تفعل بنفسك؟

فقال: اسكتوا فإنِّي رأيت ما لم تروا.

وشيَّعه ورجع عمَّا كان عليه، ووقف أكثر ضياعه.

فتجرَّد أبو عليّ بن محمّد وغسل القاسم وأبو حامد يصبُّ عليه الماء، ولُفَّ في ثمانية أثواب، على بدنه قميص مولانا، وما يليه السبعة أثواب التي جاءت من العراق، فلمَّ كان بعد مدَّة يسيرة ورد كتاب تعزية على الحسن من مولانا (صلوات الله عليه)، ودعا له في آخره: «ألهمه الله طاعته، وجنَّبه معصيته»، وهو الدعاء الذي كان دعا به أبوه، وكان في آخره: «قد جعلنا أباك لك إماماً وفعاله مثلاً».

وروينا هذا الحديث الذي ذكرناه أيضاً عن أبي جعفر الطوسي (رضوان الله عليه)(١).

#### [علمه ﷺ بمایکون]:

\* ومن ذلك ما رويناه بإسنادنا إلى الشيخ سعيد بن هبة الله الراوندي في الجزء الأوَّل من كتاب (الخرائج والجرائح)(٢)، قال: روي عن أبي الحسن المسترقِّ

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣١٠/ ح ٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) الخرائج والجرائح (ج ١/ ص ٤٧٢/ باب ١٣/ ح ١٧).

الضرير، قال: كنّا يوماً في مجلس الحسن بن عبيد الله بن حمدان ناصر الدولة، فتذاكرنا أمر الناحية، فقال: كنت أزري عليها حتَّىٰ حضرت مجلس عمِّي الحسين، فأخذت أتكلَّم بذلك، فقال: يا بنيَّ، كنت أقول بمقالتك هذه إلىٰ أنْ نُدِبْتُ إلىٰ ولاية قم حين استصعبت علىٰ السلطان، وكان كلُّ من ورد إليها يحاربه أهلها، فسلَّم إليَّ الجيش وخرجت نحوها، فلمَّا بلغت إلىٰ ناحية نهر خرجت إلىٰ الصيد، ففاتتني طريدة فأتبعتها وأوغلت في طلبها وأثرها حتَّىٰ بلغت إلىٰ نهر، فسرت فيه وكلَّما سرت اتَّسع ذلك النهر، فبينا أنا كذلك إذ طلع عليَّ فارس تحته شهباء وهو متعمِّم بعمامة خرِّ أخضر لا أرىٰ منه سوىٰ عينيه وفي رجليه خفّان أحران، فقال لي: «يا حسين»، لا هو لقَّبني ولا كنّاني، قلت: ماذا تريد؟

قال: «لِمَ تزري على الناحية؟ ولِمَ تمنع أصحابي خُمس مالك؟».

قال: وكنت الرجل الوقور الذي لا يخاف شيئاً، فأرعدت وتهيَّبته، وقلت: أفعل يا سيِّدي ما تأمر به.

قال: «فإذا مضيت إلى الموضع الذي أنت متوجّه إليه ودخلته وكسبت ما كسبت فيه فاحمل إلى من يستحقُّ خُمسه».

فقلت: السمع والطاعة.

قال: «فامض راشداً».

ولوى عنان دابَّته وانصرف، فلم أدرِ أيَّ طريق سلك، فطلبته يميناً وشهالاً فخفي عليَّ أثره، فازددت رعباً، وانفلتُّ راجعاً إلىٰ عسكري، وتناسيت الحديث حتَّىٰ بلغت قم، وعندي أنِّي محارب القوم، فخرج إليَّ أهلها وقالوا: كنَّا نحارب من يجيئنا لخلافهم لنا، فإذا وافيت أنت فلا خلاف بيننا وبينك، أدخل البلد ودبِّرها كها ترىٰ، فدخلت البلد وأقمت فيها زماناً واكتسبت أموالاً زائدة علىٰ ما كنت أُقدِّر.

ثمّ وشي القوَّاد بي إلى السلطان وحدَّثوه بطول مقامي وكثرة ما اكتسبت،

فعُزِلْتُ ورجعت إلى بغداد، فابتدأت بدار السلطان فسلَّمت، وأقبلت إلى منزلي، فجائني فيمن جائني محمّد بن عثمان العمري، فتخطَّىٰ الناس حتَّىٰ اتَّكاً علىٰ متَّكئي، فاغتظت من ذلك، ولم يزل قاعداً ما يبرح والناس داخلون وخارجون وأنا أزداد غيظاً، فلمَّا تصرَّم المجلس دنا إليَّ وقال: بيني وبينك سرُّ فاسمعه.

قلت: ماذا؟

قال: صاحب الشهباء والنهر يقول: «هلَّا وفيت بها وعدتنا؟»، فذكرت الحديث وارتعت وقلت: السمع والطاعة، وقمت ففتحت الخزائن له، ولم يزل يُخمِّس إلىٰ أَنْ خَمَّس شيئاً كثيراً كنت أنسيته ممَّا جمعته فذكَّرنيه، وأخذ الخُمُس وانصرف، فلم أشكّ بعد ذلك وتحقَّقت الأمر.

قال: فأنا منذ سمعت هذا الحديث من عمِّي أبي عبد الله زال ما كان عرض لى من شكِّ بحمد الله.

## [وضعه إلله الأسود وعلمه بالآجال]:

\* ومن ذلك ما رويناه بإسنادنا عن الشيخ سعيد الراوندي في كتابه المذكور (۱) قال: ومنها ما روي عن أبي القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه إليه الله قال: لمّا وصلت بغداد سنة سبع وثلاثين وثلاثيائة أردت الحجّ، وهي السنة التي ردَّ القرامطة فيها الحجر إلى مكانه من البيت، [كان أكبر همّي الظفر بمن ينصب الحجر]، لأنَّه يمضي في الكُتُب قصَّة أخذه وأنَّه ينصبه في مكانه الحجَّة في ذلك الزمان كما وضعه في مكانه زين العابدين علين في زمن الحجَّاج فاستقرَّ في مكانه، فاعتللت علَّة صعبة خفت منها على نفسي، ولم يتهيَّأ لي ما قصدت، فأتيت ابن هشام وأعطيته رقعة مختومة أسأل فيها عن مدَّة عمري، وهل تكون الميتة في هذه

<sup>(</sup>۱) الخرائج والجرائح (ج ۱/ ص ٤٧٥/ باب ۱۳/ ح ۱۸).

(٤٥) فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم.....

العلَّة أو لا؟ وقلت له: همِّي إيصال هذه الرقعة إلى من يضع الحجر في مكانه ويستقرُّ وأخذ جوابه، فإنَّما أندبك لهذا.

فقال الرجل المعروف بابن هشام: ليّا وصلت مكّة وعزم أهلها على إعادة الحجر مكانه بذلت لسدنة البيت جملة تمكّنت معها من الوقوف بحيث أرى واضع الحجر في مكانه، وأقمت معي منهم من يمنع عني ازدحام الناس، فكلّما عمد إنسان لوضعه اضطرب ولم يستقم، فأقبل غلام أسمر اللون حسن الوجه، فتناوله ووضعه في مكانه فاستقام، ولم يزل عن مكانه، فعَلَت لذلك الأصوات، فانصرف خارجاً من الباب، فنهضت من مكاني أتبعه وأدفع الناس عني يمينا وشهالاً حتّى ظُنَّ الاختلاط بي في العقل، والناس يفرجون له وعيني لا تفارقه حتى انقطع عن الناس، وكنت أسرع المسير خلفه، وهو يمشي على توأدة، فليًا حصل بحيث لا يراه أحد غيري وقف والتفت إليَّ وقال: «هات ما معك»، فناولته الرقعة، فقال من غير أنْ ينظر إليها: «قل له: لا خوف عليك في هذه العلّة، وسيكون ما لا بدَّ منه بعد ثلاثين سنة»، قال: فوقع عليَّ الزمع (۱) حتَّىٰ لم أطق حراكاً، وتركني وانصرف.

قال أبو القاسم: فحضر وأعلمني هذه الجملة، فلمّا كانت سنة الثلاثين اعتلَّ أبو القاسم، فأخذ ينظر في أمره بتحصيل جهازه في قبره، وكتب وصيَّته واستعمل الجدّ في ذلك، فقيل له: ما هذا الخوف؟ ونرجو أنْ يتفضَّل الله عليك بالسلامة، فما علَّتك ممّا يُخاف، فقال: هذه السنة التي خُوِّ فت فيها، ومات في علَّته بِإللهُ .

#### فصل(۲): [علمه ﷺ بالغائب وبما يكون]:

\* فيما رويته عن أبي محمّد عبد الله بن محمّد بن أبي محمّد عبد الله الحذَّاء

<sup>(</sup>١) الزمع: الرعدة من الخوف والدهشة.

<sup>(</sup>٢) فرج المهموم (ص ٢٥٦ - ٢٥٨).

الدعلجي (منسوب إلى موضع خلف باب الكوفة ببغداد يقال لأهله: الدعالجة)، وكان فقيهاً عارفاً ذكره النجاشي في كتابه بها ذكرناه، قال: (وعليه تعلَّمت المواريث، وله كتاب الحجّ).

قال الشيخ سعيد بن عبد الله الراوندي في الجزء الأوَّل من كتابه (الخرائج والجرائح) ما هذا لفظه: إنَّ أبا محمّد الدعلجي كان له ولدان، وكان من خيار أصحابنا، وكان قد سمع الأحاديث، وكان أحد ولديه على الطريقة المستقيمة وهو أبو الحسن - وكان يُغسِّل الأموات-، والولد الآخر يسلك مع الفُسَّاق "، فدُفِع " إلى أبي محمّد حجَّة يحجُّ بها عن صاحب الزمان (صلوات الله عليه)، وكان ذلك عادة الشيعة في ذلك الوقت وتُركَت بعد ذلك، فدفع منها شيئاً إلى ولده المذكور بالفساد، وخرج إلى الحجِّ، وليًا عاد حكى أنَّه كان واقفاً بالموقف ولده المذكور بالفساد، وخرج إلى الحجِّ، وليًا عاد حكى أنَّه كان واقفاً بالموقف وأى شخصاً إلى جانبه حسن الوجه، أسمر اللون، ذا ذوابتين، مقبلاً على شأنه في الابتهال والدعاء، حسن العمل والتضرُّع، قال: فليًا نفر الناس التفت إليَّ وقال: «يا شيخ، أما تستحى؟».

قلت: من أيِّ شيء، يا سيِّدي؟

قال: «تُدفَع إليك حجَّة عمَّن تعلم فتدفع منها إلى فاسق يشرب الخمر؟! يوشك أنْ تذهب عينك هذه»، وأومأ إلى عيني، فأنا من ذلك على وجل ومخافة، وسمع منه أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان ذلك، فما مضى عليه إلَّا أربعون يوماً من بعد ملاقاته مولانا عَلا عليها حتَّى خرجت في عينه التي أوما إليها قرحة فذهبت مها.

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح (ج ١/ ص ٤٨٠/ باب ١٣/ ح ٢١).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: (وولد آخر يسلك مسلك الأحداث في فعل الحرام).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (ودفع).

\* ومن ذلك ما رويناه بإسنادنا إلى الشيخ سعيد بن هبة الله الراوندي في كتابه (الخرائج والجرائح)() في الجزء الثاني منه، قال: ومنها ما روي عن أحمد بن أبي روح، قال: وجّهت إليَّ امرأة من أهل الدينور، فأتيتها، فقالت: يا بن أبي روح، أنت أوثق من في ساحتنا ديناً وورعاً، وإنِّي أُريد أنْ أُودعك أمانة أجعلها في رقبتك تُؤدِّيها وتقوم بها.

قلت: أفعل إنْ شاء الله.

قالت: هذه دراهم في هذا الكيس المختوم لا تحلُّه ولا تنظر إليه حتَّىٰ تُؤدِّيه إلى من يُخبرك بها فيه، وهذا قرطي يساوي عشرة دنانير، وفيه ثلاث حبَّات لؤلؤ تساوي عشرة دنانير، ولي إلى صاحب الزمان حاجة أُريد أنْ يُخبرني بها قبل أنْ أسأله عنها.

قلت: وما الحاجة؟

قالت: عشرة دنانير اقترضتها ولا أدري إلى من أدفعها، فإنْ أخبرك فادفعها إلى من يأمرك.

فأتيت سامرًاء، فقيل لي: إنَّ جعفر بن عليٍّ يدَّعي الإمامة.

فقلت: أبدأ بجعفر، ثمّ تفكَّرت فقلت: أبدأ بهم، فإنْ كانت الحجَّة عندهم وإلَّا أتيت جعفراً.

فدنوت من باب دار أبي محمّد عَاليَّكُ ، فخرج إليَّ خادم وقال: أنت أحمد بن أبي روح؟

قلت: نعم.

قال: فهذه الرقعة اقرءها، فإذا فيها: «بسم الله الرحمن الرحيم، أو دعتك

<sup>(</sup>۱) الخرائج والجرائح (ج ۲/ ص ۱۹۹/ باب ۱۷/ فصل في أعلام الإمام وارث الأنبياء والأوصياء...).

بنت الدينوري كيساً فيه ألف درهم بزعمك وهو خلاف ما تظنُّ، وقد أدَّيت الأمانة ولم تفتح الكيس ولم تدرِ ما فيه، وفيه ألف درهم وخسون ديناراً صحاحاً، ومعك قرطان زعمت المرأة أنَّها تساوي عشرة دنانير، وهي تساوي ثلاثين ديناراً فادفعها إلى جاريتنا فلانة، فإنَّا قد وهبناها لها، وصر إلى بغداد وادفع المال إلى حاجز، وخذ منه ما يعطيك لنفقتك»، فأتيت بغداد ودفعت المال إليه، فأعطاني شيئاً منه، فأخذته وانصر فت إلى الموضع الذي نزلت فيه، فإذا بفيج فاجأني من المنزل يُخبرني بأنَّ حموي قد مات وأهلي يأمروني بالانصراف إليهم، فرجعت فإذا هو مات وورثت منه ثلاثة آلاف دينار ومائة ألف درهم.

\* ومن ذلك ما ذكره الراوندي إلله أيضاً في الجزء الأوَّل (۱) من كتاب (الخرائج والجرائح) (۲)، قال: إنَّ عليَّ بن الحسين بن موسىٰ بن بابويه كانت تحته ابنة عمِّه ولم يُرزَق منها ولداً، فكتب إلى الشيخ أبي القاسم بن روح أنْ يسأل الحضرة ليدعو الله أنْ يرزقه أولاداً، فجاء الجواب: "إنَّك لا تُرزَق منها محمّداً وستملك جارية ديلميَّة تُرزَق منها ولدين فقيهين ماهرين "، فرُزِقَ منها محمّداً والحسين، وكان لهما أخ أوسط مشتغل بالزهد لا فقه له.

\* ومن الكتاب المذكور (") ما روي عن عليِّ بن إبراهيم الفدكي، قال: قال الأودي (أن أطوف السابع، فإذا أنا الأودي النافي الطواف طفت ستَّة أشواط وأُريد أنْ أطوف السابع، فإذا أنا بحلقة عن يمين الكعبة وشابُّ حسن الوجه طيِّب الرائحة هيوب، مع هيبته متقرِّب إلىٰ الناس، وقالوا: هذا ابن رسول الله يظهر للناس في كلِّ سنة لخواصِّه

<sup>(</sup>١) في المطبوع: (الثاني).

<sup>(</sup>۲) الخرائج والجرائح (ج ۲/ ص ۷۹/ ح ۱۱۳).

<sup>(</sup>٣) الخرائج والجرائح (ج ٢/ ص ٧٨٤/ ح ١١٠).

<sup>(</sup>٤) كذا في بعض النُّسَخ، وفي المصدر المطبوع: (الأزدي).

(٤٥) فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم.....

يوماً فيُحدِّتهم، فجئته وقلت: مسترشد فأرشدني هداك الله وَلِين، فناولني حصاة، فحوَّلت وجهي، فقال لي بعض خُدَّامه: ما الذي دفع إليك؟ قلت: حصاة، فقال هو لي: «قد تبيَّنت لك الحجَّة، وظهر الحقُّ، وذهب عنك العمى، أتعرفني؟»، قلت: اللَّهُمَّ لا، قال: «أنا المهدي، أنا قائم الزمان، أملؤها عدلاً كما مُلِئَت جوراً، إنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة، ولا تبقىٰ الناس في فترة أكثر من تيه بني إسرائيل، فقد ظهر أيَّام خروجي، فهذه أمانة في رقبتك تُحدِّث بها إخوانك من أهل الحقِّ».



#### [غيبة الإمام المهدى عليه]

# الفصل السابع والسبعون(١٠): [الغيبة دليل الإمامة]:

واعلم يا ولدي محمد - ألهمك الله ما يريده منك ويرضى به عنك - أنّ غيبة مولانا (المهدي) (صلوات الله عليه) التي حيَّرت المخالف والمؤالف هي من جملة الحُجَج على ثبوت إمامته وإمامة آبائه الطاهرين (صلوات الله على جدً محمد وعليهم أجمعين)، لأنّك إذا وقفت على كُتُب الشيعة أو غيرهم مثل كتاب (الغيبة) لابن بابويه، وكتاب (الغيبة) للنعماني، ومثل كتاب (الشفاء والجلاء)، ومثل كتاب أبي نعيم الحافظ في أخبار المهدي ونعوته وحقيقة مخرجه وثبوته، والكُتُب التي أشرت إليها في كتاب (الطرائف)، وجدتها أو أكثرها تضمَّنت قبل ولادته أنّه يغيب غلين غيبة طويلة حتَّىٰ يرجع عن إمامته بعض من كان يقول بها، فلو لم يغب هذه الغيبة كان طعناً في إمامة آبائه وفيه، فصارت الغيبة حجّة لهم المناه وحجّة على اليقين، وإنّما غاب من لم يلقه عنهم لغيبتهم عمَّن حضره للمتابعة له ولربّ العالمين.

### الفصل الثامن والسبعون: [كشف الأستار لمعرفة الأسرار]:

فإنْ أدركت يا ولدي موافقة توفيقك لكشف الأسرار عنك عرَّفتك من حديث المهدي (صلوات [الله] عليه) ما لا يشتبه عليك وتستغني بذلك عن

<sup>(</sup>١) كشف المحجَّة (ص ٥٣ - ٥٦).

الحُجَج المعقولات ومن الروايات، فإنَّه (صلَّل الله عليه) حيُّ موجود على التحقيق، ومعذور عن كشف أمره إلى أنْ يُؤذَن له تدبير الله الرحيم الشفيق، كما جرت عليه عادة كثير من الأنبياء والأوصياء، فاعلم ذلك يقيناً واجعله عقيدةً وديناً، فإنَّ أباك معرفته أبلغ من معرفة ضياء شمس النهار.

# الفصل التاسع والسبعون: [القول في الصحابة والمتعة والرجعة والمهدى]:

ولقد جمعني وبعض أهل الخلاف مجلس منفرد، فقلت لهم: ما الذي تأخذون على الإماميَّة؟ عرِّفوني به بغير تقيَّة لأذكر ما عندي، وفيه غلقنا باب الموضع الذي كنَّا ساكنيه، فقالوا: نأخذ عليهم تعرُّضهم بالصحابة، ونأخذ عليهم القول بالرجعة، والقول بالمتعة، ونأخذ عليهم حديث المهدي وأنَّه حيُّ مع تطاول زمان غيبته.

فقلت لهم: أمّا ما ذكرتم من تعرُّض من أشرتم إليه بذمّ بعض الصحابة، فأنتم تعلمون أنَّ كثيراً من الصحابة استحلَّ بعضهم دماء بعض في حرب طلحة والزبير وعائشة لمولانا عليًّ عَلَيْكا، وفي حرب معاوية له أيضاً، واستباحوا أعراض بعضهم لبعض حتَّىٰ لعن بعضهم بعضاً علىٰ منابر الإسلام، فأُولئك هم الذين طرقوا سبيل الناس للطعن عليهم، وبهم اقتدىٰ من ذمَّهم ونسب القبيح إليهم، فإنْ كان لهم عذر في الذي عملوه من استحلال الدماء وإباحة الأعراض فالذين اقتدوا بهم أعذر وأبعد من أنْ تنسبوهم إلىٰ سوء التعصُّب والإعراض، فوافقوا علىٰ ذلك.

وقلت لهم: وأمَّا حديث ما أخذتم عليه من القول بالرجعة، فأنتم ترون أنَّ النبيَّ هُوَّ قال: إنَّه يجري في أُمَّته ما جرى في الأُمَم السابقة، وهذا القرآن يتضمَّن: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ

لَهُمُ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمُ [البقرة: ٢٤٣]، فشهد ﷺ أنَّه قد أحيا الموتىٰ في الدنيا وهي رجعة، فينبغي أنْ يكون في هذه الأُمَّة مثل ذلك، فوافقوا علىٰ ذلك.

فقلت لهم: وأمَّا أخذكم عليهم القول بالمتعة، فأنتم أحوجتم الشيعة إلى صحَّة الحكم بها، لأنَّكم رويتم في صحاحكم عن جابر بن عبد الله الأنصاري، وعبد الله بن عبَّاس، وعبد الله بن مسعود، وسَلَمة بن الأكوع، وعمران بن الحصين، وأنس بن مالك، وهم من أعيان الصحابة أنَّ النبيّ مات ولم يُحرِّمها، فليًّا رأت الشيعة أنَّ رجالكم وصحاح كُتبُكم قد صدَّقت رجالكم ورواتهم أخذوا بالمجمع عليه وتركوا ما انفردتم به، فوافقوا علىٰ ذلك.

وقلت لهم: وأمّا ما أخذتم عليه من طول غيبة المهدي على الماء، بنعداد، فإنّه يجتمع لمشاهدته لعلّ كلّ من يقدر على ذلك منهم، فإذا مشى على الماء، ببغداد، فإنّه يجتمع لمشاهدته لعلّ كلّ من يقدر على ذلك منهم، فإذا مشى على الماء، فإنّ التعجّب منه يكون أقلّ من ذلك، فمشى على الماء، فإنّ الماء، فإنّ التعجّب منه يكون أقلّ من ذلك، فمشى على الماء، فإنّ بعض الحاضرين ربّها يتفرّقون ويقلُّ تعجّبهم، فإذا جاء ثالث وقال: أنا أيضاً أمشي على الماء، فربّها لا يقف للنظر إليه إلّا قليل، فإذا مشى على الماء، فربّها لا يقف للنظر إليه إلّا قليل، فإذا مشى على الماء، فربّها لا يبقى أحد ينظر إليه ولا يتعجّب منه. وهذه حالة المهدي على الماء فربّها لا يبقى أحد ينظر إليه ولا يتعجّب منه. وهذه حالة المهدي على الأنّكم رويتم أنّ أوريس حيّ موجود في السهاء منذ زمانه إلى الآن، ورويتم أنّ عيسى الخضر حيّ موجود في السهاء وأنّه يرجع إلى الأرض مع المهدي على الآن، ورويتم أنّ عيسى من البشر قد طالت أعارهم وسقط التعجّب بهم من طول أعارهم، فهلاً كان من عبر الله (صلوات الله وسلامه عليه وآله) أسوة بواحد منهم أنْ يكون من عترته آية الله على في أمّته بطول عمر واحد من ذرّيّته؟ فقد ذكرتم ورويتم في من عترته آية الله في أمّته بطول عمر واحد من ذرّيّته؟ فقد ذكرتم ورويتم في من عترته آية الله في أمّته بطول عمر واحد من ذرّيّته؟ فقد ذكرتم ورويتم في

صفته أنَّه يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد ما مُلِئَت جوراً وظلها، ولو فكَّرتم لعرفتم أنَّ تصديقكم وشهادتكم أنَّه يملأ الأرض بالعدل شرقاً وغرباً وبعداً وقرباً أعجب من طول بقائه وأقرب إلى أنْ يكون ملحوظاً بكرامات الله ﷺ لأوليائه.

وقد شهدتم أيضاً له أنَّ عيسىٰ بن مريم النبيَّ المعظَّم عَلَيْمَا للهُ يُصلِّي خلفه مقتدياً به في صلاته وتبعاً له ومنصوراً به في حروبه وغزواته، وهذا أيضاً أعظم مقاماً ممَّا استبعدتموه من طول حياته، فوافقوا علىٰ ذلك.

وفي حكاية الكلام زيادة، فاطلب من (الطرائف) وغيرها.

\* \* \*

# 

وأُوصيك يا ولدي محمّد وأخاك ومن يقف على كتابي هذا بالصدق في معاملة الله على ورسوله هذه وحفظ وصيّتهما بها بشَرا به من ظهور مولانا المهدي علينكلا، فإنّني وجدت القول والفعل من كثير من الناس في حديثه علينكلا مخالفاً للعقيدة من وجوه كثيرة.

منها: أنّني وجدت أنّه لو ذهب من الذي يعتقد إمامته عبد أو فرس أو درهم أو دينار تعلَّق خاطره وظاهره بطلب ذلك الشيء المفقود، وبذل في تحصيله غاية المجهود، وما رأيت لتأخُّر هذا المحتشم عظيم الشأن عن إصلاح الإسلام والإيهان وقطع دابر الكُفَّار وأهل العدوان مثل تعلُّق الخاطر بتلك الأشياء المحقَّرات، فكيف يعتقد من يكون بهذه الصفات أنَّه عارف بحقِّ الله عَلا وحقِّ رسوله على الوجه الذي يُدعى المغالاة والموالاة لشريف معاليه.

<sup>(</sup>١) كشف المحجَّة (ص ١٤٨ - ١٥٤).

ومنها: أنّني وجدت من يذكر أنّه يعتقد وجوب رئاسته والضرورة إلى ظهوره وإنفاذ أحكام إمامته لو واصله بعض من يدّعي أنّه عدوٌ لإمامته من سلطان وشمله بإنعامه، كان قد تعلّق خاطره ببقاء هذا السلطان المشار إليه وشغله ذلك عن طلب (المهدي) عليت وعمّا يجب عليه من التمنّي لعزل الوالي المنعم عليه.

ومنها: أنّني وجدت من يدّعي وجوب السرور بسروره والتكدُّر بتكدُّره (صلوات الله عليه) يقول: إنّه معتقد أنّ كلَّ ما في الدنيا قد أُخِذَ من يد (المهدي) عَلَيْتُل وغصبه الناس والملوك من يديه، ومع هذا لا أراه يتأثَّر بذلك النهب والسلب كتأثُّره لو أخذ ذلك السلطان منه درهماً أو ديناراً أو ملكاً أو عقاراً، فأين هذا من الوفاء ومعرفة الله عَلَيْ ورسوله عَلَيْ ومعرفة الأوصياء؟

ومنها: أنّني قلت لبعض من يدّعي الحرص على ظهوره والوفاء له والتأسُّف عليه: ما تقول لو نفذ إليك (المهدي) عليناً وقال لك: إنّي قد عرفت من جهة آبائي عن رسول الله عن بطريق محقَّق اعتمدت عليه أنّي متى ظهرت الآن فإنَّ ساعة ما تقع عينك عليَّ تموت في الحال، ومتىٰ تأخَّرت عن الظهور عشت عشرين سنة ممتعاً مسروراً بالأهل والولد والمال، أفليس كنت تختار تأخُّر ظهوره لأجل حياتك الفانية؟

ومنها: أنّني قلت لبعض من يدّعي مغالي في موالاته عليه الو أنفذ إليك وقال لك: إنّ سلطان بلادك يعطيك بعد هذا اليوم كلّ يوم ألف دينار، ثمّ أعطاك السلطان مستمرًّا على التكرار كلّ يوم جملة هذا المقدار، وقال عليه التكرار كلّ يوم جملة هذا المقدار، وقال عليه الك حلال زمن الغيبة، ثمّ نفذ إليك عليه وقال: أنا قد أُذِنَ لي في الظهور، وهذا العطاء ما كان بإذني ولا تستحقُّه إلّا مع غيبتي، فأيّما أحبُّ إليك: أظهر وأقطع بهذا العطاء وأُحاسبك على كلّ ما فضل عن مؤنتك، وأجعل هذا الإدرار لبعض

من بينك وبينه عداوة دنيويَّة ممَّن منزلته في الظاهر دون منزلتك، فأيّما كان أحبُّ إليك أنْ تطول غيبته وتأخذ العطاء كلَّ يوم ألف دينار، أو يتعجَّل ظهوره ويحاسبك عليها ويقطعها ويردَّها إلى عدوِّك؟ عرِّفنا ما يكون في قلبك من الاختيار، واعرف من الوجوه غير ما ذكرته الآن.

وقلت لبعض الإخوان: إنَّ رجال (المهدي) عَلَيْتُكُمْ من يريده للوجه الذي أراده الله عَلَيْ له، سواء كان نفعاً بهذا المريد أو غير نافع في العاجلة له، وأنْ يكون الاختيار فيهم عَلَيْ وله.

وقد كان سألني بعض من يذكر أنّه معتقد لإمامته، فقال: قد عرضت لي شبهة في غيبته، فقلت: ما هي؟ فقال: أمَا كان يمكن أنْ يلقىٰ أحداً من شيعته ويزيل الخلاف عنهم في عقايد ويتعلّق (١) بدين جدّه محمّد وشيء وشريعته؟ واشترط عليّ أنْ لا أُجيبه بالأجوبة المسطورة في الكُتُب، وذكر أنّه ما زال الشبهة منه ما وقف عليه ولا ما سمعه من الأعذار المذكورة.

فقلت: أيُّها أقدر على إزالة الخلاف بين العباد، وأيَّها أعظم وأبلغ في الرحمة والعدل والإرفاد، أليس الله على فقال: بلى، فقلت له: فامنع الله على أنْ يزيل الخلاف بين الأُمَم أجمعين، وهو أرحم الراحمين وأكرم الأكرمين، وهو أقدر على تدبير ذلك بطُرُق لا يحيط بها علم الآدميِّين، أفليس أنَّ ذلك لعذر يقتضيه عدله وفضله على اليقين؟

فقال: بليٰ.

فقلت له: فعذر نائبه عَلَيْتُلَا هو عذره على التفصيل، لأنَّه ما فعل فعلاً إلَّا ما يوافق رضاه على التهام.

فوافق، وزالت الشبهة، وعرف صدق ما أورده الله عَلا على لساني من الكلام.

<sup>(</sup>١) هكذا في المصدر، والظاهر: (في عقائدهم وما يتعلَّق).

واعلم يا ولدى محمّد - زيَّن الله على سر ائرك وظواهرك بموالاة أوليائه ومعاداة أعداءه -، أنَّني كنت لـمَّا بلغني ولادتك بمشهد الحسين عَاليُّلا في زيارة عاشورا، إلَّا أنَّك وُلِدْتَ بطالع السعد والإقبال يوم تاسع محرَّم سنة ثلاث وأربعين وستّمائة، يوم الثلاثاء بعد مضيِّ ساعتين وخمس دقايق من ذلك النهار كما قدَّمناه في خطبة هذه الرسالة(١١)، فقمت بين يدى الله عَلا مقام الذلِّ والانكسار والشكر لما شرَّ فني به من ولادتك من المسارِّ والمبارِّ، وجعلتك بأمر الله على عبد مولانا (المهدى) عَلَيْتُل ومتعلِّقاً عليه، وقد احتجنا كم مرَّة عند حوادث حدثت لك إليه، ورأيناه في عدَّة مقامات في منامات، وقد تولَّل قضاء حوائجك بإنعام عظيم في حقِّنا وحقِّك لا يبلغ وصفى إليه، فكن في موالاته والوفاء له وتعلُّق الخاطر به علىٰ قدر مراد الله ﷺ ومراد رسوله ﷺ ومراد آبائه عَلَيْكُ ومراده عَلَيْكُ منك، وقدِّم حوائجه على حوائجك عند صلاة الحاجات كما ذكرناه في كتاب (المهمَّات والترَّات)، والصدقة عنه قبل الصدقة عنك وعمَّن يعزُّ عليك، والدعاء له قبل الدعاء لك، وقدِّمه في كلِّ خبر يكون وفاءً له ومقتضياً لإقباله عليك وإحسانه إليك، فاعرض حاجتك عليه كلُّ يوم الاثنين ويوم الخميس من كلِّ أُسبوع لما يجب له من أدب الخضوع، وقل عند خطابه بعد السلام عليه بها ذكرناه في أواخر الأجزاء من كتاب (المهمَّات) من الزيارة التي أوَّ لها: «سلام الله الكامل، يا أيُّها العزيز مسَّنا وأهلنا الضرُّ وجئنا ببضاعة مزجاة، فأوفِ لنا الكيل وتصدَّق علينا إنَّ الله يجزى المتصدِّقين، تالله لقد آثرك الله علينا وإنْ كنَّا لخاطئين، يا مو لانا استغفر لنا ذنو بنا إنَّا كنَّا خاطئين».

وقل: يا مولانا، هذه مقامات إخوة يوسف مع أخيهم وأبيهم وقد رحماهم

<sup>(</sup>١) أنظر (ص ٤) من الكتاب.

بعد تلك الجنايات، فإنْ كنَّا غير مرضيِّين عند الله على وعند رسوله وعند آبائك وعندك (عليكم أفضل الصلاة) فأنت أحقُّ أنْ تسعنا من رحمتك وحلمك وكرمك وشريف شيمك بها وسع إخوة يوسف من تعطُّفه عليهم ورحمته لهم وإحسانه إليهم.

وقل: يا مولانا، إنَّني وجدت في النقل أنَّ جدَّك محمّداً على كان له عدوٌّ شديد يقال له: النضر بن الحارث فقتله، فقالت أُخته تخاطب النبيَّ في أبيات اعتبر بعض خطامها:

أمحمّد ولأنت نسل نجيبة من قومها والفحل فحل معرقُ الفتى وهو المغيض المخنقُ إنْ كان يمكن أنْ تمنَّ وربَّما منَّ الفتىٰ وهو المغيض المخنقُ والعبد أقرب من وصلت قرابة وأحقّهم إنْ كان عتق يعتقُ

فقال النبيُّ على ما معناه: لو وصلتني هذه الأبيات قبل قتله لعفوت عن سوء فعله(۱). وأنت يا مولانا أهل الاقتداء بجميع خصاله.

وقل له: إنّني رويت في الحديث: أنّ قارون لمّا دعا عليه موسى عَلَيْكُلا وخُسِفَت به الأرض، نادى: وا رحماه، وكان بينه وبين موسى عَلَيْكُلا قرابة ورحم ماسّة، فروي أنّ الله عَلَيْ أمر الأرض أنْ لا تنخسف به، ورعى له حقّ حرمة هذه الاستغاثة، وأنا أقول: وا رحماه، وقل له غير ذلك ممّا يجريه الله عَلَيْ على خاطرك، واذكر له أنّ أباك قد ذكر لك أنّه أوصى بك إليه وجعلك بإذن الله عَلَيْ عبده وإنّني علّقتك عليه، فإنّه يأتيك جوابه (صلوات الله وسلامه عليه).

وممَّا أقول لك يا ولدي محمّد - ملأ الله عَلا عقلك وقلبك من التصديق الأهل الصدق والتوفيق في معرفة الحقّ -: إنَّ طريق تعريف الله عَلا لك بجواب

<sup>(</sup>١) أنظر: شرح نهج البلاغة (ج ١٤/ ص ١٧٢).

مولانا (المهدي) (صلوات الله وسلامه) على قدرته على ورحمته، فمن ذلك ما رواه محمّد بن يعقوب الكليني في كتاب (الوسائل)(۱) عمَّن سمَّاه، قال: كتبت إلى أبي الحسن عَلَيْتُلا: أنَّ الرجل يُحِبُّ أنْ يفضي إلى إمامه ما يُحِبُّ أنْ يفضي به إلى ربِّه، قال: فكتب: «إنْ كانت لك حاجة فحرِّك شفتيك، فإنَّ الجواب يأتيك».

ومن ذلك ما رواه هبة الله بن سعيد الراوندي في كتاب (الخرائج)<sup>(۲)</sup> عن محمّد بن الفرج، قال: قال لي عليُّ بن محمّد المشالاً: «إذا أردت أنْ تسأل مسألة فاكتبها وضع الكتاب تحت مصلَّاك، ودعه ساعة ثمّ أخرجه وانظر فيه»، قال: ففعلت، فوجدت جواب ما سألت عنه موقَّعاً فيه.

وقد اقتصرت لك على هذا التنبيه، والطريق مفتوحة إلى إمامك عَلَيْتُلا لمن يريد الله عَلَيْ شأنه وعنايته به وتمام إحسانه إليه.

## الفصل الحادي والخمسون والمائة (٣): [البداء وآية المحو والإثبات]:

واعلم يا ولدي محمّد - كمَّل الله عَلا بلقائه سعادتك، وشرَّف ببقائه وحسن إرادته منزلتك وخاتمتك - أنَّني لولا آية في كتاب الله المقدَّس: (يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴿ آلَ الرعد: ٣٩]، لكنت قد عرَّفتك ووثَّقتك أنَّني أُدرك أيَّام ظهوره الكامل وأدخل تحت ظلِّه الشامل، فهذا أوان ظهور تلك الشموس وزوال الضرِّ والبؤس إنْ شاء الله، فإنْ تمَّم الله عَلا يلى ما أُؤمِّله من هذه الآمال فقد كمل لي تُحَف الشرف والإقبال، وإنْ أراد انتقالي فالأمر إليه عَلا وله عَلا في تدبير آمالي.

<sup>(</sup>١) كذا؛ والصحيح: (الرسائل)، أنظر: الفهرست للطوسي (ص ٢١٠).

<sup>(</sup>٢) الخرائج والجرائح (ج ١/ ص ٤١٩/ باب ١١/ ح ٢٢).

<sup>(</sup>٣) كشف المحجَّة (ص ١٥٤).

# الفصل الثاني و الخمسون و المائة (١٠): [تضرُع ابن طاوس أمام الحضرة المهدويّة]:

فإنْ دُعيت أنا إلى لقاء الله على وتقدّ وتقدّ قبل الظهور ولم تشملني عناية أهل الرجعة والحضور، فأُوصيك ثمّ أُوصيك ثمّ أُوصيك ثمّ أُوصي من يلقاه من ذرّيّتي وولدي وولد ولدي، وأُشهد الله على عليكم وملائكته بهذه الوصيّة أنّكم إذا رأيتموه وتشرّ فتم بتلك السعادة الربّانيّة وأُذِنَ لكم في الكلام بين يدي منزلته النبويّة أنْ تقولوا: إنَّ والدي عليًا عبد الطاعة ومملوك الضراعة، ويقبل ما يرضيك أنْ تقبله بين يديك، ويسأل تشريفه بالإذن في إبلاغ التسليم والصلاة عليك، ويضرع بين يديك في كلِّ ما هو يحتاج أنْ يضرع في سؤاله وفي كلِّ ما أنت مراحك ومكارمك قبول وصيّته في هذا العبد المبلغ عنه القائم بين يديك، وأنْ مراحك ومكارمك قبول وصيّته في هذا العبد المبلغ عنه القائم بين يديك، وأنْ يكون ممّن يعزُّ عليك، ويبلغ ما هو محتاج من الله على ومنك إليه وإليك (صلوات الله وبركاته وتحياته وإقباله على آبائك الطاهرين وعليك).

## الفصل الثالث والخمسون والمائة(٢): [وصايا عامَّة]:

وأُوصيك يا ولدي محمّد - أدام الله عَلا إقباله عليك وكهال إحسانه إليك - بها أوصاك الله به عَلا في نفسك والوالدين وذوي الأرحام وساير وصايا الإسلام، وبالتحنُّن على إخوتك وأخواتك وخدمك وحشمك وأهل مودَّتك، وما أوصاك به جدُّك محمّد هي ولسان حال آبائك وعترته الطاهرين، وبها أوصاك به من مواهبه عليك ولديك من المروَّة والصفاء والوفاء وجميع صفات

<sup>(</sup>١) كشف المحجَّة (ص ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) كشف المحجَّة (ص ١٥٥).

أهل الدِّين، وأنْ تشركني في خلواتك ودعواتك وصدقاتك، وتذكرني بين يدي الله عَلا بما يجري به عَلا عالم خاطرك عند مناجاتك، وتبعث إليَّ بالسلام أوَّل كلَّ ليلة وأوَّل كلَّ بهار، فإنَّه روي في الآثار أنَّه يبلغني ويكون من جملة المسارِّ، وجمِّل ذكري لحفظك جانب الله عَلا وسلوك سبيل سلفك الطاهرين، فإنَّه من صفات المسعودين إذا وجدوا آباءهم وقد بنوا لهم مجداً لا يسعوا في نقضه، بل يكون همَّتهم الاجتهاد في مراعاته وحفظه، وأنْ يزيدوا على ذلك المجد بغاية الجهد، كما قيل:

لسنا وإنْ كبرت أوائلنا يوماً علىٰ الأحساب نتَّكِلُ نبني كما كانت أوائلنا تبني ونفعل مثل ما فعلوا

وأنت يا ولدي وديعة الله على ووديعة خاصَّته، وفي حمى حمايته ورعايته، وفي أمان حفظه وحياطته، والسلام على من يجب تقدُّم السلام عليه، وعليك في الحياة وبعد المات، وأنْ أسأل الله أنْ تجتمع في دوام العزِّ والإقبال والجاه وكمال النجاة.

أقول: وربّم سمعت يا ولدي من غير خبير بالأسرار ولا مطّع على وصول الأخبار أنَّ بني جدِّك الحسن والحسين عليمًا كان الطالبون بهم للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر جاحدين لأئمّتك (وللمهدي) عليمًا وذلك غلط ممّن يعتمد عليه، وقد رويت بعدَّة أسانيد تعزية الصادق عليمًا للجماعة الذين اتمُموا بطلب الخلافات وحُمِلُوا إلى العراق وحُبِسُوا إلى المهات، وفي تعزية الصادق عليمًا على حملهم والتعظيم لهم والدعاء لهم دلالة على أنّهم عارفون بأئمّة الإسلام، وسأذكر ذلك في الجزء الثاني (الم قبال بالأعمال الحسنة) في عمل شهر المحرَّم إنْ شاء الله تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) الجزء الثالث من مطبوع الإقبال. أنظر (ص ٨٢).

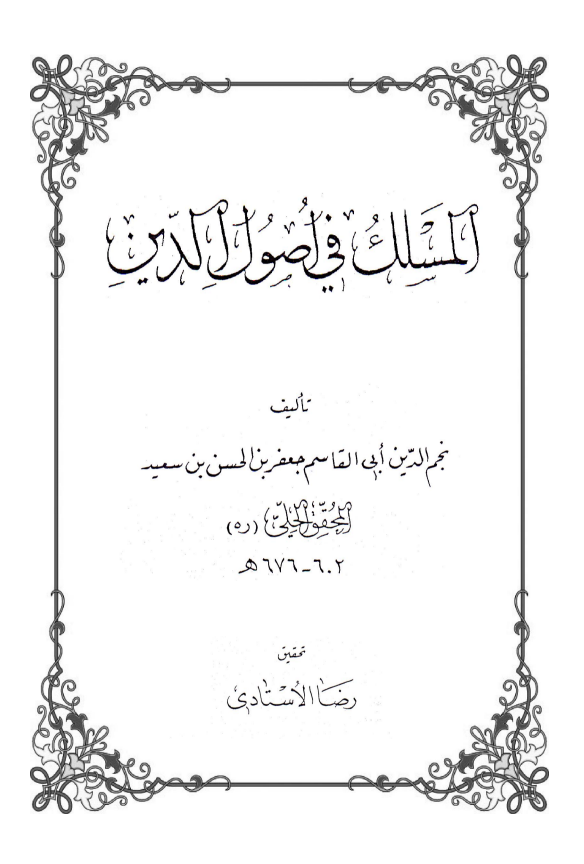
ولقد رويت بعدَّة أسانيد في كتاب أصل أبي الفرج أبان بن محمّد: أنَّ عبد الله بن الحسن وجعفر بن الحسن شهدوا جميعاً أنَّ مولانا (المهدي) عُلَيْتُلا من ذرّيَّة الصادق، وسأذكر أيضاً الحديث بأسانيده في الكتاب الذي أشرت إليه (۱).

ورأيت في كتاب (تبيِّين سيرة الخلفاء المصريِّين) وقد طالت خلافتهم كثيراً من السنين ما يدلُّ على معرفتهم (بالمهدي) عَلَيْكُم، وإنَّما كانوا يطلبون الانتصار بشرايع الإسلام، فقال عن المعزِّ - الخليفة بمصر - ما هذا لفظه: إنَّ القائم متىٰ أسند ظهره إلىٰ الكعبة البيت الحرام وأقام خطيباً للناس فحينئذٍ يقوم بكلِّ ما عنده.

أقول: ومع هذا القول من المعزِّ فإنَّ آباءه تسمَّوا بالمهدي والقائم وغيرهم من ذرَّيَّة النبيِّ وإنْ كانوا عارفين بالمهدي عَلَيْكُ.

\* \* \*

(١) أُنظر: الإقبال (ج ٣/ ص ٨٧).



## المقصد الثالث: في مباحث متعلِّقة بالغيبة(١):

وقد عرفت قيام الدلالة علىٰ أنَّ الزمان لا يخلو من إمام، وأنَّه يجب أنْ يكون معصوماً، وكلُّ من قال بذلك قال بأنَّ الإمام الآن هو الذي نشير إليه.

وثبت أيضاً من الأخبار المتواترة عن النبيِّ والأئمَّة اللَّهُ على النصَّ على اسمه ونسبه ووجوده، فأغنى بذلك عن التعرُّض للزيادة في الدلالة.

ويكفي في الجواب عن سبب الغيبة أنْ يقال: مع ثبوت عصمته يجب أنْ نحمل أفعاله على الصواب، وإنْ خفي الوجه، فلولا مصلحة مبيحة للاستتار لما استتر، غير أنَّ للمخالف هاهنا أسئلة خمسة مهمَّة لا بدَّ من إيرادها والجواب عنها، ليتَّضح المقصود في هذا الفصل.

الأوَّل: المطالبة بالأخبار الدالَّة علىٰ تعيينه.

الثاني: المطالبة بتصحيح والدته، ومن شاهده، فإنَّهم يُنكِرون ذلك أيضاً.

الثالث: المطالبة بالوجه الذي لأجله حصلت الغيبة مفصَّلاً، ووجه استتاره عن أوليائه.

الرابع: أنَّه يلزم من الغيبة فوات كثير من الأحكام، فهل تسقط، أو تكون باقية؟

الخامس: الاستبعاد الذي يلهج به الخصم من تطاول عمره علي هذه الدّق.

<sup>(</sup>١) المسلك في أُصول الدِّين (ص ٢٧٦ - ٢٨٤).

## [و لادته والأخبار على تعيينه]:

أمَّا تصحيح ولادته، فقد بيَّنَّا أنَّه يكفي فيه قيام الدلالة العقليَّة أنَّ الزمان لا يخلو من إمام معصوم، ونحن نعلم أنَّ كلَّ من قال بذلك قال بإمامة المشار إليه، وهذا دليل على وجوده وذلك يتضمَّن تصحيح ولادته، ويغني عن الإشارة إلى من شاهده، لكنَّا نضيف إلىٰ ذلك شيئًا من المنقول ليكون أقوى في الحجَّة، فنقول:

أمَّا النصُّ على تعيينه فمَّا لا تُحصىٰ كثرةً، وذلك ما رواه جابر عن النبيِّ عَلَيْك، قال: «المهدي اسمه اسمي، وكنيته كنيتي، تكون له غيبة يضلُّ فيها الأُمَم، يقبل كالشهاب الثاقب، يملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»(١).

وعن الأصبغ، عن أمير المؤمنين غليثلا، قال: «الحادي عشر من ولدي يملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»(٢).

وعن جابر، قال: دخلت على مو لاتي فاطمة بنت رسول الله لأُهنيها بمولد الحسن، فإذا بيدها صحيفة من دُرَّة بيضاء، فقلت: يا سيِّدة النساء، ما هذه الصحيفة؟ فقالت: «أنت مأذون أنْ تنظر إلىٰ باطنها من ظاهرها»، فقرأت فيها عدد الأئمَّة الاثني عشر عَلَيْ المائهم، حتَّىٰ انتهیٰ إلىٰ أبي القاسم محمّد بن الحسن الحجَّة القائم "".

وفي حديث آخر عنه أنَّه قال: دخلت على فاطمة عليه وبين يديها لوح مكتوب فيه أسهاء الأوصياء، فعددت اثني عشر، آخرهم القائم (١٠).

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٢٨٦) مع تلخيص.

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٢٨٩) مع تلخيص.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣٠٦) مع تلخيص.

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٢١١) مع تلخيص.

وفي حديث آخر عنه: ثلاثة منهم محمّد، وأربعة منهم عليٌّ (١).

وفي حديث عن الحسن بن عليٍّ عَلَيْهُ اللهُ في ذكر القائم: «يخفى و لادته ويغيب شخصه، ذاك من ولد أخي الحسين عَاليَكُلا »(٢).

وعن الحسين عليك ، قال: «في التاسع من ولدي شبه من يوسف، وشبه من موسى بن عمران، وهو قائمنا أهل البيت»(").

وعنه عَلَيْتُلا، قال: «قائم هذه الأُمَّة هو التاسع من ولدي، وهو صاحب الغيبة»(١٠).

وعنه عليتلا، قال: «منَّا اثنا عشر مهديًّا، أوَّلهم عليٌّ بن أبي طالب عليتلا، وآخرهم التاسع من ولدي، وهو القائم بالحقِّ»(٥).

ولنقتصر على هذا القدر، فإنَّه باب واسع.

### [من شاهده بعد و لادته]:

وأمَّا تصحيح ولادته ومن شاهده بطريق النقل فغير خفي أنَّه لا يطَّلع علىٰ الولادة إلَّا نساء الإنسان وخدمه، ثمّ يشيع ذلك مع اعتراف الوالد، فيثبت

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣١٢).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣١٦).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣١٧) مع تلخيص.

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣١٧).

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣١٧)، وفيه: (وهو الإمام القائم بالحقِّ).

<sup>(</sup>٦) كمال الدِّين (ج ١/ ص ٣١٨) مع تلخيص، وفيه: (الأئمَّة الهادية). أقول: راجع الكتاب القيِّم منتخب الأثر، فإنَّه أجمع كتاب في هذا الباب.

النسب الشرعي بذلك، وقد كان الحال فيه غليك أظهر من ذلك، فإنَّ حكيمة بنت محمّد بن عليٍّ عمَّة العسكري (صلوات الله عليه وآله)، مع صلاحها أخبرت بحضور ولادته (صلَّى الله عليه)، قالت: رأيته ساجداً لوجهه، جاثياً على ركبتيه، رافعاً سبَّابته نحو السهاء، وهو يقول: «أشهد أنْ لا إله إلَّا الله، وأنَّ جدِّي رسول الله، وأنَّ أبي أمير المؤمنين»، ثمّ عدَّ إماماً إماماً حتَّىٰ بلغ إلىٰ نفسه، ثمّ قال: «اللَّهُمَّ أنجز عدَّتي وأتمم أمري»(۱).

وكذا أخبرت نسيم ومارية، قالتا: وقع جاثياً على ركبتيه، وهو يقول: «زعمت الظلمة أنَّ حجَّة الله داحضة، ولو أُذِنَ لنا(٢) في الكلام لزال الريب»(٣).

وجارية الخيزراني(١).

وأخبرنا (أبو) غانم الخادم فقال: وُلِدَ لأبي محمّد ولد فسمَّاه محمّداً، وعرضه على أصحابه وقال: «هذا صاحبكم من بعدى»(٥٠).

وعن أبي هارون، قال: رأيت صاحب الزمان، وكان مولده يوم الجمعة سنة ستًّ و خمسين و مائتين (٦).

وعن محمّد بن إبراهيم الكوفي: أنَّ أبا محمّد عَالِئَلًا بعث إليَّ بشاة، وقال: «هذه عقيقة ابنى محمّد»(٧).

<sup>(</sup>١) راجع: كمال الدِّين (الباب ٤٢/ ح٥).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٢٨) مع تلخيص واختلاف يسير.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣٠).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣١)، أبو على الخيزراني عن جارية كان أهداها لأبي محمّد عَاليّلاً.

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣١)، وفيه: (عن أبي غانم الخادم).

<sup>(</sup>٦) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣٢).

<sup>(</sup>٧) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣٢) مع اختلاف يسير.

(٤٧) المسلك في أُصول الدِّين ......................

وكذا أخبر حمزة بن الفتح(١).

وأمَّا الذين شاهدوه فكثير، منهم: أبو هارون وحده (٢).

ومعاوية بن حكيم، ومحمّد بن أيُّوب بن نوح، ومحمّد بن عثمان العمري، قالوا: عرض علينا أبو محمّد عاليك ابنه وكنَّا في منزله أربعين رجلاً، فقال: «هذا إمامكم بعدي وخليفتي عليكم»(٣).

ويعقوب بن منفوس(١).

وأبو نصر طريف<sup>(٥)</sup>.

ورآه البلالي، والعطّار، والعاصمي، ومحمّد بن إبراهيم بن مهزيار، وأحمد ابن إسحاق القمّي، ومحمّد بن صالح الهمداني، والسامي (والبسّامي)، والأسدي، والقاسم بن العلاء(١٠)، وغير هؤلاء ممّن لو استقصينا عددهم لأطلنا(١٠).

(١) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣٢)، وفيه: (حدَّثنا الحسن بن المنذر، عن حمزة بن أبي الفتح، قال: جاءني يوماً فقال لي: البشارة وُلِدَ البارحة في الدار مولود لأبي محمّد عَاليّنا وأمر بكتهانه...).

(٢) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣٤).

(٣) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٣٥) مع تلخيص.

(٤) كهال الدِّين (ج Y / 0 ص Y Y)، وفيه: (يعقوب بن منقوش).

(٥) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٤١).

(٦) قال الصدوق في كهال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٤١): (ورآه من الوكلاء ببغداد: العمري وابنه، وحاجز، والبلالي، والعطَّار، ومن الكوفة: العاصمي، ومن أهل الأهواز: محمّد بن إبراهيم بن مهزيار، ومن أهل قم: أحمد بن إسحاق، ومن أهل همدان: محمّد بن صالح، ومن أهل الريِّ: السامي و(البسَّامي) والأسدي، ومن أهل آذربيجان: القاسم بن العلاء، ومن أهل نيسابور: محمّد بن شاذان.

(٧) راجع: كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٤٢) فإنَّ الصدوق عِليُّ ذكر عدداً كثيراً ممَّن رآه عَلَيْكُمْ من غير الوكلاء.

### [علَّة الغيبة]:

وأمَّا الوجه الذي لأجله وقعت الغيبة، فقد ذكر جماعة من فضلاء الأصحاب أنَّ ذلك هو الخوف علىٰ نفسه. قالوا: الحال في ذلك كحال النبيِّ عَلَيْكُلُ حين استتر تارةً في الشِّعب(١) وأُخرىٰ في الغار(٢).

لا يقال: النبيُّ عَالِيلًا استتر يسيراً، وليس كذلك حال غيبة إمامكم.

لأنَّا نقول: التفاوت غير مؤثِّر في واحد من الحالين، إذ تفوت مصالح دينيَّة فإذا جاز تفويت تلك المصالح مع الخوف وقصر المدَّة جاز مع تطاولها.

وحاله عَلَيْتُلَا فِي ذلك يخالف حال آبائه، إمَّا لأنَّهم أمنوا على أنفسهم وخاف هو، أو لأنَّه عَلَيْتُلا يلزمه من العروض (٣) مع ظهوره ما لا يلزمهم، فيكون الحذر في جانبه أتمَّ من غيره، وهذا من الممكن.

وقد قيل: إنَّما لم يظهر إلى أوليائه خوفاً من إشاعة خبره. وقيل: بل خوفاً من أعدائه لا غير. وقيل: خوفاً على الوليِّ من الشكِّ في المعجز الدالِّ على صدقه.

وكلُّ ذلك لا يخلو من قدح، بل الأولىٰ اعتقاد أنَّه لا بدَّ في ذلك من وجه مقتض لحسنه وإنْ كنَّا لا نستفصله (٠٠).

علىٰ أنَّا نقول: (لا نُسلِّم) أنَّه لم يظهر إلىٰ أوليائه، بل من الجائز أنْ يظهر إلىٰ من يرتفع من ظهوره إليه وجه المفسدة، فإنَّا لا نعلم أحوال (كلِّ إنسان)، بل كلُّ إنسان يعلم حال نفسه حسب.

<sup>(</sup>١) يعني شعب أبي طالب.

<sup>(</sup>٢) يعني غار جبل ثور.

<sup>(</sup>٣) هنا كلمة تُقرَأ: (الفروض)، والظاهر أنَّ ما أثبتناه هو الصحيح.

<sup>(</sup>٤) جاء في رواية عبد الله بن الفضل الهاشمي، عن الصادق عَلَيْكِلَ: «وجه الحكمة في غيبته لا ينكشف إلَّا بعد ظهوره، وأنَّ هذا الأمر أمر من أمر الله تعالىٰ وسرُّ من سرِّ الله...». كهال الدِّين (ج ٢/ ص ٤٨٢).

فأمًّا ما شرط القيام (۱) من الشرعيَّات وجوده كالحدود وغيرها من الأحكام، فإنَّها لا تسقط لغيبته، بل تكون باقية في جنب من استحقَّت عليه، فإنْ ظهر والحقُّ عليه باقٍ، استوفاه، وإلَّا كان اللوم على من كان سبب خوفه.

### [شبهة طول العمر]:

وأمَّا استبعاد الخصم بقاءه عَالِيلًا هذه المدَّة، فإنَّما نشأ من ضعف البصيرة، وإلَّا فكيف يقال ذلك مع العلم بقدرة الله وقيام الدلالة على إمكان فعل الكرامات للأولياء، غاية ما في الباب أنْ يقال: هو خرق العادة، ونحن نمنع ذلك أوَّلاً، ثمّ نُسلِّم ونجعل ذلك معجزاً له عَالِيلًا.

واعلم أنَّ تطاول الأعمار أضعاف عمر القائم عَلَيْكُ وقع وقوعاً مستمرًّا حتَّىٰ حصل ذلك لجماعة من الملوك والجبابرة، فلا يكون ذلك خرقاً للعادة، بل ممَّا جرت به العوائد(٢)، فإنَّ القرآن المجيد أخبر في طرف الصلحاء أنَّ نوحاً عاش زيادة عن ﴿ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً ﴾ [العنكبوت: ١٤].

وفي نقل أهل التاريخ في طرف غير الصلحاء مثل شدَّاد بن عاد بن إرم أنَّه عاش سبع " مائة سنة، ومن المعلوم بين أهل المذاهب وجود الخضر، وعمره أضعاف عمر القائم عليه الله ولو حملت العصبيّة على إنكاره لكان النقل من طُرُقهم مساعداً لنا، ولو فُرِّق بين المقامين بأنَّ الإمام يناط به أُمور لا يتعطَّل مثلها لغيبة الخضر، كان فرقاً في غير موضعه، لأنَّا نتكلّم على استبعادهم طول العمر، لا على فوات المصالح. وقد أجبنا على العذر فيها

<sup>(</sup>١) هنا جملة لا تُقرَأ.

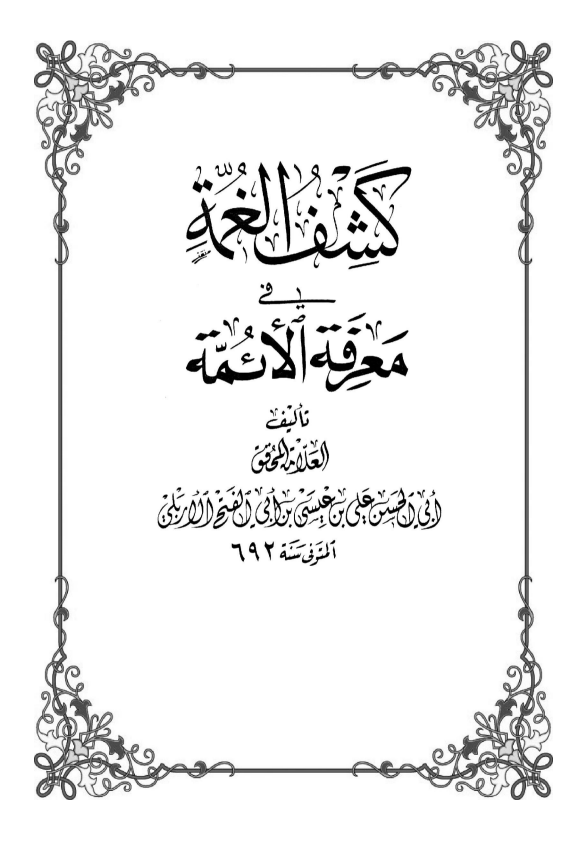
<sup>(</sup>٢) جمع العادة.

<sup>(</sup>٣) في (ن خ): (تسع).

وبيَّنَّا أنَّ الحال فيه كالحال في النبيِّ عَالِيَّلًا حين استتر، فها وجه استبعاد ذلك في حقِّ القائم عَالِيّلًا؟

\* \* \*

(١) كذا في الأصل، ولعلَّ الصحيح: (الحائل).



# ذكر الإمام الثاني عشر(١):

وهو مولانا الإمام المنتظر الخلف الحجَّة صاحب الزمان محمّد بن الحسن الخالص بن عليِّ المتوكِّل بن محمّد القانع بن عليِّ الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمّد الباقر بن عليِّ سيِّد العابدين بن الحسين الشهيد بن عليِّ ابن أبي طالب (صلوات الله عليهم أجمعين).

فها أجدرنا بالشكر لله وأولانا رآنا الله في عطل وبالمهدي خلانا

إذا ما وصل الجمع إلىٰ أخبار مولانا إمام نتولَّاه فطوبیٰ لو تولَّانا وأولانا به لطفاً وتأييداً وإحساناً ونرجو أنَّنا نلقاه في الدنيا ويلقانا

عسیٰ یرویٰ به قلب به ما زال ظمآنا

قال الشيخ كمال الدِّين بن طلحة إلله (٢):

الباب الثاني عشر:

في أبي القاسم محمّد الحجَّة بن الحسن الخالص بن عليِّ المتوكّل بن محمّد القانع بن عليِّ الرضا (عليهم السلام والتحيَّة).

هداه منهج الحقِّ وآتاه سجاياه وآتاه حلى فضل عظيم فتحلَّاه وذوو العلم بها قال إذا أدرك معناه

فهذا الخلف الحجَّة قد أيَّده الله وأعلىٰ في ذريٰ العلياء بالتأييد مرقاه وقد قال رسول الله قو لاً قد رويناه

<sup>(</sup>١) كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) في كتابه: مطالب السؤول (ص ٤٧٩)، في جوابه عن الغيبة، وما استدلَّ به على إمامة القائم عُلْكُلاً.

وقد أبداه بالنسبة والوصف وسيًاه ومن بضعته الزهراء (مجراه ومرساه)(١) فإنْ قالوا هو المهدى ما ماتوا بها فاهوا ترى الأخبار في المهدي جاءت بمسيَّاه ويكفي قوله منِّي لإشراق محياه ولن يبلغ ما أُوتيه أمثال وأشباه

قد وقع من النبوّة في أكناف عناصرها، ووضع من الرسالة أخلاف أواصرها، ونزع من القرابة بسجال معاصرها، وبرع في صفات الشرف فعقدت عليه بخناصرها، واقتنى من الأنساب شرف نصابها، واعتلىٰ عند الانتساب على شرف أحسابها، واجتنا جنى الهداية من معادنها وأسبابها، فهو من ولد الطهر البتول، المجزوم بكونها بضعة من الرسول، فالرسالة أصله، وإنّها لأشرف العناصر والأصول.

فأمّا مولده: [ف] بسُرٌ من رأى في ثالث [و] عشرين من رمضان سنة ثمان وخمسين ومائتين للهجرة.

وأمّا نسبه أباً وأُمّا: فأبوه أبو محمّد الحسن الخالص بن عليّ المتوكّل بن محمّد القانع بن عليٍّ الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمّد الباقر بن عليٍّ زين العابدين بن الحسين الزكي بن عليٍّ المرتضى أمير المؤمنين، وقد تقدَّم ذكر ذلك مفصّلاً.

وأُمُّه أُمُّ ولد تُسمَّىٰ: صيقل(نا)، وقيل: حكيمة(٥)، وقيل غير ذلك.

وأمَّا اسمه: فمحمَّد، وكنيته: أبو القاسم، ولقبه: الحجَّة والخلف الصالح، وقبل: المنتظَر.

<sup>(</sup>١) في مطالب السؤول: (مرساه ومسراه).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفتين ليست في المصدر.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين ليست في المصدر.

<sup>(</sup>٤) كذا، وفي المصادر: (صقيل).

<sup>(</sup>٥) كذا، وهو إمَّا تصحيف أو وهم من المصنِّف، و(حكيمة) هي عمَّة الإمام العسكري غَاليُّلا.

(٤٨) كشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة ......

# [النصُّ عليه ﷺ]:

# وأمًّا ما ورد عن النبيِّ ﴿ فِي المهدي من الأحاديثِ الصحيحة:

فمنها: ما نقله الإمامان أبو داود والترمذي والمناكل واحد منها بسنده في صحيحه يرفعه إلى أبي سعيد الخدري والمناكل ، قال: سمعت رسول الله والمناكل يقول: «المهدي منيّ، أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلِتَت جوراً وظلماً، ويملك سبع سنين».

ومنها: ما أخرجه أبو داود بسنده في صحيحه، يرفعه إلى عليِّ بن أبي طالب عليًه ، قال: قال رسول الله هيه «لو لم يبقَ من الدهر إلَّا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتى يملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً».

ومنها: ما رواه أيضاً أبو داود الله يرفعه بسنده في صحيحه إلى أُمِّ سَلَمة زوج النبيِّ (صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ورضي عنها)، قالت: سمعت رسول الله عليه من عترتي من ولد فاطمة».

ومنها: ما رواه القاضي أبو محمّد الحسين بن مسعود البغوي عَلَيْكُ في كتابه المسمَّىٰ بـ (شرح السُّنَة)، وأخرجه الإمامان البخاري ومسلم عَلَيْهَا كل أ واحدٍ منهما بسنده في صحيحه يرفعه إلى أبي هريرة عَلَيْكُ ، قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم؟».

وفي رواية أُخرىٰ أنَّ النبيَّ ﴿ قَالَ: «يلي رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي»، هذه الروايات عن أبي داود والترمذي ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ومنها: ما نقله الإمام أحمد بن إسحاق بن محمّد الثعلبي عَلَيْكُ في تفسيره يرفعه بسنده إلى أنس بن مالك، قال: قال رسول الله على النص ولد عبد المطّلب سادة الجنّة: أنا، وحمزة، وجعفر، وعليٌّ، والحسن، والحسين، والمهدي».

### [شبهة عدم الانطباق]:

فإنْ قال معترض: هذه الأحاديث النبويّة الكثيرة بتعدادها المصرِّحة بجملتها وأفرادها متَّفق على صحَّة إسنادها ومجمع على نقلها عن رسول الله وإيرادها، وهي صحيحة صريحة في كون المهدي غليلا من ولد فاطمة عليكا، وأنَّه من رسول الله ومن عترته وأهل بيته، وأنَّ اسمه يواطئ اسمه، وأنَّه يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، وأنَّه من ولد عبد المطلب، وأنَّه من سادات الجنَّة، وذلك من لا نزاع فيه غير رديف (۱): إنَّ ذلك لا يدلُّ علىٰ أنَّ المهدي الموصوف بها ذكره هي من الصفات والعلامات هو هذا أبو القاسم محمّد بن الحسن الحجَّة الخلف الصالح غليلاً، فإنَّ ولد فاطمة عليكاً كثيرون، وكلُّ من يُولَد من ذرّيتها إلى يوم القيامة يصدق عليه أنَّه من ولد فاطمة وأنَّه من العترة الطاهرة وأنَّه من الميت عليناً أنَّ المهدى المراد هو الحجَّة المذكور ليتمَّ مرامكم.

فجوابه: أنَّ رسول الله ﴿ لَهُ اللَّهُ أَجَلَىٰ الجبهة، ذكر نسبه واسمه ومرجعه إلى فاطمة اللَّهُ وإلى عبد المطّلب، وأنَّه أجلى الجبهة، أقنى الأنف، وعدَّد الأوصاف الكثيرة التي جمعتها الأحاديث الصحيحة المذكورة آنفاً، وجعلها علامة ودلالة علىٰ أنَّ الشخص الذي يُسمَّىٰ بالمهدي وتثبت له الأحكام المذكورة هو الشخص الذي اجتمعت تلك الصفات فيه، ثمّ

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، والظاهر أنَّها زائدة لاستقامة العبارة بدونها وهي: (غير أنَّ ذلك لا يدلُّ...).

وجدنا تلك الصفات المجعولة علامة ودلالة مجتمعة في أبي القاسم محمّد الخلف الصالح دون غيره، فيلزم القول بثبوت تلك الأحكام له وأنَّه صاحبها، وإلَّا فلو جاز وجود ما هو علامة ودليل ولا يثبت ما هو مدلوله قدح ذلك في نصبها علامة ودلالة من رسول الله عنه وذلك ممتنع.

## [شبهة عدم الاختصاص]:

فإنْ قال المعترض: لا يتمُّ العمل بالدلالة والعلامة إلَّا بعد العلم باختصاص من وُجِدَت فيه بها دون غيره وتعيينه لها، فأمَّا إذا لم يُعلَم تخصُّصه وانفراده بها فلا يُحكم له بالدلالة، ونحن نُسلِّم أنَّه من زمن رسول الله ولادة الخلف الصالح الحجَّة عَلَيْكُل ما وُجِدَ من ولد فاطمة عَلَيْكُ شخص جمع تلك الصفات التي هي الدلالة والعلامة، لكن وقت بعثة المهدي وظهوره وولادته هو في آخر أوقات الدنيا عند ظهور الدجَّال ونزول عيسى بن مريم (صلوات الله عليه)، وذلك سيأتي بعد مدَّة مديدة، ومن الآن إلى ذلك الوقت المتر أزمان متجدِّدة وفي العترة الطاهرة من سلالة فاطمة عَلَيْكُ كثيره يتعاقبون ويتوالدون إلى ذلك الأبان، فيجوز أنْ يُولَد من السلالة الطاهرة والعترة النبويَّة من يجمع تلك الصفات فيكون هو المهدي المشار إليه في الأحاديث المذكورة، ومع هذا الاحتال والإمكان كيف يبقى دليلكم مختصًا الأحاديث المذكورة،

فالجواب: أنّكم إذا اعترفتم أنّه إلى وقت ولادة الخلف الصالح وإلى زماننا هذا لم يوجد من جمع تلك الصفات والعلامات بأسرها سواه، فيكفي ذلك في ثبوت تلك الأحكام له عملاً بالدلالة الموجودة في حقّه، وما ذكرتموه من احتمال أنْ يتجدّد مستقبلاً في العترة الطاهرة من يكون بتلك الصفات لا يكون قادحاً في

إعمال الدلالة ولا مانعاً من ترتُّب حكمها عليها، فإنَّ دلالة الدليل راجحة لظهورها، واحتمال تجدُّد ما يعارضها مرجوح ولا يجوز ترك الراجح بالمرجوح، فإنَّه لو جوَّزنا ذلك لامتنع العمل بأكثر الأدلَّة المثبتة للأحكام، إذ ما من دليل إلَّا واحتمال تجدُّد ما يعارضه متطرِّق إليه ولم يمنع ذلك من العمل به وفاقاً.

والذي يُوضِّح ذلك ويُؤكِّده أنَّ رسول الله على فيها أورده الإمام مسلم بن الحجَّاج عَلِيْكُ في صحيحه يرفعه بسنده، قال لعمر بن الخطَّاب عَلِيْكُ : "يأتي عليك من أمداد أهل اليمن أُويس بن عامر بن مراد ثمّ من قرن، كان به برص فبرأ منه إلَّا موضع درهم، له والدة هو بها برُّ، لو أقسم على الله لأبرَّ قسمه، فإنِ استطعت أنْ يستغفر لك فافعل».

فالنبيُّ في ذكر اسمه ونسبه وصفته، وجعل ذلك علامة ودلالة علىٰ أنَّ المسمَّىٰ بذلك الاسم المتَّصف بتلك الصفات لو أقسم علىٰ الله لأبرَّ قسمه، وأنَّه أهل لطلب الاستغفار منه، وهذه منزلة عالية ومقام عند الله تعالىٰ عظيم، ولم يزل عمر على يعد وفاة النبيِّ في وبعد وفاة أبي بكر على يسأل أمداد أهل اليمن عن الموصوف بذلك، حتَّىٰ قَدِمَ وفد من اليمن، فسألهم فأُخبر بشخص متَّصف بذلك، فلم يتوقَّف عمر على في العمل بتلك العلامة والدلالة التي ذكرها رسول الله في ، بل بادر إلى العمل بها واجتمع به وسأله الاستغفار، وجزم بأنَّه المشار إليه بالحديث النبوي لما علم تلك الصفات فيه، مع وجود احتمال أنْ يتجدَّد في وفود اليمن مستقبلاً من يكون بتلك الصفات، فإنَّ قبيلة مراد كثيرة والتولُّد فيها كثير، وعين ما ذكرتموه من الاحتمال موجود.

وكذلك قضيَّة الخوارج الذين وصفهم رسول الله عليُّ بصفات ورتَّب عليها حكمهم، ثمّ بعد ذلك لمَّا وجد عليُّ عليك تلك الصفات موجودة في أُولئك في واقعة حروري والنهروان جزم بأنَّهم هم المرادون بالحديث النبوي،

وقاتلهم وقتلهم، فعمل بالدلالة عند وجود الصفة مع احتمال أنْ يكون المرادون غيرهم، وأمثال هذه الدلالة والعمل بها مع قيام الاحتمال كثيرة، فعُلِمَ أنَّ الدلالة الراجحة لا تُترَك لاحتمال المرجوح.

نزيده بياناً وتقريراً، فنقول بثبوت الحكم عند وجود العلامة والدلالة لمن وُجِدَت فيه أمر يتعين العمل به والمصير إليه، فمن تركه وقال بأنَّ صاحب الصفات المراد بإثبات الحكم ليس هو هذا بل شخص غيره سيأتي، وقد عدل عن النهج القويم، ووقف نفسه موقف اللئيم، ويدلُّ علىٰ ذلك أنَّ الله (عزَّ وعلا) ليَّا أنزل في التوراة علىٰ موسىٰ عَلَيْكُلُ أنَّه يبعث النبيَّ العربي في آخر الزمان خاتم الأنبياء، ونعته بأوصافه وجعلها علامة ودلالة علىٰ إثبات حكم النبوَّة، وصار قوم موسىٰ (صلوات الله عليه) يذكرونه بصفاته، ويعلمون أنَّه يُبعَث، فلمَّا قرب زمان ظهوره وبعثه صاروا يُهدِّدون المشركين به، ويقولون: سيظهر الآن نبيُّ نعته كذا وصفته كذا نستعين به علىٰ قتالكم.

فلمَّا بُعِثَ ﴿ إُوا ('' وجدوا العلامات والصفات بأسرها التي جُعِلَت دلالة علىٰ نبوَّته أنكروه، وقالوا: ليس هو هذا، بل هو غيره وسيأتي، فلمَّا جنحوا إلى الاحتمال وأعرضوا عن العمل بالدلالة الموجودة في الحال أنكر الله تعالىٰ عليهم كونهم تركوا العمل بالدلالة التي ذكرها لهم في التوراة وجنحوا إلىٰ الاحتمال.

وهذه القصَّة من أكبر الأدلَّة وأقوى الحُجَج علىٰ أنَّه يتعيَّن العمل بالدلالة عند وجودها، وإثبات الحكم لمن وُجِدَت تلك الدلالة فيه، فإذا كانت الصفات التي هي علامة ودلالة لثبوت تلك الأحكام المذكورة موجودة في الحجَّة الخلف الصالح محمّد عَليْكُم تعيَّن إثبات كونه المهدي المشار إليه، من غير جنوح إلى الاحتمال بتجدُّد غيره في الاستقبال.

<sup>(</sup>١) إضافة لاقتضاء السياق.

# [شبهة اتّحاد اسم الأب بين الإمام والنبيِّ]:

فإذا قال المعترض: نُسلِّم لكم أنَّ الصفات المجعولة علامة ودلالة إذا وُجِدَت تعيَّن العمل بها ولزم إثبات مدلولها لمن وُجِدَت فيه، لكن نمنع وجود تلك العلامة والدلالة في الخلف الصالح محمّد عَلَيْكُ، فإنَّ من جملة الصفات المجعولة علامة ودلالة: أنْ يكون اسم أبيه مواطئاً لاسم أبي النبيِّ هكذا صرَّح به الحديث النبوي على ما أوردتموه، وهذه الصفة لم توجد فيه، فإنَّ اسم أبيه الحسن واسم أب النبيِّ عبد الله، وأين الحسن من عبد الله؟ فلم توجد هذه الصفة التي هي جزء من العلامة والدلالة، فإذا لم يثبت جزء العلَّة فلا يثبت حكمها، إذ النبيُّ هي جزؤها مواطأة اسمي الأبوين في حقِّه، وهذه لم تجتمع في الحجَّة الخلف الصالح، فلا يثبت تلك الأحكام له، وهذا إشكال قويُّ.

فالجواب: لا بدَّ قبل الشروع في تفصيل الجواب من بيان أمرين يُبنىٰ عليهما الغرض:

فالأوّل: أنّه سايغ شايع في لسان العرب إطلاق لفظة الأب على الجدِّ الأعلى، وقد نطق القرآن الكريم بذلك فقال الله: ﴿مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ اللهِ عَلَى اللهِ وقد نطق القرآن الكريم بذلك فقال الله: ﴿وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ [الحجّ: ٧٨]، وقال تعالى حكاية عن يوسف عَلَيْكِلا: ﴿وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ ﴾ [يوسف: ٣٨]، ونطق ﴿ يُلُولُ النبيُّ ﴿ وحكاه عن جبرئيل عَلَيْكُلُ في حديث الإسراء أنّه قال: «قلت: من هذا؟، قال: أبوك إبراهيم».

فعُلِمَ أَنَّ لفظة (أب) تُطلَق على الجدِّ وإنْ علا، فهذا أحد الأمرين.

الأمر الثاني: أنَّ لفظة الاسم تُطلَق على الكنية وعلى الصفة، وقد استعملها الفصحاء ودارت بها ألسنتهم، ووردت في الأحاديث حتَّىٰ ذكرها الإمامان

البخاري ومسلم وَ مَهُمَّا، كلُّ واحدٍ منهما يرفع ذلك بسنده إلى سهل بن سعد الساعدي وَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَالِيًا : (والله أنَّ رسول الله عَلَيْ سمَّاه بأبي تراب، ولم يكن له اسم أحبُّ إليه منه)، فأطلق لفظة الاسم على الكنية.

ومثل ذلك قول الشاعر:

أجلّ قدركِ أَنْ تُسَمَّىٰ مؤننة (الله ومن كنَّاك فقد سَمَّاك للعرب ويُروىٰ: (ومن يصفك)، فأطلق التسمية علىٰ الكناية أو الصفة، وهذا شايع ذايع في كلام العرب.

فإذا وضح ما ذكرنا من الأمرين، فاعلم أيّدك الله بتوفيقه أنّ النبيّ في كان له سبطان: أبو محمّد الحسن، وأبو عبد الله الحسين المنها، ولمّ كان الحجّة الخلف الصالح على من ولد أبي عبد الله، وكانت كنية الحسين: أبا عبد الله، فأطلق النبيُ على الكنية لفظة الاسم لأجل المقابلة بالاسم في حقّ أبيه، وأطلق على الجدّ لفظة الأب، فكأنّه علي قال: يواطئ اسمه اسمي، فأنا محمّد وهو محمّد، وكنية جدّه اسم أبي إذ هو أبو عبد الله وأبي عبد الله، لتكون تلك الألفاظ المختصّة به جامعة لتعريف صفاته وإعلام أنّه من ولد أبي عبد الله الحبين بطريق جامع موجز، فحينئذٍ تنتظم الصفات وتوجد بأسرها مجتمعة الحسين بطريق جامع موجز، فحينئذٍ تنتظم الصفات وتوجد بأسرها مجتمعة المحجّة الخلف الصالح محمّد عليه الله المحبّة الخلف الصالح محمّد عليه المحبّة الخلف الصالح عمّد عليه المحبّة الخلف الصالح عمّد عليه الله المحبّة الحبّة الخلف الصالح عمّد عليه الله المحبّة المختورة المحبّة المحبّة

وهذا بيان شافٍ كافٍ في إزالة ذلك الإشكال فافهمه.

قلت: رحم الله الشيخ كمال الدِّين (٢) وأثابه الجنَّة، بحثه أوَّلاً مع قوم

<sup>(</sup>١) في المصدر المطبوع: (مؤمنته)، وفي بعض المصادر: (مؤنبة)، (مؤبنة)، (مؤنته)... وفي (خزانة الأدب) قال: (مؤبنة: مرثية من التأبين وهو مدح الميِّت، وهي من أبيات للمتنبِّي يُؤبِّن بها أُخت سيف الدولة، أوَّ لها: يا أُخت خير أخ يا بنت خير أب، كناية بهما عن أشرف النسب...).

<sup>(</sup>٢) ابن طلحة الشافعي.

يشاهدون الإمام عُللِئلًا فيُنكِرونه ويدفعون العلائم والدلالات التي وُصِفَ بها، ولا يحتاج إلى البحث مع هؤلاء، فإنهم إذا رأوه وشاهدوه كان هو عُللِئلًا قيمًا بإثبات حجَّته، دالًّا لهم على اقتفاء محجَّته، وإنَّما البحث معهم في بقائه ووجوده عُللِئلًا، فإنهم مجمعون أو أكثرهم على ظهوره، ومختلفون في أنَّه وُلِدَ أو سهو لَد.

وجوابنا لمخالفينا: أنَّ القائلين بوجوده قائلون به، فلا يحتاجون إلى دليل، لم ثبت عندهم من نقل رجالهم عن أئمَّتهم اللَّهُ ، وأمَّا المنكرون لوجوده فقائلون بإمكانه، فقد ترجَّح جانب الوجود، وعبارة كمال الدِّين فيها طول.

وليس ببدع ولا مستغرب تعمير بعض عباد الله الصالحين (المخلصين)، ولا امتداد عمره إلى حين، فقد مدَّ الله أعمار جمع كثير من خلقه من أصفيائه وأولياءه ومن مطروديه وأعدائه، فمن الأصفياء عيسى علينكل، ومنهم الخضر علينكل، وخلق آخر من الأنبياء علينكل طالت أعمارهم حتَّىٰ جاز كلُّ واحدٍ منهم ألف سنة أو قاربها كنوح علينكل وغيره.

وأمَّا من الأعداء والمطرودين فإبليس والدجَّال، ومن غيرهم كعاد الأُولى، وكان منهم من يقارب عمره الألف.

وكذلك لقمان صاحب لبد، وكلُّ هذا لبيان اتِّساع القدرة الربَّانيَّة في تعمير بعض خلقه، فأيُّ مانع يمنع من امتداد عمر[ه ثمّ](١) يظهر فيعمل ما حكم الله تعالىٰ له به؟

وحيث وصل الكلام إلى هذا المقام وانتهى جريان القلم بها خطَّه من هذه الأقسام الوسام فلنختمه بالحمد لله ربِّ العالمين، فإنَّها كلمة مباركة جعلها الله سبحانه وتعالى آخر دعوى أهل جنانه، وخصَّها بمن اختاره من خليفته فكساه ملابس رضوانه، فهذا آخر ما حرَّره القلم من مناقبهم السنيَّة، وسطره من صفاتهم الزكيَّة، ونثره من مزاياهم العليَّة، وإنَّ ذلك وإنْ كثر لقليل في جنب شرفهم الشامخ، ويسير فيها آتاهم الله من فضلهم الراسخ، وأنا أرجو من كرم الله (عزَّ وعلا) أنْ يشملني ببركتهم ويُدخِلني في زمرتهم، ويجعل هذا المؤلَّف مسطوراً في صحيفة حسناتي المعدودة من حسنتهم، فقد بذلت جهدي في جميع مزاياهم بذل المجدِّ الطالب، ولم آل جهداً في تأليفها وجمعها قضاءً لحقِّهم اللازم اللازب، ولسان الحال يقرع باب الأسماع لإسماع كلِّ شاهد وغائب.

> مناقب آل المصطفىٰ قدوة الورىٰ مناقب تجليٰ سافرات وجوهها عليك بها سرًّا وجهراً فإنَّها وجد عندما يتلو لسانك آيها لمن قام في تأليفها واعتنى به

رويدك إنْ أحببت نيل المطالب فلا تَعْدُ عن ترتيل آي المناقب بهم يبتغي مطلوبه كلَّ طالب مناقب آل المصطفىٰ المهتدىٰ بهم إلىٰ نقم التقوىٰ ورغبىٰ الرغايب ويجلو سناها مدلهم الغياهب تحلل عند الله أعلىٰ المراتب بدعوة قلب حاضر غير غايب ليقضيٰ من مفروضهم كلَّ واجب

<sup>(</sup>١) ما بين المعقو فتين إضافة يقتضيها السياق.

وقال ابن الخشَّاب إللهُ (٢):

### ذكر الخلف الصالح عليلا:

حدَّ ثنا صدقة بن موسى، حدَّ ثنا أبي، عن الرضا عَلَيْكُ، قال: «الخلف الصالح من ولد أبي محمّد الحسن بن عليٍّ، وهو صاحب الزمان، وهو المهدي».

وحدَّ ثني أبو القاسم طاهر بن هارون بن موسىٰ العلوي، عن أبيه هارون، عن أبيه هارون، عن أبيه موسىٰ، قال: قال سيِّدي جعفر بن محمّد: «الخلف الصالح من ولدي، وهو المهدي، اسمه محمّد، وكنيته أبو القاسم، يخرج في آخر الزمان، يقال لأُمِّه: صقيل (٣)».

وقال لنا أبو بكر الذرَّاع (٤): وفي رواية أُخرى: بل أُمُّه حكيمة، وفي رواية ثالثة: يقال لها: نرجس، ويقال: بل سوسن، والله أعلم بذلك، ويُكنَّىٰ بأبي القاسم، وهو ذو الاسمين: خلف ومحمّد، يظهر في آخر الزمان علىٰ رأسه غهامة تظلُّه من الشمس تدور معه حيثها دار، ينادي بصوت فصيح: هذا المهدي.

حدَّ ثني محمَّد بن موسىٰ الطوسي، قال: حدَّ ثنا أبو مسكين، عن بعض أصحاب التأريخ أنَّ أُمَّ المنتظَر يقال لها: حكيمة.

<sup>(</sup>١) أنظر: مطالب السؤول (ج ٢/ ص ١٥٢ - ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٢٧٥)، عن تاريخ مواليد الأئمَّة (المجموعة) لابن الخشَّاب البغدادي: (ص ٤٥ و٤٦).

<sup>(</sup>٣) في المصدر المطبوع: (صيقل).

<sup>(</sup>٤) في المصدر المطبوع: (الزارع الذارع).

حدَّ ثني محمّد بن موسى الطوسي، حدَّ ثني عبيد الله بن محمّد، عن القاسم ابن عدي، قال: يقال: كنية الخلف الصالح أبو القاسم، وهو ذو الاسمين.

آخر كتاب التاريخ(١).

قال الفقير إلى الله تعالى عليُّ بن عيسى أثابه الله تعالى برحمته (٢٠):

هذه الأبحاث لا تُثبِت لنا حجَّة ولا تقطع الخصم ولا تضرُّه، لما يرد عليها من الإيرادات، وتطويله في إثبات بقاء المسيح غَلَيْئُلِم وإبليس والدجَّال، فهي مثل الضروريَّات عند المسلمين، فلا حاجة إلى التكلُّف لتقريرها، والجواب المختصر ما ذكرته آنفاً، وهو أنَّ النقل قد ورد به من طُرُق المؤالف والمخالف، والعقل لا يحيله، فوجب القطع به.

فأمّا قوله: إنّ المهدي عليه في سرداب، وكيف يمكن بقاءه من غير أحد يقوم بطعامه وشرابه؟ فهذا قول عجيب وتصوُّر غريب، فإنّ الذين أنكروا وجوده عليه لا يوردون هذا، والذين يقولون بوجوده لا يقولون: إنّه في سرداب، بل يقولون: إنّه حيُّ موجود يحل ويرتحل ويطوف في الأرض ببيوت وخيم وخدم وحشم وإبل وخيل وغير ذلك، وينقلون قصصاً في ذلك وأحاديث يطول شرحها.

وأنا أذكر من ذلك قصَّتين قرب عهدهما من زماني وحدَّثني بهم جماعة من ثقاة إخواني:

# [الأولى: قصَّة إسماعيل الهرقلي]:

كان في بلاد الحلَّة شخص يقال له: إسهاعيل بن الحسن الهرقلي من قرية يقال لها: هرقل، مات في زماني وما رأيته، حكىٰ لي ولده شمس الدِّين، قال:

<sup>(</sup>١) انتهىٰ ما نقله الإربلي عن تاريخ مواليد الأئمَّة لابن الخشَّاب.

<sup>(</sup>٢) بعد أنْ سرد أحاديث (البيان في أخبار صاحب الزمان) للكنجي الشافعي.

حكىٰ لي والدي أنَّه خرج فيه وهو شباب علىٰ فخذه الأيسر توثة مقدار قبضة الإنسان، وكانت في كلِّ ربيع تتشقَّق ويخرج منها دم وقيح ويقطعه ألمها عن كثير من أشغاله، وكان مقيهاً بهرقل، فحضر الحلَّة يوماً ودخل إلىٰ مجلس السعيد رضي الدِّين عليِّ بن طاوس إللهُ وشكا إليه ما يجده منها، وقال: أُريد أنْ أُداويها.

فأحضر له أطبَّاء الحلَّة وأراهم الموضع، فقالوا: هذه التوثة فوق العرق الأكحل، وعلاجها خطر، ومتىٰ قُطِعَت خيف أنْ ينقطع العرق فيموت.

فقال له السعيد رضي الدِّين (قدَّس [الله] روحُه): أنا متوجِّه إلىٰ بغداد، وربَّما كان أطبَّاؤها أعرف وأحذق من هؤلاء، فأصحبني.

فأصعد معه وأحضر الأطباء، فقالوا كما قال أُولئك، فضاق صدره، فقال له السعيد: إنَّ الشرع قد فسح لك في الصلاة في هذه الثياب، وعليك الاجتهاد في الاحتراس، ولا تُغرِّر بنفسك، فالله تعالىٰ قد نهىٰ عن ذلك ورسوله.

فقال له والدي: إذا كان الأمر على ذلك وقد وصلت إلى بغداد فأتوجّه إلى زيارة المشهد الشريف بسُرَّ من رأى (على مشرِّ فه السلام)، ثمّ أنحدر إلى أهلي. فحسَّن له ذلك، فترك ثيابه ونفقته عند السعيد رضى الدِّين وتوجَّه.

قال: فلمّا دخلت المشهد وزرت الأئمّة للمنه ونزلت السرداب واستغثت بالله تعالى وبالإمام عليه وقضيت بعض الليل في السرداب وبتُ في المشهد إلى الخميس، ثمّ مضيت إلى دجلة واغتسلت ولبست ثوباً نظيفاً وملأت إبريقاً كان معي وصعدت أريد المشهد، فرأيت أربعة فرسان خارجين من باب السور، وكان حول المشهد قوم من الشرفاء يرعون أغنامهم فحسبتهم منهم، فالتقينا، فرأيت شابّين أحدهما عبد مخطوط وكلُّ واحدٍ منهم متقلِّد بسيف، وشيخاً منقباً بيده رمح والآخر متقلِّد بسيف وعليه فرجية ملوَّنة فوق السيف وهو متحنَّك بعده رمح والآخر متقلِّد بسيف وعليه فرجية ملوَّنة فوق السيف وهو متحنَّك بعدية.

فوقف الشيخ صاحب الرمح يمين الطريق ووضع كعب الرمح في الأرض، ووقف الشابّان عن يسار الطريق، وبقي صاحب الفرجية على الطريق مقابل والدي، ثمّ سلّموا عليه، فردَّ عليهم السلام، فقال له صاحب الفرجية: «أنت غداً تروح إلى أهلك؟».

فقال: نعم.

فقال له: «تقدَّم حتَّىٰ أبصر ما يوجعك».

قال: فكرهت ملامستهم، وقلت في نفسي: أهل البادية ما يكادون يحترزون من النجاسة وأنا قد خرجت من الماء وقميصي مبلول، ثمّ إنّي بعد ذلك تقدَّمت إليه، فلزمني بيده ومدَّني إليه وجعل يلمس جانبي من كتفي إلىٰ أنْ أصابت يده التوثة فعصرها بيده فأوجعني، ثمّ استوىٰ في سرجه كما كان، فقال لي الشيخ: أفلحت يا إسماعيل.

فعجبت من معرفته باسمى، فقلت: أفلحنا وأفلحتم إنْ شاء الله.

قال: فقال لى الشيخ: هذا هو الإمام.

قال: فتقدُّمت إليه فاحتضنته وقبَّلت فخذه.

ثمَّ إنَّه ساق وأنا أمشي معه محتضنه، فقال: «ارجع».

فقلت: لا أُفارقك أبداً.

فقال: «المصلحة رجوعك».

فأعدت عليه مثل القول الأوَّل، فقال الشيخ: يا إسهاعيل، ما تستحيي يقول لك الإمام مرَّتين: ارجع، وتخالفه؟

فجبهني بهذا القول فوقفت، فتقدَّم خطوات والتفت إليَّ وقال: «إذا وصلت بغداد فلا بدَّ أنْ يطلبك أبو جعفر - يعني الخليفة المستنصر اللهُ -، فإذا حضرت عنده وأعطاك شيئاً فلا تأخذه، وقل لولدنا الرضي ليكتب لك إلى عليِّ ابن عوض، فإنَّني أُوصيه يعطيك الذي تريد».

ثمّ سار وأصحابه معه، فلم أزل قائماً أبصرهم إلى أنْ غابوا عنّي، وحصل عندي أسف لمفارقته، فقعدت إلى الأرض ساعة، ثمّ مشيت إلى المشهد، فاجتمع القوام حولي وقالوا: نرى وجهك متغيّراً، أوجعك شيء؟

قلت: لا.

قالوا: أخاصمك أحد؟

قلت: لا، ليس عندي ممَّا تقولون خبر، لكن أسألكم هل عرفتم الفرسان الذين كانوا عندكم؟

فقالوا: هم من الشرفاء أرباب الغنم.

فقلت: لا، بل هو الإمام غلليلا.

فقالوا: الإمام هو الشيخ أو صاحب الفرجية؟

فقلت: هو صاحب الفرجية.

فقالوا: أريته المرض الذي فيك؟

فقلت: هو قبضه بيده وأوجعني، ثمّ كشفت رجلي فلم أرَ لذلك المرض أثراً، فتداخلني الشكُّ من الدهش، فأخرجت رجلي الأُخرىٰ فلم أرَ شيئاً.

فانطبق الناس علي ومزّقوا قميصي، فأدخلني القُوّام خزانة ومنعوا الناس عني، وكان ناظر بين النهرين بالمشهد فسمع الضجّة وسأل عن الخبر فعرّفوه، فجاء إلى الخزانة وسألني عن اسمي، وسألني منذ كم خرجت من بغداد؟ فعرّفته أنّي خرجت في أوّل الأسبوع، فمشىٰ عنّي، وبتُ في المشهد وصلّيت الصبح وخرجت وخرج الناس معي إلى أنْ بعدت عن المشهد ورجعوا عنّي، ووصلت إلى أوانا فبتُ بها، وبكّرت منها أريد بغداد، فرأيت الناس مزدهمين على القنطرة العتيقة يسألون من ورد عليهم عن اسمه ونسبه وأين كان، فسألوني عن اسمي ومن أين جئت، فعرّفتهم، فاجتمعوا عليّ ومزّقوا ثيابي ولم يبق لي في روحي

حكم، وكان ناظر بين النهرين كتب إلى بغداد وعرَّفهم الحال، ثمَّ حملوني إلى بغداد والدحم الناس عليَّ وكادوا يقتلوني من كثرة الزحام، وكان الوزير القمِّي (رحمه الله تعالىٰ) قد طلب السعيد رضى الدِّين بِللهُ وتقدَّم أنْ يُعرِّفه صحَّة هذا الخبر.

قال: فخرج رضي الدِّين ومعه جماعة، فوافينا باب النوبي، فردَّ أصحابه الناس عنِّى، فلمَّا رآني قال: أعنك يقولون؟

قلت: نعم.

فنزل عن دابَّته وكشف عن فخذي فلم يرَ شيئاً، فغشي عليه ساعة، وأخذ بيدي وأدخلني على الوزير وهو يبكي ويقول: يا مولانا، هذا أخي وأقرب الناس إلىٰ قلبي.

فسألني الوزير عن القصَّة، فحكيت له، فأحضر الأطبَّاء الذين أشر فوا عليها وأمرهم بمداواتها، فقالوا: ما دوائها إلَّا القطع بالحديد، ومتىٰ قطعها مات.

فقال لهم الوزير: فبتقدير أنْ تُقطَع ولا يموت في كم تبرأ؟

فقالوا: في شهرين، وتبقىٰ في مكانها حفيرة بيضاء لا ينبت فيها شعر.

فسألهم الوزير: متى رأيتموه؟

قالوا: منذ عشرة أيَّام.

فكشف الوزير عن الفخذ الذي كان فيه الألم وهي مثل أُختها ليس فيها أثر أصلاً، فصاح أحد الحكماء: هذا عمل المسيح.

فقال الوزير: حيث لم يكن عملكم، فنحن نعرف من عملها.

ثمَّ إِنَّه أُحضر عند الخليفة المستنصر (رحمه الله تعالىٰ)، فسأله عن القصَّة فعرَّفه بها كما جرىٰ، فتقدَّم له بألف دينار، فلمَّا حضرت قال: خذ هذه فأنفقها.

فقال: ما أجسر آخذ منه حبَّة واحدة.

فقال الخليفة: مين تخاف؟

فقال: من الذي فعل معي هذا، قال: لا تأخذ من أبي جعفر شيئاً، فبكيٰ الخليفة وتكدَّر، وخرج من عنده ولم يأخذ شيئاً.

قال أفقر عباد الله تعالى إلى رحمته عليُّ بن عيسى (عفا الله عنه): كنت في بعض الأيَّام أحكي هذه القصَّة لجماعة عندي، وكان شمس الدِّين محمّد ولده عندي أنا لا أعرفه، فلمَّا انقضت الحكاية قال: أنا ولده لصلبه، فعجبت من هذا الاتِّفاق وقلت: هل رأيت فخذه وهي مريضة؟

فقال: لا لأنّي أصبو عن ذلك، ولكنّي رأيتها بعد ما صلحت ولا أثر فيها وقد نبت في موضعها شعر.

وسألت السيِّد صفي الدِّين محمَّد بن محمَّد بن بشر العلوي الموسوي، ونجم الدِّين حيدر بن الأيسر (رحمها الله تعالىٰ)، وكانا من أعيان الناس وسراتهم وذوي الهيآت منهم، وكانا صديقين لي وعزيزين عندي، فأخبراني بصحَّة هذه القصَّة، وأنَّها رأياها في حال مرضها وحال صحَّتها.

وحكىٰ لي ولده هذا أنّه كان بعد ذلك شديد الحزن لفراقه عُلليَّلا، حتَّىٰ إنّه جاء إلى بغداد وأقام بها في فصل الشتاء، وكان كلُّ يوم يزور سامرَّاء ويعود إلى بغداد، فزارها في تلك السنة أربعين مرَّة طمعاً أنْ يعود له الوقت الذي مضىٰ أو يقضىٰ له الحظُّ بها قضىٰ، ومن الذي أعطاه دهره الرضا أو ساعده بمطالبة صرف القضا، فهات بليُّهُ بحسرته وانتقل إلىٰ الآخرة بغصَّته، والله يتولَّاه وإيّانا برحمته بمنّه وكرامته.

## [الثانية: قصّة السيّد باقي بن عطوة العلوي]:

وحكىٰ لي السيِّد باقي بن عطوة العلوي الحسيني أنَّ أباه عطوة كان به أدرة، وكان زيدي المذهب، وكان يُنكِر علىٰ بنيه الميل إلىٰ مذهب الإماميَّة، ويقول: لا أُصدِّقكم ولا أقول بمذهبكم حتَّىٰ يجيء صاحبكم - يعني المهدي - فيبرئني من هذا المرض.

وتكرَّر هذا القول منه، فبينا نحن مجتمعون عند وقت عشاء الآخرة إذا أبونا يصيح ويستغيث بنا، فأتيناه سراعاً، فقال: الحقوا صاحبكم فالساعة خرج من عندي، فخرجنا فلم نرَ أحداً، فعدنا إليه وسألناه، فقال: إنَّه دخل إليَّ شخص وقال: «يا عطوة».

فقلت: من أنت؟

فقال: «أنا صاحب بنيك، قد جئت الأبرئك ممَّا بك».

ثمّ مدَّ يده فعصر قروتي ومشى، ومددت يدي فلم أرَ لها أثراً.

قال لي ولده: وبقي مثل الغزال ليس به قلبة (١)، واشتهرت هذه القصَّة، وسألت عنها غير ابنه فأخبر عنها فأقرَّ بها.

والأخبار عنه عَلَيْكُمْ في هذا الباب كثيرة، وأنَّه رآه جماعة قد انقطعوا في طُرُق الحجاز وغيرها فخلَّصهم وأوصلهم إلى حيث أرادوا، ولولا التطويل لذكرت منها جملة، ولكن هذا القدر الذي قَرُب عهده من زماني كافٍ...

قال الفقير إلى الله عليُّ بن عيسىٰ (أثابه الله تعالىٰ)(٢): مناقب المهدي عَلَيْكُلْ ظاهرة النور، منيرة الظهور، سافرة الإشراف، مشرفة السفور، مسورة بالعلاء، عالية السور، آمرة بالعدل، عادلة في الأُمور، يكاد المداد أنْ يبيضٌ من إشراق ضيائها، وتذعن الثوابت لارتفاعها وعلائها، وتتضاءل الشموس لآلائها، نور الأنوار، وسلالة الأخيار، وبقيَّة الأطهار، وذخيرة الأبرار، والثمرة المتخلفة من الثمار، صاحب الزمان، حاوي خصل الرهان، الغائب عن العيان، الموجود في الأزمان، الذخيرة النافعة، والبقيَّة الصالحة، والموئل والعصر، والملجأ والوزَر، المساعد بمعاضدة القضاء والقَدَر، وصاحب الأوضاح والغُرَر، القويُّ والوزَر، المساعد بمعاضدة القضاء والقَدَر، وصاحب الأوضاح والغُرَر، القويُّ

<sup>(</sup>١) أي ليست به علَّة. أنظر: الصحاح (ج ١/ ص ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٣٥٧).

في ذات الله، الشديد على أعداء الله، المؤيّد بنصر الله، المخصوص بعناية الله، القائم بأمر الله، المنصور بعون الله، قد تعاضدت الأخبار على ظهوره، وتظاهرت الروايات علىٰ إشراق نوره، وستسفر ظُلَم الأيَّام والليالي بسفوره، وتنجلي به الظُّلَم انجلاء الصباح عن ديجوره، ويخرج من سرار الغيبة فيملأ القلوب بسروره، ويسير عدله في الآفاق فيكون أضوء من البدر في مسيره، ويعيد الله به دينه، ويُوضِّح منهاج الشرع وقانونه، ويصدع بالدلالة، ويقوم بتأييد الإمامة والرسالة، ويردُّ الأيَّام حاليةً بعد عُطلتها، وقويَّة بعد ضعف قوَّتها، ويُجدِّد الشريعة المحمّديَّة بعد اندحاضها، ويبرم عقدها بعد انتقاضها، ويعيدها بعد ذهاما وانقراضها، ويبسطها بعد تجعُّدها وانقباضها، ويجاهد في الله حقَّ جهاده، ويُطهِّر من الأدناس أقطار بلاده، ويُصلِح من الدِّين ما سعت الأعداء في إفساده، ويحيى بجدِّه واجتهاده سُنَّة آبائه وأجداده، ويملأ الدنيا عدلاً كما مُلِئت جوراً، ويُخلِق للظلم دوراً، ويُجدِّد للعدل دوراً، يردى الطغاة المارقين، ويبيد العتاة والمنافقين، ويكفُّ عادية الأشرار والفاسقين، ويسوق الناس سياقة لم يُرَ من قبله من أحد من السايقين السابقين و لا تُرى بعده من اللَّاحقين، فزمانه حقًّا زمان المتَّقين، وأصحابه هم المأمور بالكون معهم في قوله تعالىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ١١٥ [التوبة: ١١٩]، خلصوا بتسليكه من الريب، وسلموا بتزيينه من العيب، وأخذوا بهداه وطريقه، واهتدوا من الحقِّ إلىٰ تحقيقه، ووفَّقهم الله إلى الخيرات بتسديده وتوفيقه، به خُتِمَت الخلافة والإمامة، وإليه انتهت الرياسة والزعامة.

وهو الإمام من لدن مات أبوه إلى يوم القيامة، فأوصافه زاد الرفاق، ومناقبه شائعة في الآفاق، تُهزَم الجيوش باسمه، وينزل الدهر على حكمه، فالويل في حربه، والسلامة في سلمه، يُجدِّد من الدِّين الرسوم الدارسة، ويُشيِّد معالم

السُّنَن الطامسة، ويخفض منار الجور والعدوان، ويرفع شعار أهل الإيمان، ويُعطِّل السبت والأحد، ويدعو إلى الواحد الأحد المنزَّه عن الصاحبة والولد، ويتقدَّم في الصلاة على السيِّد المسيح كما ورد في الخبر الصحيح والحقِّ الصريح، صلوات الله والسلام والتحيَّة والإكرام علىٰ المأموم والإمام.

وأنا أعتذر إلى كرمه من تقصيري، وأسأل مسامحته قبول معاذيري، فمن أين أجد لساناً ينطق بواجب حمده، وما علىٰ المجتهد جناح بعد بذل جهده، وقد كنت عملت أبياتاً من سنين أمدحه وأتشوَّقه عَاليَّالا ، وهي:

عداني عن التشبيب بالرشأ الأحوى وعن بانتي سلع وعن علمي حزوي موالاتهم فرض وحبُّهم هدیٰ أمولاي أشواقى إليك شديدة

عزامي بناء عن عزامي وفكرتي تُمثِّله للقلب في السرِّ والنجويٰ من النفر الغرِّ الذين تملَّكوا من الشرف العادي غايته القصوي ا هم القوم من أصفاهم الودَّ مخلصاً تمسَّك في أُخراه بالسبب الأقوى الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عن هم القوم فاقوا العالمين مآثراً محاسنها تجلىٰ وآياتها تروىٰ بهم عرف الناس الهدي فهداهم يضلُّ الذي يقلى ويهدي الذي يهوىٰ وطاعتهم قربي وودُّهم تقويٰ إذا انصرفت بلوى أسى أردفت بلوى أُكلِّف نفسى الصبر عنك جهالةً وهيهاتَ ربع الصبر مذ غبت قد أقوى وبعدك قد أغرى بنا كلَّ شامت إلى الله يا مولاى من بُعدك الشكوى

وليًّا شرعت في سطر مناقبه وذكر عجايبه عملت هذه الأبيات أنا ذاكرها علىٰ حرف الميم، ثمّ إنّي ذكرت أنّي مدحت الإمام الكاظم عليمًا بقصيدة علىٰ هذا الوزن والروي، فتركتها وشرعت في أُخرى، وها أنا ذا أذكر الميميَّة التي لم أتمَّها وأكتب الأُخرىٰ عقيبها، وما توفيقي إلَّا بالله عليه توكَّلت وإليه أُنيب، وهي:

علىٰ الإمام الحجَّة القائم إذا أراد الحكم في العالم من عادل في حكمه عالم ممتحن في الزمن الغاشم عبيده أكرم من حاتم في جحفل ذي عيثر قاتم أهلاً وسهلاً بك من قادم

علىٰ إمام حكمه نافذ خليفة الله على خلقه والآخذ للحقِّ من الظالم العادل العالم أكرم به مطهِّر الأرض ومحيي الورىٰ العلوي الطاهر الفاطمي ناصر دین الله کهف الوریٰ محیی الندیٰ خیر بنی آدم الصاحب الأعظم والماجد الأكرم المولى أبو القاسم وصاحب الدولة يحييٰ بها والنافذ الحكم فرعياً له وجاده الوابل من حاكم من حاتم حتَّىٰ يوازیٰ به لو أنَّني شاهدته مقبل لقلت من فرط سروري به والأُخرىٰ التي شرعت فيها هي هذه:

تحَيَّة الله ورضوانه

فحبِّر الأقوال في المهدى وفاز بالسؤدد والمجدِ إمام حقِّ نوره ظاهر كالشمس في غور وفي نجدِ إلىٰ العلیٰ بالأب والجدِّ وصاحب الأمر وغوث الورى وحصنهم في القرب والبعدِ وناشر العدل وقد جارت الأيّام والناس عن القصدِ

إنْ شئت تتلو سور الحمد وامدح إماماً حاز خصل العليٰ القائم الموجود والمنتمي والمنصف المظلوم من ظالم والملجأ المرجو والمجدي

لا أحد يرغب في الرفدِ والحمد للواهب عن عدِّ ولا تولَّت جنَّة الخلدِ وهديه يهدي إلى الرشدِ موفَّق في البذل والردِّ ولا له في النبل من ندِّ العلم والحلم وبذل الندىٰ جاوز فيها رتب الحدِّ وخصَّه بالطالع السعدِ يقول لي إنْ قال يا عبدى أدعو به الله وما من دعا بمثله يجبه بالردِّ بعثي وفي عرضي وفي لحدي يذكرني في سرِّه بعدي يسعد في الأُخرىٰ بها جدِّي لأنَّها دائمة الوقدِ أشرح فيه معلناً ودِّي بها أعاينه من الوجدِ وهو قريب الدار في البعدِ ما نلقاه من هجر ومن صدٍّ عن طالع مذ غبت مسودً

وباذل الرفد إلىٰ أنْ يريٰ جلَّت أياديه وآلاؤه وأصبحت أيَّامه لا انقضت سيرته تهدي إلى فضله يمنع بالل*ه ويعطي* به ليس له في الفضل من مشبه قد عمَّه الله بألطافه أدعوه مولاي ومن لي بأنْ أعدُّه ذخراً وأرجوه في فليت مولاي ومولى الوري وليته يبعث لي دعوة مولاي أشواقي تذكي الجوى أودُّ أنْ ألقاك في مشهد برح بي وجد إلىٰ عالم وهمت في حبِّ فتىٰ غائب فاعطف علينا عطفة واشف واظهر ظهور الشمس واكشف لنا يا باذلي الإحسان والرفدِ

قد تمَّ ما ألفت من وصفكم فجاء كالروضة والعقدِ ولست فيه بالغاً حقَّكم لكن علىٰ ما يقتضى جهدي فإنْ يكن حسنىٰ فمن عندكم أو كان تقصير فمن عندي ورفدكم أرجوه في محشري والحمد لله وشكراً له أهل الندى والشكر والحمد

وقلت هذه الأبيات لتكون خاتمة لهذا الكتاب، وهي:

تعالىٰ أخلاقكم تطهيرا للسامعينه تقریر ا من دون غایاتکم کلیلاً حسیرا ووجوها تحكى الصباح المنيرا خلَّفت فيهم السحاب المطيرا وتراهم عند العفاة بحورا والعدوَّ الشقيَّ يُصليٰ سعيرا يتيهً وبائساً وأسيرا محبطاً أجر برِّهم أو شكورا

أيُّها السادة الأئمَّة أنتم خيرة الله أوَّلاً وأخيرا قد سموتم إلى العلى فافترعتم بمزاياكم المحلَّ الخطيرا أنزل الله فيكم هل أتىٰ نصًّا جليًّا في فضلكم مسطورا من يجاريكم وقد طهَّر الله لكم سؤدد يُقرِّره القرآن إِنْ جرىٰ البرق في مداكم كبا وإذا أزمة عرت واستمرَّت فترىٰ للعصاة فيها صريرا بسطوا الندىٰ أكفًّا سباطاً وأفاضوا علىٰ البرايا عطايا فتراهم عند الأعادي ليوثأ يمنحون الوليَّ جنَّة عدن يُطعِمون الطعام في العسر واليسر لا يريدون بالعطاء جزاء

علىٰ البرِّ نضرةً وسرورا من جزيٰ الخير جنَّةً وحريرا شرَّ فوا منبراً وزانوا سريرا واستخفُّوا يلملهاً وثبيرا يخلفون الشموس نوراً وإشراقاً وفي الليل يخجلون البدورا لكم الله ذا الجلال الكبيرا الله يؤلي لطفاً وطرفاً قريرا الغضِّ وأحببتكم وكنت صغيرا وليٌّ مثلي فجئت شهيرا لما بدا وكنت بصيرا وما زال لي وليًّا نصيرا فلى أنْ أكون عبداً شكورا عاد حالي بهنَّ غضًّا نضيرا عدت فيها مؤيَّداً منصورا ما حباني به لكنت جديرا فله الحمد دائمًا مستمرًّا وله الشكر أوَّلاً وأخيرا

فكفاهم يومأ عبوسأ وأعطاهم وجزاهم بصبرهم وهو أولى وإذا ما ابتدوا لفصل خطاب بخلوا الغيث نائلاً وعطاءً أنا عبد لكم أدين بحبّى عالم أنَّني أصبت وأنَّ مال قلبي إليكم في الصبيٰ وتولَّيتكم وما كان في أهلي أظهر الله نوركم فأضاء الأُفُق فهداني إليكم الله لطفاً بي كم أيادٍ أولى وكم نعمة أسدى أمطرتنى منه سحائب جود وحماني من حادثات عظام لو قطعت الزمان في شكر أدنيٰ

هذا آخر ما جرى القلم بسطره وأدَّت الحال إلى ذكره، ومناقبهم اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ ال تحتمل بسط المقال، والطالب لاستقصاء جميعها طالب للمحال، فإنَّها تُعجِز طالبها، وتفوت حاصرها، وقد أتيت منها بها هو علىٰ قدر اجتهادي وبمقتضىٰ ٢١٨ ..... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

قوَّتي، وأنا أعتذر إليهم المنه من تقصير وإخلال وذهول عمَّا يجب وإقلال، وكرمهم يقتضي إجابة هذا السؤال، والله تعالىٰ أسأل أنْ يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وهادياً إلىٰ الصراط المستقيم، فإليه سبحانه وتعالىٰ نتقرَّب بموالاتهم، ونلتزم بطاعتهم، ونبالغ في حبِّهم، ونرىٰ الإخلاص في مودَّتهم، وهم المنه وسائطنا وشفعاؤنا إلىٰ رحمته التي وسعت كلَّ شيء، إنَّه جواد كريم، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنَّا لنهتدي لولا أنْ هدانا الله، وآخر دعواهم أنَّ الحمد لله ربِّ العالمين.



. . .

الطائفة العاشرة(١): الذين زعموا أنَّ الحسن بن عليٍّ لم يمت:

شبهتهم أنَّه لو مات وليس له ولد، لخلا الزمان عن الإمام المعصوم، وأنَّه غير جائز.

الجواب: أمَّا موته فمعلوم بالضرورة. وأمَّا أنَّه لا ولد له فلا نُسلِّم، فإنَّ الجمهور من الإماميَّة يُشبِتون ولادة ابنه القائم المنتظر، وصحَّحوا النصَّ عليه، وقالوا: هو سميُّ رسول الله عليه، ومهديُّ الأنام، وتواتر بينهم أنَّ الحسن عليك أظهره لهم وأراهم شخصه، وإنْ كان بينهم خلاف في سنّه عند وفاة أبيه، فقال كثير منهم: كان سننُه إذ ذاك خمس سنين، لأنَّ أباه تُوفِي سنة ستِّين ومائتين، وكان مولد القائم سنة خمس وخمسين ومائتين. وقال بعضهم: بل كان مولوده سنة منين وخمسين، وكان سنين، وكان سنين.

واتَّفقوا علىٰ أنَّ أباه لم يمت حتَّىٰ أكمل الله تعالىٰ عقله وعلمه الحكمة وفصل الخطاب، وأبانه من سائر الخلق بهذه الصفة، إذ كان خاتم الحُجَج ووصيَّ الأوصياء وقائم الزمان.

واحتجُّوا على جواز ذلك عقلاً بقصَّة عيسىٰ عَلَلْكُلُّ فِي قوله تعالى: ﴿كَيْفَ

<sup>(</sup>١) النجاة في القيامة (ص ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (كانت).

نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ نَبِيًّا ﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ مَنْ كَالَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو

وأمَّا أنَّه لِمَ وجب بقاؤه؟ فلِمَا تقدَّم من وجوب نصب الإمام من الله تعالىٰ في كلِّ وقتٍ.

فهذا هو الكلام على الطوائف المشهورة منهم، وأمَّا الباقون فكلامهم ظاهر الفساد، وبالله التوفيق.

## البحث الرابع: في غيبة الإمام عليكل(١٠):

اعلم أنَّ البحث في هذه المسألة يقع في مقامات أربعة:

المقام الأوَّل: في سبب الغيبة.

[المقام] الثاني: في إمكان بقاء المزاج الإنساني مثل المدَّة التي ندَّعيها لهذا الإمام الغائب.

[المقام] الثالث: وقوع ذلك البقاء في الأمزجة كثيرة مشهورة.

[المقام] الرابع: في كون المدَّعيٰ إمامته هذا هو الإمام المعيَّن.

وعند بيان هذه الأُمور نُبيِّن لك أنَّ إنكار ما يقول الاثنا عشريَّة في أمر الغيبة جهل محض من منكريه، وعصبيَّة باطلة في مقابلة الحقِّ.

أمَّا المقام الأوَّل: وهو بيان سبب الغيبة، فاعلم أنَّا بيَّنًا في البحث الأوَّل في وجوب عصمة الإمام، أنَّ سبب انبساط يده عُللِئلًا مركَّب من ثلاثة أجزاء:

أحدها: يجب من الله، وهو إيجاده وإكماله في ذاته.

<sup>(</sup>١) النجاة في القيامة (ص ٢٠٣ - ٢٠٧).

(٤٩) النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة ......

والثاني: يجب عليه نفسه، وهو القيام بأعباء الإمامة.

والثالث: على الخلق، وهو الانقياد له ومساعدته في تنفيذ أوامر الله تعالىٰ والقيام بها.

والماهيَّة المركَّبة لا تتحقَّق إلَّا بمجموع أجزائها، لكن وإنْ حصل وجوده وقيامه بأعباء الإمامة - وهذان الأمران اللذان يتعلَّقان بالله تعالى وبه نفسه - فإنَّ الجزء الثالث من الخلق لم يحصل، إذ لم يزل خائفاً مستتراً من الأعداء، فقد (۱) ظهر من ذلك: أنَّ سبب غيبة الإمام هو قوَّة الظالمين والخوف منهم.

علىٰ أنَّ لنا أنْ نقول: إنْ سلَّمَنا أنَّ هذا ليس بسبب، لكن إذا ثبت أنَّه عَلَيْتُلا معصوم لم يفعل قبيحاً ولم يخل بواجب، لم يزل من عدم تعقُّلنا(۱) لعلَّة غيبته أنْ لا يكون موجوداً، لجواز أنْ يكون ذلك لمصلحة لا يُطَّلع عليها.

وأمَّا المقام الثاني: وهو إمكان بقاء المزاج الإنساني مثل المدَّة التي ندَّعيها لهذا الإمام القائم، فالعلم به ضروري، ويدلُّ علىٰ ثبوت الإمكان تواتر الوقوع.

وأمَّا المقام الثالث: وهو ثبوت البقاء في أمزجة مشهورة، فهو أيضاً بيِّن، ولنذكر عدَّة من أعمار المعمَّرين الذين تواترت بتعيين أعمارهم الأخبار:

فمن أُولئك: الربيع بين ضبيع الفزاري، كان من المعمَّرين وعاش ثلاثهائة وثهانين سنة (٣)، روي أنَّه دخل على بعض خلفاء بني أُميَّة فقال: يا ربيع، لقد طلبك جدّ عير عاثر. فقال: فصِّل لي عمرك.

فقال: عشت مائتي سنة في الفترة فترة عيسىٰ بن مريم عَالَيْكُمْ، ومائة وعشرين سنة في الجاهليَّة، وستِّين سنة في الإسلام.

<sup>(</sup>١) هنا في النسختين: (فإنَّ)، وأثبتنا مقتضيٰ السياق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (عقيلتنا)، ولعلَّ الصواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٣) عاش ثلاثمائة وأربعين سنة، أُنظر: الفصول العشرة (ص ٩٦)، والغيبة للطوسي (ص ٨٠ ط النجف).

<sup>(</sup>٤) الجدُّ هنا بمعنىٰ الحظِّ.

٢٢٤ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣) مع سؤ الات أُخَر لا تتعلَّق بغرضنا (١).

ومنهم: المستوغر، وهو عمر بن ربيعة بن كعب بن سعد بن زيد مناة، عاش ثلاثمائة وعشرين سنة، وأدرك أوَّل الإسلام، وله في ذلك شعر:

ولقد سئمت من الحياة وطولها وعمَّرت من بعد السنين مئينا مائة أتت من بعدها مائتان لي وازددت من بعد المئين سنينا(٢) هل ما بقى إلَّا كما قد فاتنا يوم يكرُّ وليلة تفنينا(٣)

ومنهم: أمانة بن قيس بن الحارث بن شيبان بن العارك بن معاوية بن الكندي(١)، عاش ثلاثهائة وعشرين سنة، وفي ذلك المسلم النخعي يقول:

أيا ليتني عمَّرت يا أُمَّ خالد كعمر أمانات بن قيس بن شيبان لقد عاش حتَّىٰ قيل ليس بميِّت وأفنىٰ فئاماً فأن من كهول وشبَّان فحلَّت به من بعد حرس وحقبة دويهية حلَّت بنصر بن دهمان

ومنهم: عبد المسيح بن بقيلة الغساني، وهو عبد المسيح بن عمر بن قيس بن حنان بن بقيلة، وبقيلة: كنية لثعلبة، وقيل: الحرث، وإنَّا سُمِّي بقيلة لأنَّه خرج على قومه في بردين أخضرين، فقالوا له: ما أنت إلَّا بقيلة، فعُرِفَ بذلك، وعاش ثلاثهائة سنة وخمسين سنة، وأدرك الإسلام ولم يسلم، وكان نصر انيًّا (٢).

<sup>(</sup>١) أنظر: الغيبة للطوسي (ص ٧٩ و ٨٠)، وكمال الدِّين (ص ١٢٥ و ١٣٥ و ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) إلىٰ هنا في الفصول العشرة (ص ٩٧)، والمعمَّرون (ص ١٣ و١٤).

<sup>(</sup>٣) وإلىٰ هنا في الغيبة للطوسي (ص ٨٠).

<sup>(</sup>٤) ذكره الصدوق: أماباة بن قيس بن الحارث بن شيبان الكندي، عاش ستِّين ومائة سنة، كمال الدِّين (ص ٥٥٧)، وفي كنز الفوائد (ص ٢٥٣): (أماناة).

<sup>(</sup>٥) أُنظر: الغيبة للطوسي (ص ٨١).

<sup>(</sup>٦) الفئام: جماعات، وفي النسختين: (قياماً) غلطاً.

(٤٩) النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة .....

ومنهم: دوید بن زید بن نهد بن زید بن أسلم بن الحاف() بن قضاعة، عاش أربعائة سنة وستَّة و خمسین سنة.

وأمَّا من عاش في الإسلام وقبيل الإسلام المائتين وفوقها فكثيرون، كزهير ابن حباب الكلبي (٢)، فإنَّه عاش مائتين وعشرين سنة، وواقع مائتي وقعة (٣)، وكان سيِّداً مطاعاً في قومه.

وكالرجل الجرهمي<sup>(1)</sup>، قيل: إنَّه دخل علىٰ معاوية بن أبي سفيان رجل فقال: مَّن الرجل؟

فقال: من جرهم.

فقال: ومنهم باقٍ؟

فقال: بقيت، ولو لم أبقَ لم آتك.

فقال له معاوية: صف لنا الدنيا وأوجز.

فقال: نعم، سنيَّات بلاء وسنيَّات رخاء، يُولَد مولود ويهلك هالك، ولولا المولود لباد الخلق، ولولا الهالك لضاقت الأرض برحبها.

و قال:

وما الدهر إلّا صدر يوم وليلة ويُولَد مولود ويُفقَد فاقد وساع لرزق ليس يُدرك قوته ومهدىٰ إليه رزقه وهو قاعد وكان سنُّه مائتين وأربعين سنة.

فهؤلاء بعض من عاش إلى هذه المدَّة في هذا القرن.

<sup>(</sup>١) في النسختين: (الحرث)، وانظر: الغيبة للطوسي (ص ٨٣).

<sup>(</sup>٢) وفي الغيبة للطوسي: (الحميري).

<sup>(</sup>٣) في النسختين: (واقع مائتي وتسعة)، والصحيح من الغيبة للطوسي (ص ٨٣).

<sup>(</sup>٤) ذكره الصدوق في كمال الدِّين (ص ١١٥).

وأمَّا الأخبار عن أعمار من كان في القرون الأُولىٰ'' فمشهورة، وقد نبّه القرآن العظيم على بعضها، كعمر نوح عليه ، إذ لبث في قومه يدعوهم سوى ما سبق ﴿أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِينَ عَاماً﴾ [العنكبوت: ١٤]، وما اشتهر عن عمر لقمان'' وأنَّه عاش ثلاثة آلاف سنة، وقيل: سبعة آلاف سنة.

وبالجملة: فالعلم التواتري حاصل بامتداد الحياة الإنسانيَّة هذه المدَّة وأمثالها.

وأمَّا المقام الرابع: وهو أنَّ المدَّعيٰ إمامته وغيبته هو هذا المعيَّن، فقد بيَّنًا أنَّ ذلك معلوم من نصِّ أبيه (٣)، وأنَّ الاثني عشريَّة ينقلون خلفاً عن سلف أنَّ الحسن عَلَيْتُلا أظهره لهم ونصَّ عليه، ولم يخرج من الدنيا حتَّىٰ أكمل الله عقله وعلَّمه الحكمة وفصل الخطاب.

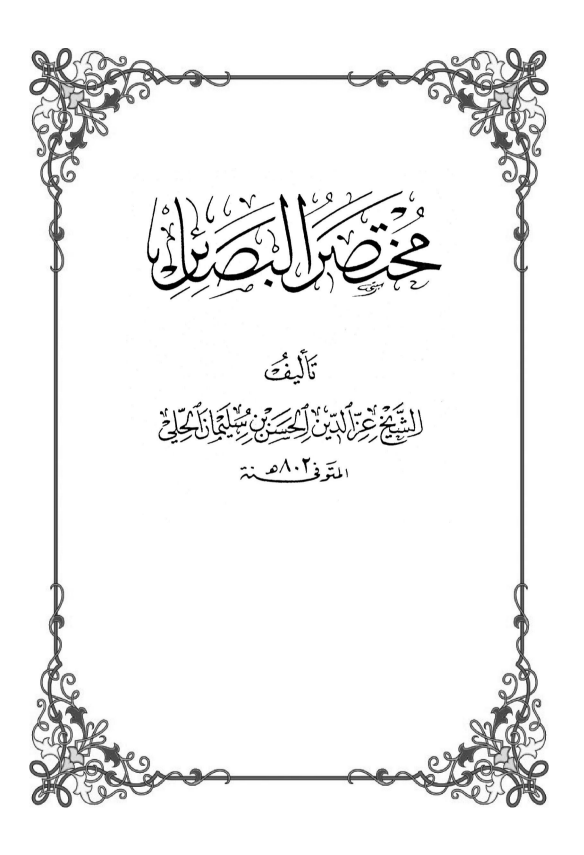
وإذا عرفت هذه المقامات ظهر لك أنَّ استنكار غيبة هذا الإمام وطول حياته ممَّن يُنكِرها ليس إلَّا بمجرَّد العصبيَّة الفاسدة، ولو سلَّمنا أنَّه لم يوجد بقاء المزاج الإنساني إلى الحدِّ المذكور إلَّا أنَّ ذلك من الأُمور الممكنة، والله تعالىٰ قادر على جميع الممكنات، ومن مذهب الكلِّ أنَّ خرق العادة في حقِّ الأولياء والصالحين أمر جائز، وحينئذٍ يكون الاستنكار والاستبعاد قبيحاً، والله وليُّ التوفيق والعصمة، وهو وليُّ السداد، وله الحمد والمنَّة، والحول والقوَّة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في النسختين: (القرن الأوَّل)، والصحيح بالسياق ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: كمال الدِّين (ص ٥٢١)، والفصول العشرة (ص ٩٤).

<sup>(</sup>٣) الكلمة في النسختين: (الله)، إلَّا أنَّها في (عا) مصحَّحة (أبيه) وهو الصحيح بمقتضي السياق.



## [الدعاء في عصر الغيبة]:

\* روى الشيخ أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسي في (مصباح المتهجّد) ('') عن يونس بن عبد الرحمن: أنَّ الرضا عليه كان يأمر بالدعاء لصاحب الأمر عليه عن يونس بن عبد الرحمن: أنَّ الرضا عليه وخليفتك وحجَّتك...) ثمّ ساق الدعاء فقال: (اللَّهُمَّ وصلِّ على ولاة عهده والأئمَّة من بعده، وبلِّغهم آمالهم، وزد في آجالهم، وأعزَّ نصرهم، وتمِّم لهم ما أسندت إليهم من أمرك ونهيك، وثبت دعائمهم، وأعينا لهم أعواناً، وعلى دينك أنصاراً، فإنهم معادن كلمتك، وخُزَّان علمك، وأركان توحيدك، ودعائم دينك، وولاة أمرك، وخالصتك من عبادك، وصفوتك من خلقك، وأوليائك وسلائل أوليائك، وصفوة أولاد نبيًك هيه، والسلام عليه وعليهم ورحمة الله وبركاته».

اعلم أنَّ هذا الدعاء يُدعى به لكلِّ إمام في زمانه، ومولانا صاحب الأمر والزمان عَلَيْكُ ابن الحسن عَلَيْكُ أحدهم، فحينئذ يصدق عليه هذا الدعاء: «اللَّهُمَّ وصلِّ على ولاة عهده والأئمَّة من بعده...» إلى آخره، وإلَّا لم يكن هذا الدعاء عامًّا لهم أجمع، ويكون هذا النصُّ مضافاً إلى ما رويناه أوَّلاً عنهم عَلَيْكُ من الأحاديث الصحيحة الصريحة في هذا المعنى، وأصلاً له وشاهداً بمعناه.

\* ومن الكتاب المذكور(") أيضاً ممَّا يدعيٰ به في شهر رمضان وغيره:

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجِّد (ص ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) أثبتناه من المصدر.

<sup>(</sup>٣) مصباح المتهجِّد (ص ٦٣٠).

«اللَّهُمَّ كن لوليِّك فلان بن فلان في هذه الساعة وكلِّ ساعة وليًّا وحافظاً وقائداً وناصراً ودليلاً وعيناً، حتَّىٰ تسكنه أرضك طوعاً وتُمتِّعه فيها طويلاً».

قوله: «حتَّىٰ تسكنه أرضك طوعاً» يدلُّ علىٰ زمان ظهوره وانبساط يده عُللِيَّلًا، لأنَّه اليوم مقهور مغصوب مستأثر علىٰ حقِّه، غير مستطيع لإظهار الحقِّ في الخلق.

وقوله: «وثُمَّتِّعه فيها طويلاً» هذا يكون على ما رويناه في رجعته عَاليَّلاً بعد وفاته، لأنَّا روينا أنَّه يعيش في عالمه بعد مقدم ظهوره تسع عشرة سنة وأشهراً، ويموت عَاليَّلاً.

فمن ذلك ما رويناه عن النعماني من كتاب (الغيبة)(١) له رفع الحديث عن حمزة بن حمران، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله عليل أنَّه قال: «يملك القائم عليل تسع عشرة سنة وأشهراً».

وروي أيضاً أنَّ الذي يُغسِّله جدُّه الحسين عَالِيُّلا (٢).

فأين موقع هذه التسع عشرة سنة وأشهر من الدعاء له بطول العمر والتمتُّع في الأرض طويلاً؟

الذي يظهر من هذا ويتبادر إليه الذهن أنّه يكون أطول من الزمان الذي انقضى في غيبته على الخمسائة والثلاثين سنة، ويدلُّ على ما قلناه ما تقدَّم ورويناه عن الصادق على الله سُئِلَ: أيُّ العمرين له أطول؟ قال: «الثاني('') بالضعف».

<sup>(1)</sup> الغيبة للنعماني (ص 77/ - 1).

<sup>(</sup>۲) أُنظر: الكافي (ج ٨/ ص ٢٠٦/ ح ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) ما تقدُّم ورواه المصنِّف (ص ١٨) هو عن رسول الله ١٨١ الله على الصادق على .

<sup>(</sup>٤) في المصدر نفسه: (الآخر).

(٥٠) مختصر البصائر ......

وهذا صريح في رجعته غَالِيُّكُلُّ.

ورويت عن جعفر بن محمّد، عن الحسين بن محمّد بن عامر، عن المعلّىٰ بن محمّد البصري، قال: حدَّثني أبو الفضل، عن ابن صدقة، عن المفضّل بن عمر، قال: قال أبو عبد الله عُلاَيْتُلا: «كأنّي والله بالملائكة قد زاحموا المؤمنين علىٰ قبر الحسين عُلاَيْتُلا».

قال: قلت: فيتراؤن لهم؟

قال: «هيهاتَ هيهاتَ، قد لزموا والله المؤمنين، حتَّىٰ إنَّهم ليمسحون وجوههم بأيديهم».

قال: «ويُنزل الله على زوَّار الحسين عُللَيْكُم غدوة وعشيَّة من طعام الجنَّة، وخُدَّامهم الملائكة، لا يسأل الله عبد حاجة من حوائج الدنيا والآخرة إلَّا أعطاه إيَّاها».

قال: قلت: هذه والله الكرامة.

قلت: نعم، يا سيِّدي.

قال: «كأني بسرير من نور قد وُضِعَ وقد ضُرِبَت عليه قبّة من ياقوتة حمراء مكلّلة بالجوهر، وكأني بالحسين علينكل جالساً على ذلك السرير وحوله تسعون ألف قبّة خضراء، وكأني بالمؤمنين يزورونه ويُسلّمون عليه، فيقول الله على له أوليائي سلوني، فطال ما أوذيتم وذُلِّلتم واضطُهدتم، فهذا يوم لا تسألوني حاجة من حوائج الدنيا والآخرة إلّا قضيتها لكم، فيكون أكلهم وشربهم من الجنّة، فهذه والله الكرامة التي لا يشبهها شيء»(۱).

اعلم أنَّ الحديث فيه دلالة واضحة بيِّنة علىٰ أنَّ ذلك يكون في الدنيا في

<sup>(</sup>۱) أنظر: كامل الزيارات (ص ۲۰۸/ ح ۳۹۰/۳).

رجعة سيِّدنا الحسين عُلليَّلِا إلى الدنيا كم رويناه في الأحاديث الصحيحة الصريحة عنهم اللَّهُ في رجعته ورجعتهم.

أَوَّلاً: قوله عَالِيْتُلا: «ويُنزل الله على زوَّار الحسين عَاليَّلاً غدوة وعشيَّة من طعام الجنَّة»، والإنزال يدلُّ على أنَّه في الدنيا لا في الآخرة.

وثانياً: قوله عَلَيْكُ : «لا يسأل عبد حاجة من حوائج الدنيا والآخرة إلَّا أعطاه إيَّاه»، وحوائج الدنيا لا تُسئَل في الآخرة.

وثالثاً: قوله سبحانه: «فهذا يوم لا تسألوني حاجة من حوائج الدنيا والآخرة إلَّا قضيتها لكم».

ورابعاً: قوله عَلَيْكُ : «فيكون أكلهم وشربهم من الجنَّة»، فظهر ما قلناه، والحمد الله معطى من يشاء ما يشاء كيف يشاء.

ومن كتاب (المشيخة)(١) للحسن بن محبوب إلله المستادي المتصل إليه أوّلاً، عن محمّد بن سلام، عن أبي جعفر عليه في قول الله: ﴿رَبّنَا أُمَتّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) على ما في بصائر الدرجات، وإنَّما روته المصادر عنه.

ووقفت علىٰ كتاب خطب لمولانا أمير المؤمنين عَالِيْلًا وعليه خطُّ السيِّد رضى الدِّين عليُّ بن موسىٰ بن جعفر بن محمّد بن طاوس ما صورته:

هذا الكتاب ذكر كاتبه رجلين بعد الصادق عليسلا، فيمكن أنْ يكون تاريخ كتابته بعد المائتين من الهجرة، لأنَّه عليسًلا انتقل بعد سنة مائة وأربعين من الهجرة، وقد روى بعض ما فيه عن أبي روح فرج بن فروة، عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر بن محمّد عليسًلا، وبعض ما فيه عن غيرهما، ذكر في الكتاب المشار إليه خطبة لمولانا أمير المؤمنين عليسًلا تُسمَّىٰ (المخزون)، وهي:

"الحمد لله الأحد المحمود الذي توحّد بملكه، وعلا بقدرته، أحمده على ما عرّف من سبيله، وألهم من طاعته، وعلّم من مكنون حكمته، فإنّه محمود بكلّ ما يبلي، وأشهد أنّ قوله عدل، وحكمه فصل، ولم ينطق فيه يولي، مشكور بكلّ ما يبلي، وأشهد أنّ عحمداً على عبد الله وسيّد عباده، خير ناطق بكان إلّا كان قبل كان، وأشهد أنّ محمّداً الله الخلق فريقين جعله في خير من أهِّل أوخير من أهِّل آخراً، فكلّما نسج الله الخلق فريقين جعله في خير الفريقين، لم يسهم فيه عاير (۱۱)، ولا نكاح جاهليّة، ثمّ إنَّ الله تعالى قد بعث إليكم قد بعث إليكم ﴿ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ مِنْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ آلاتوبة: ١٢٨]، ف ﴿ التّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قليلاً مَا تَذَكّرُونَ ﴿ الأعراف: ٣]، فإنّ الله تعالى جعل للخير أهلاً، وللحقّ دعائم، وللطاعة عصماً يعصم بهم، ويقيم من حقّه فيهم على ارتضاء من ذلك، وجعل لها رعاة وحفظة يحفظونها بقوّة من عليه ويعينوا عليها، أولياء ذلك بها ولُوا من حقّ الله فيها.

<sup>(</sup>۱) كذا، وفي البحار: (عائر)، وهي من العور، قال ابن منظور: (والأعور الرديء من كلِّ شيء... وكلُّ عيب وخلل في شيء فهو عورة وشيء معور، ويقال: إنَّ رجلاً أصابه سهم عائر فقتله، أي لا يُدرىٰ من رماه...). (لسان العرب: ج ٤/ ص ٦١٦).

أمَّا بعد، فإنَّ روح البصر روح الحياة الذي لا ينفع إيهان إلَّا به، مع كلمة الله والتصديق بها، فالكلمة من الروح، والروح من النور، والنور نور السهاوات، فبأيديكم سبب وصل إليكم منه إيثار واختيار نعمة الله لا تبلغوا شكرها، خصَّصكم بها، واختصَّكم لها، ﴿وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ عَلَى الْعَلَامِوت: ٤٣].

فأبشروا بنصر من الله عاجل، وفتح يسير يقرُّ الله به أعينكم ويذهب بحزنكم، كفُّوا ما تناهى الناس عنكم، فإنَّ ذلك لا يخفى عليكم، إنَّ لكم عند كلِّ طلعة عوناً من الله، يقول على الألسن، ويثبت على الأفئدة، وذلك عون الله لأوليائه يظهر في خفيِّ نعمته لطيفاً، وقد أثمرت لأهل التقوى أغصان لشجرة الحياة، وإنَّ فرقاناً من الله بين أوليائه وأعدائه، فيه شفاء للصدور، وظهور للنور، يعزُّ الله به أهل طاعته، ويذلُّ به أهل معصيته، فليعد لذلك امرء عدَّته، ولا عدَّة له إلا بسبب بصيرة وصدق نيَّة وتسليم سلامة أهل الخفَّة في الطاعة، ثقل الميزان، والميزان بالحكمة، والحكمة ضياء للبصر، والشكُّ والمعصيَّة في النار، وليسا منَّا ولا لنا ولا إلينا، قلوب المؤمنين مطويَّة على الإيهان، إذا أراد الله إظهار ما فيها فتحها بالوحي، وزرع فيها الحكمة، وإنَّ لكلِّ شيء إنَّا يبلغه، لا يعجل الله بشيء حتَّىٰ يبلغ إناه ومنتهاه، فاستبشر وا ببشرىٰ ما بُشِّرتم به، واعترفوا بقربان ما قرَّب لكم، وتنجَّزوا من الله ما وعدكم.

إنَّ منَّا دعوة خالصة يُظهِر الله بها حجَّته البالغة، ويتمُّ بها النعمة السابغة، ويُعطي بها الكرامة الفاضلة، من استمسك بها أخذ بحكمة منها، آتاكم الله رحمته، ومن رحمته نور القلوب، ووضع عنكم أوزار الذنوب، وعجَّل شفاء صدوركم وصلاح أُموركم، وسلام منَّا لكم دائماً عليكم، تُسلِّمون به في دول الأيَّام، وقرار الأرحام أين كنتم، وسلامه لسلامه عليكم في ظاهره وباطنه، فإنَّ

الله على اختار لدينه أقواماً انتجبهم للقيام عليه والنصرة له، بهم ظهرت كلمة الإسلام، وأرجاء مفترض القرآن، والعمل بالطاعة في مشارق الأرض ومغاربها.

ثمّ إنَّ الله تعالىٰ خصَّكم بالإسلام واستخلصكم له، لأنَّه اسم سلامة، وجماع كرامة، اصطفاه الله فنهجه، وبيَّن حُجَجه، وأرف أرفه (۱) وحده، ووصفه وجعله رضاً، كما وصفه ووصف أخلاقه، وبيَّن أطباقه، ووكَّد ميثاقه، من ظهر وبطن ذي حلاوة وأمن، فمن ظفر بظاهره رأىٰ عجائب مناظره في موارده ومصادره، ومن فطن لما بطن رأىٰ مكنون الفطن وعجائب الأمثال والسُّنَن.

فظاهره أنيق، وباطنه عميق، لا تنقضي عجايبه، ولا تفنى غرائبه، فيه ينابيع النّعَم، ومصابيح الظُّلَم، لا تُفتَح الخيرات إلَّا بمفاتيحه، ولا تنكشف الظُّلَم إلَّا بمصابيحه، فيه تفصيل وتوصيل، وبيان الاسمين الأعلين اللذين جُمِعَا فاجتمعا لا يصلحان إلَّا معاً، يُسمَّيان فيُعرَفان، ويوصفان فيجتمعان، قيامها في عام أحدهما في منازلها، جرى بها، ولهما نجوم، وعلى نجومهما نجوم سواهما، تُحمىٰ حماه، وتُرعىٰ مراعيه، وفي القرآن بيانه وحدوده وأركانه ومواضيع تقادير ما خُزنَ بخزائنه، ووُزِنَ بميزانه، ميزان العدل، وحكم الفصل.

إنَّ رعاة الدِّين فرَّقوا بين الشكِّ واليقين، وجاءوا بالحقِّ المبين، قد بيَّنوا الإسلام تبياناً، وأسسوا له أساساً وأركاناً، وجاءوا على ذلك شهوداً وبرهاناً، من علامات وأمارات، فيها كفاء المكتفِ، وشفاء لمشتف، يحمون حماه، ويرعون مرعاه، ويصونون مصونه، ويهجرون مهجوره، ويُحِبُّون محبوبه، بحكم الله وبرِّه، وبعظيم أمره، وذكره بها يجب أنْ يُذكر به، يتواصلون بالولاية، ويتلاقون بحسن

<sup>(</sup>١) الأرف: الحدُّ، والجمع أُرَف، مثال غرفة وغُرَف، وهي معالم الحدود بين الأرضين. (صحاح الجوهري: ج ٤/ ص ١٣٣٠).

اللهجة، ويتساقون بكأس الرؤبة، ويتراعون بحسن الرعاية، بصدور بريَّة، وأخلاق سنيَّة، لم يولم عليها، وبقلوب رضيَّة، لا تتسرَّب فيها الدنيَّة، ولا تشرع فيها الغيبة.

فمن استبطن من ذلك شيئاً استبطن خُلُقاً سنيًا، وقطع أصله، واستبدل منزله، بنقضه مبرماً، واستحلاله محرَّماً من عهد معهود إليه، وعقد معقود عليه بالبرِّ والتقوى، وإيثار سبيل الهدى، على ذلك عقد خلقهم، وآخا أُلفتهم، فعليه يتحابُّون، وبه يتواصلون، فكانوا كالزرع وتفاضله، يبقى فيُؤخَذ منه، ويفنى ببقيَّة التخصُّص، ويبلغ منه التخليص، فانتظر أمره في قِصر أيَّامه، وقلَّة مقامه في منزله حتَّىٰ يستبدل منز لاً فليصنع لمتحوَّله ومعارف منتقله.

فطوبىٰ لذي قلب سليم أطاع من يهديه، وتجنّب ما يرديه، فيدخل مدخل الكرامة، فأصاب سبيل السلامة، يبصر ببصره، وأطاع هادي أمره، دلّ أفضل الدلالة، وكشف غطاء الجهالة المضلَّة الملهية، فمن أراد تفكّراً وتذكّراً فليذكر رأيه، وليبرز بالهدى ما لم تُغلَق أبوابه وتُفتَّح أسبابه، وقبل نصيحة من نصح بخضوع وحسن خشوع، بسلامة الإسلام ودعاء التهام، وسلام بسلام، تحيّة دائمة لخاضع متواضع يتنافس بالإيهان، ويتعارف عدل الميزان، فليقبل أمره وإكرامه بقبول، وليحذر قارعة قبل حلولها، إنَّ أمرنا صعب مستصعب، لا يحتمله إلَّا مَلَك مقرَّب، أو نبيُّ مرسَل، أو عبد امتحن الله قلبه للإيهان، لا يعي حديثنا إلَّا حصون حصينة، أو صدور أمينة، أو أحلام رزينة، يا عجباً كلَّ العجب بين جماديٰ ورجب».

فقال رجل من شرطة الخميس: ما هذا العجب يا أمير المؤمنين؟

قال: «وما لي لا أعجب وقد سبق القضاء فيكم، وما تفقهون الحديث إلَّا صوتات بينهنَّ موتات، حصد نبات ونشر أموات، يا عجباً كلَّ العجب بين جمادي ورجب».

(٥٠) مختصر البصائر .....

قال أيضاً رجل: يا أمير المؤمنين، ما هذا العجب الذي لا تزال تعجب منه؟

قال: «ثكلت الآخرة أُمُّه، وأيُّ عجب يكون أعجب من أموات يضربون هامات الأحياء؟!».

قال: أنَّىٰ يكون ذلك يا أمير المؤمنين؟

أيُّما الناس، سلوني قبل أنْ تفقدوني، لأنا بطُرُق السماء أعلم من العالم بطُرُق الأرض، أنا يعسوب المؤمنين، وغاية السابقين، ولسان المتَّقين، وخاتم الوصيِّين، ووارث النبيِّين، وخليفة ربِّ العالمين، أنا قسيم النار، وخازن الجنان، وصاحب الحوض، وصاحب الأعراف، فليس منَّا أهل البيت إمام إلَّا وهو عارف بجميع أهل ولايته، وذلك قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ عَارِف بجميع أهل ولايته، وذلك قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ وَلِكُلِّ وَلِي قَوْمٍ هَادٍ ۞ [الرعد: ٧]. ألَا أيُّما الناس، سلوني قبل أنْ تشرع (١٠ برجلها فتنة شرقيَّة، وتطأ في خطانها (١٠)، بعد موت وحياة، أو تشبَّ نار بالحطب الجزل غربي الأرض، ورافعة ذيلها تدعو يا ويلها بذحلة أو مثلها، فإذا استدار الفلك قلت: مات أو هلك، بأيِّ وادٍ سلك؟ فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَة مات أو هلك، بأيِّ وادٍ سلك؟ فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَة

<sup>(</sup>١) في نهج البلاغة: (تشغر).

<sup>(</sup>٢) كذا في المصدر، وفي البحار: (خطامها).

عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ١٠ [الإسراء: ٦]، ولذلك آيات وعلامات، أوَّلهنَّ: إحصار الكوفة بالرصد والخندق، وتحريق الزوايا في سكك الكوفة، وتعطيل المساجد أربعين ليلة، وتخفق رايات ثلاث حول المسجد الأكبر يشبهن بالهدى، القاتل والمقتول في النار، وقتل كثير، وموت ذريع، وقتل النفس الزكيَّة بظهر الكوفة في سبعين، والمذبوح بين الركن والمقام، وقتل الأسبع(١) المظفَّر صبراً في بيعة الأصنام مع كثير من شياطين الإنس، وخروج السفياني براية خضراء، وصليب من ذهب، أميرها رجل من كلب، واثنى عشر ألف عنان من خيل يحمل السفياني متوجِّهاً إلى مكَّة والمدينة، أميرها أحد من بني أُميَّة يقال له: خزيمة، أطمس العين الشمال، على عينه طرفة تميل بالدنيا، فلا تردُّ له راية حتَّىٰ ينزل المدينة، فيجمع رجالاً ونساءً من آل محمّد الله الحسن الأموى، ويبعث عمّد الله عمّد الله عمر الله عنه الله عمر الله عنه الله عنه الله عنه الله عمر الله عنه ال خيلاً في طلب رجل من آل محمّد عليه قد اجتمع إليه رجال من المستضعفين بمكَّة، أميرهم رجل من غطفان، حتَّىٰ إذا توسَّطوا الصفايح البيض بالبيداء يُخْسَف بهم، فلا ينجو منهم أحد إلَّا رجل واحد يُحوِّل الله وجهه في قفاه، لينذرهم، وليكون آية لمن خلفه، فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانِ قَريبِ ١٥٥ [سبأ: ٥١]، ويبعث السفياني مائة وثلاثين ألفاً إلى الكوفة، فينزلون بالروحاء والفاروق، وموضع مريم وعيسى المنه الله القادسيَّة، ويسير منهم ثمانون ألفاً حتَّىٰ ينزلوا الكوفة، موضع قبر هود عُلالتُلا بالنخيلة، فيهجموا عليه يوم زينة، وأمير الناس جبَّار عنيد، يقال له: الكاهن الساحر، فيخرج من مدينة يقال لها: الزوراء في خمسة آلاف من الكهنة،

<sup>(</sup>١) في بعض المصادر: (الأسقع)، أو (الأسبغ).

ويقتل على جسرها سبعين ألفاً، حتَّىٰ يحتمي الناس الفرات ثلاثة أيَّام من الدماء ونتن الأجسام، ويسبي من الكوفة أبكاراً لا يُكشَف عنها كفُّ ولا قناع، حتَّىٰ يوضعن في المحامل، يزلف بهنَّ الثويَّة، (وهي الغريَّين).

ثمّ يخرج عن (۱) الكوفة مائة ألف بين مشرك ومنافق حتّى يضربوا دمشق، لا يصدُّهم عنها صادُّ، وهي إرم ذات العهاد، وتقبل رايات شرقي الأرض ليست بقطن ولا كتَّان ولا حرير، مختمة في رؤوس القنا بخاتم السيِّد الأكبر، يسوقها رجل من آل محمّد في ، يوم تطير بالمشرق يوجد ريحها بالمغرب كالمسك الأذفر، يسير الرعب أمامها شهراً، ويخلف أبناء سعد السقَّاء بالكوفة طالبين بدماء آبائهم، وهم أبناء الفسقة، حتَّىٰ تهجم عليهم خيل الحسين عليه المستقان كأنَّها فرسا رهان، شعث غبر، أصحاب بواكي وفوارح، إذ يضرب أحدهم برجله باكية يقول: لا خير في مجلس بعد يومنا هذا، اللَّهُمَّ فإنَّا التائبون الخاشعون الراكعون الساجدون، فهم الأبدال الذين وصفهم الله عَلَى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ مَن آل اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ويخرج رجل من أهل نجران راهب مستجيب للإمام، فيكون أوَّل النصاري إجابةً، ويهدم صومعته، ويدقُّ صليبها، ويخرج بالموالي وضعفاء الناس والخيل، فيسيرون إلى النخيلة بأعلام هدى، فيكون مجتمع الناس جميعاً من الأرض كلِّها بالفاروق، وهي محجَّة أمير المؤمنين عَاليًا ، وهي ما بين البرس والفرات، فيُقتَل يومئذٍ فيها بين المشرق والمغرب ثلاثة الآف من اليهود والنصاري، يقتل بعضهم بعضاً، فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿فَمَا زَالَتْ تِلْكَ

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي بعض المصادر: (من).

دَعْوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدِينَ ۞ [الأنبياء: ١٥]، بالسيف وتحت ظلِّ السيف.

ويخلف من بني الأشهب الزاجر اللحظ في أناس من غير أبيه هراباً حتَّىٰ يأتوا سبطرىٰ عوذاً بالشجر، فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿فَلَمَّا أَحَسُّوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَرْكُضُونَ ۞ لَا تَرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أُثْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَمُ تُسْتَلُونَ ۞ [الأنبياء: ١٢ و ١٣]، ومساكنهم الكنوز التي غلبوا عليها من أموال المسلمين، ويأتيهم يومئذٍ الخسف والقذف والمسخ، فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ۞ [هود: ٨٣].

وينادي منادٍ في شهر رمضان من ناحية المشرق عندما تطلع الشمس: يا أهل الهدى اجتمعوا، وينادي من ناحية المغرب بعدما يغيب الشمس: يا أهل الضلالة اجتمعوا، ومن الغد عند الظهر تكور الشمس فتكون سوداء مظلمة، واليوم الثالث يُفرَّق بين الحقِّ والباطل بخروج دابَّة الأرض، وتقبل الروم إلى قرية بساحل البحر عند كهف الفتية، ويبعث الله الفتية من كهفهم إليهم رجل يقال له: تمليخا، والآخر: كمسلمينا، وهما الشهداء المسلمون للقائم، فيبعث أحد الفتية إلى الروم، فيرجع بغير حاجة، ويبعث بالآخر فيرجع بالفتح، فيومئذ تأويل هذه الآية: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾ [آل عمران: ٨٣]، ثمّ يبعث الله من كلِّ أُمّة فوجاً ليريهم ما كانوا يوعدون، فيومئذ تأويل هذه الآية: ﴿وَيَوْمَ خَشُرُ مِنْ كُلِّ أُمّة فوجاً ليريهم ما كانوا يوعدون، فيومئذ يُوزَعُونَ ﴾ [النمل: ٨٣]، والوزع خفقان أفئدتهم، ويسير الصديق الأكبر براية الهدى، والسيف ذو الفقار، والمخصرة، حتَّىٰ ينزل أرض الهجرة مرَّتين وهي الكوفة، فيهدم مسجدها ويبنيه علىٰ بنائه الأوَّل، ويهدم ما دونه من دور الجبابرة، ويسير إلىٰ البصرة حتَّىٰ يشرف علىٰ بحرها، ومعه التابوت وعصا الجبابرة، ويسير إلىٰ البصرة حتَّىٰ يشرف علىٰ بحرها، ومعه التابوت وعصا الجبابرة، ويسير إلىٰ البصرة حتَّىٰ يشرف علىٰ بحرها، ومعه التابوت وعصا

موسى، فيعزم عليه فيزفر زفرة بالبصرة فتصبر بحراً جُتَّا، فيغرقها لا يبقىٰ فيها غير مسجدها كجؤجؤ السفينة على ظهر الماء، ثمّ يسير إلى حرور، ثمّ يُحرقها، ويسير من باب بني أسد حتَّىٰ يزفر زفرة في ثقيف وهم زرع فرعون، ثمّ يسير إلىٰ مصر فيعلو منبره، ويخطب الناس، فتستبشر الأرض بالعدل، وتُعطى السهاء قطرها، والشجر ثمرها، والأرض نباتها، وتتزَّين لأهلها، وتأمن الوحوش حتَّىٰ ترتعى في طُرُق الأرض كأنعامهم، ويُقذَف في قلوب المؤمنين العلم، فلا يحتاج مؤمن إلىٰ ما عند أخيه من العلم، فيومئذٍ تأويل هذه الآية: ﴿ يُغْنِ اللَّهُ كُلًّا مِنْ سَعَتِهِ ﴾ [النساء: ١٣٠]، وتُخرج لهم الأرض كنوزها، ويقول القائم عَاليُّنكر: ف ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئاً بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ ١٤ [الحاقَّة: ٢٤]، فالمسلمون يومئذ أهل صواب للدِّين، أُذِنَ لهم في الكلام، فيومئذِ تأويل هذه الآية: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ١٠ [الفجر: ٢٢]، فلا يقبل الله يومئذِ إِلَّا دينه الحَقَّ، ﴿أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣]، فيومئذِ تأويل هذه الآية: ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ اللهُ عُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ اللهُ فَأَعْرِض عَنْهُمْ وَانْتَظِرْ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ١٠٠ - ٣٠]، فيمكث فيها بين خروجه إلى يوم موته ثلاثهائة سنة ونيِّقاً، وعدَّة أصحابه ثلاثهائة وثلاثة عشر، منهم تسعة من بني إسرائيل، وسبعون من الجنِّ، ومائتان وأربعة وثلاثون، فيهم سبعون الذين غضبوا للنبيِّ ﴿ إِذْ هَجْتُهُ مَشْرِكُو قَرِيشٌ، فَطَلَّبُوا إِلَىٰ نبيِّ الله ﴿ أَنْ يَأْذُنَ لَمْمَ فِي إِجَابِتِهُم، فَأَذُنَ لَمْم، حيث نزلت هذه الآية: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيراً وَانْتَصرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ ١٤٣٠ [الشعراء: ٢٢٧]، وعشرون

من أهل اليمن، منهم المقداد بن الأسود، ومائتان وأربعة عشر الذين كانوا بساحل البحر ممّاً يلى عدن، فبعث إليهم نبي الله برسالة فأتوا مسلمين، وتسعة من بني إسرائيل، ومن أفناء الناس ألفان وثهانهائة وسبعة عشر، ومن الملائكة أربعون ألفا، من ذلك من المسوِّمين ثلاثة آلاف، ومن المردفين خمسة آلاف، فجميع أصحابه عليه سبعة وأربعون ألفاً ومائة وثلاثون، من ذلك تسعة رؤوس، مع كلِّ رأس من الملائكة أربعة آلاف من الجنِّ والإنس عدَّة يوم بدر، فبهم يقاتل، وإيَّاهم ينصر الله، وبهم ينتصر، وبهم يُقدَّم النصر، ومنهم نضرة الأرض».

كتبتها كما وجدتها، وفيها نقص حروف(١١).

\* محمّد بن علي الصدوق الله عن محمّد بن أحمد بن إبراهيم، قال: حدَّثنا أبو عبد الله الورَّاق محمّد بن عبد الله بن الفرج، قال: حدَّثنا أبو الحسن عليُّ بن بيان المقرئ، قال: حدَّثنا زائدة، عن الأعمش، قال: حدَّثنا فرات القزَّاز، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة، عن حذيفة بن أسيد الغفاري، قال: كنَّا جلوساً في المدينة في ظلِّ حائط، قال: وكان رسول الله في غرفة، فأطلع إلينا، فقال: «فيها أنتم؟»، قلنا: نتحدَّث، قال: «عمَّ ذا؟»، قلنا: عن الساعة، فقال: «إنَّكم لا ترون الساعة حتَّىٰ تروا قبلها عشر آيات: طلوع الشمس من مغربها، والدجَّال، ودابَّة الأرض، وثلاثة خسوف يكون في الأرض: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، ونزول عيسىٰ بن مريم المرض لا تدع خلفها ومأجوج، وتكون آخر الزمان نار تخرج من اليمن من قعر الأرض لا تدع خلفها أحداً تسوق الناس إلى المحشر، كلَّما قاموا قامت لهم تسوقهم إلى المحشر»(").

<sup>(</sup>١) انتهىٰ ما نقله المصنّف بلين عن كتاب خُطَب لأمير المؤمنين عَلَيْكُم، قال: إنَّه وقف عليه بخطِّ السيِّد ابن طاوس بلين ولم يذكر مؤلّفه.

<sup>(</sup>٢) الخصال (ص ٤٤٩/ ح ٥٢ من أبواب العشر).

\* ومن الكتاب المذكور (١٠ أيضاً الذي فيه خُطَب مو لانا أمير المؤمنين علينا خطبة، قال فيها بعد كلام طويل: «يا رسول الله، فبأيِّ المنازل أنزلهم إذا فعلوا ذلك؟ قال: بمنزلة فتنة، ينقذ الله بنا أهل البيت عند ظهورنا السعداء من أُولي الألباب، إلَّا أنْ يدعوا الضلالة ويستحلُّوا الحرام في حرم الله، فمن فعل ذلك منهم فهو كافر. يا عليُّ، بنا ختم الله فتح الإسلام، وبنا يختمه، بنا أهلك الله الأوثان ومن يعبدها، وبنا يقصم كلَّ جبَّار وكلَّ منافق، حتَّىٰ ليقتل في الحقِّ من يقتل في الجوِّ مثل حديقة أُطعم منها فوج عاماً ثمّ يقتل في الباطل. يا عليُّ، إنَّها مثل هذه الأُمَّة مثل حديقة أُطعم منها فوج عاماً ثمّ فوج عاماً ثمّ فوج عاماً ثمّ فوج عاماً ثم وأمدّها ظلاً، وأحلاها جِناً، وأكثرها خيراً، وأوسعها عدلاً، وأطولها فرعاً، وأمدّها ظلاً، وأحلاها جِناً، وأكثرها خيراً، وأوسعها عدلاً، وأطولها

<sup>(</sup>١) الخصال (ص ٤٧٥/ ح ٣٩ من أبواب الواحد إلى الاثني عشر).

<sup>(</sup>٢) أي: كتاب خُطَب أمير المُؤمنين عُللتِك المتقدِّم ذكره، والخطبة موجودة في نهج البلاغة إلى: (بمنزلة فتنة).

ملكاً، إنَّها مثل هذه الأُمَّة كمثل الغيث لا يُدرىٰ أوَّله خير أم آخره، وبعد ذلك نتج الهرج، لست منه وليس منِّي...» إلىٰ آخر الخطبة.

\* ومن كتاب (التنزيل والتحريف): أحمد بن محمّد السياري، عن محمّد بن خالد، عن عمر بن عبد العزيز، عن عبد الله بن نجيح اليماني، قال: قلت لأبي عبد الله غَلَيْلًا: ﴿ قُمُ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النّعِيمِ ﴿ التَكاثر: ٨]، قال: ﴿ النعيم الله عليكم بمحمّد وآل محمّد ﴿ الله عليك في قوله تعالى: ﴿ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ اللّهِ عِليك ﴿ التكاثر: ٥]، قال: ﴿ المعاينة ﴾ وفي قوله تعالى: ﴿ كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ عَ التَكاثر: ٣]، قال: ﴿ مرّة بالكرّة، وأُخرىٰ يوم القيامة ﴾ (١).

\* محمّد بن يعقوب، عن محمّد بن يحيى وأحمد بن محمّد جميعاً، عن محمّد ابن الحسن، عن عليّ بن حسّان، قال: حدَّ ثني أبو عبد الله الرياحي، عن أبي الصامت الحلواني، عن أبي جعفر علين الله على أحد قسمي، وأنا الفاروق الأكبر، الله بين الجنّة والنار لا يدخلها داخل إلّا على أحد قسمي، وأنا الفاروق الأكبر، وأنا الإمام لمن بعدي، والمؤدّي عمَّن كان قبلي، لا يتقدَّمني أحد إلّا أحمد وإنّ وإنّاه لعلى سبيل واحد، إلّا أنّه هو المدعو باسمه، ولقد أُعطيت الستّ: علم البلايا والمنايا، والوصايا، وفصل الخطاب، وإنّي لصاحب الكرّات ودولة الدول، وإنّي لصاحب العصا والميسم، والدابّة التي تُكلّم الناس»(").

\* ومن كتاب (الاحتجاج) لأبي منصور أحمد بن أبي طالب الطبرسي إلله ، قال: روي أنَّ يوماً قال أبو حنيفة لمؤمن الطاق: إنَّكم تقولون بالرجعة، قال: نعم، قال أبو حنيفة: فأعطني ألف درهم حتَّىٰ أُعطيك ألف دينار إذا رجعنا، قال الطاقي لأبي حنيفة: أعطني كفيلاً بأنَّك ترجع إنساناً ولا ترجع خنزيراً (٣).

<sup>(</sup>١) التنزيل والتحريف (ص ٧٠).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٩٨/ باب أنَّ الأئمَّة المُثِّلُ أركان الأرض/ ح ٣).

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج (ج ٢/ ص ١٤٨).

\* ومنه أيضاً، عن عباية، قال: سمعت عليًّا عُلَيْتُلْ يقول: «أنا سيِّد الشيب، وفيَّ سُنَّة من أيُّوب، لأنَّ أيُّوب عُلَيْتُلْ ابتُلِيَ ثمّ عافاه الله من بلواه، وأتي أهله ومثلهم معهم كما حكى الله سبحانه»(١).

فروى أنَّه أحيا له أهله الذين قد ماتوا لـيَّا أذهب بلواه وكشف ضرَّه.

وقد صحَّ عنهم (صلوات الله عليهم) أنَّه كلَّما كان في بني إسرائيل يكون في هذه الأُمَّة مثله حذو النعل بالنعل والقذَّة بالقذَّة.

وقد قال: إنَّ فيه شبهه عَالِئِلًا، وقوله: «والله ليجمعنَّ لي أهلي كما جُمِعُوا له، ليعقوب عَالِئِلًا» (٢)، فإنَّ يعقوب فُرِّق بينه وبين أهله برهة من الزمان ثمّ جُمِعُوا له، فقد حلف عَالِئًلا أنَّ الله سبحانه وتعالىٰ سيجمع له ولده كما جمعهم ليعقوب عَالِئلا وقد كان اجتماع يعقوب بولده في دار الدنيا، فيكون أمير المؤمنين عَالِئلاً كذلك في الدنيا، يُجمَعون له في رجعته عَالِئلاً وولده الأئمَّة الإحدىٰ عشر، وهم المنصوص علىٰ رجعتهم في أحاديثهم الصحيحة الصريحة، والعاقبة للمتَّقين، وهم المتَّقون.

ومن كتاب (تأويل ما نزل من القرآن في النبيِّ وآله (صلوات الله عليه وعليهم))(أ) تأليف أبي عبد الله محمّد بن العبَّاس بن مروان، وعلىٰ هذا الكتاب خطُّ السيِّد رضى الدِّين عليِّ بن موسىٰ بن طاوس ما صورته:

قال النجاشي في كتاب (الفهرست)(٤) ما هذا لفظه: محمّد بن العبّاس، ثقة ثقة في أصحابنا عين سديد، له كتاب (المقنع في الفقه) وكتاب (الدواجن)، وقال جماعة من أصحابنا: إنّه لم يُصنّف في معناه مثله. رواية عليٌّ بن موسىٰ بن طاوس،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) هذا الكلام جزء من حديثه عَاليُّكُلا، والذي قبله كالشرح.

<sup>(</sup>٣) ذكره المجلسي في بحار الأنوار (ج٥٣/ ص١٠٩)، عن منتخب البصائر.

<sup>(</sup>٤) فهرست النجاشي (ص ٩٤).

عن فخار بن معد العلوي وغيره، عن شاذان بن جبرئيل، عن رجاله، ومنه قوله على فخار بن معد العلوي وغيره، عن شاذان بن جبرئيل، عن رجاله، ومنه قوله عَلَيْ فَا نَنْ فَلَمُ نُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٤].

\* حدَّثنا عليُّ بن عبد الله بن أسد، قال: حدَّثني إبراهيم بن محمّد، قال: حدَّثنا أحمد بن معمَّر الأسدي، قال: حدَّثنا محمّد بن فضل، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبَّاس في قوله عَلَّد: ﴿إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾، قال: هذه نزلت فينا وفي بني أُميَّة، يكون لنا عليهم دولة، فتذلُّ أعناقهم لنا بعد صعوبة وهوان بعد عزِّ.

\* حدَّثنا أحمد بن سعيد، قال: حدَّثنا أحمد بن الحسن، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدَّثنا حصين بن مخارق، عن أبي الورد، عن أبي جعفر عَالِينًا في قوله: ﴿إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً ﴾، قال: «النداء من السهاء باسم رجل واسم أبيه».

\* حدَّ ثنا محمّد بن جعفر بن محمّد بن الحسن، قال: حدَّ ثنا عبد الله بن محمّد الزيَّات، قال: حدَّ ثنا مفضَّل بن صالح،

عن جابر، عن أبي عبد الله الجدلي، قال: دخلت على علي علي علي الله الجدلي، قال: «أنا دابَّة الأرض».

\* حدَّ ثنا عليُّ بن أحمد بن حاتم، حدَّ ثنا إسهاعيل بن إسحاق الراشدي، حدَّ ثنا خالد بن مخلَّد، حدَّ ثنا عبد الكريم بن يعقوب الجعفي، عن جابر بن يزيد، عن أبي عبد الله الجدلي، قال: دخلت على عليِّ بن أبي طالب عَلَيْكُ فقال: «ألا أُحدِّ ثك ثلاثاً قبل أنْ يدخل عليَّ وعليك داخل؟ أنا عبد الله، أنا دابَّة الأرض صدقها وعدلها وأخو نبيِّها، أنا عبد الله، ألا أُخبرك بأنف المهدي وعينه؟»، قال: قلت: نعم، فضرب بيده إلىٰ صدره فقال: «أنا».

\* حدَّثنا عليُّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن عبد الرحمن بن سيابة، عن أبي حدَّثنا عليُّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن عبد الرحمن بن سيابة، عن أبي داود، عن أبي عبد الله الجدلي، قال: دخلت على عليِّ علي الله فقال: «أُحدثك بسبعة أحاديث إلَّا أنْ يدخل علينا داخل»، قال: قلت: أفعل جُعلت فداك، قال: «أتعرف أنف المهدي وعينه؟»، قال: قلت: أنت يا أمير المؤمنين؟ قال: «وحاجب الضلالة تبدو مخازيها في آخر الزمان»، قال: قلت: أظنُّ والله يا أمير المؤمنين أنَّها فلان وفلان، فقال: «الدابَّة وما الدابَّة، عدلها وصدقها وموقع بعثها، والله مهلك من ظلمها...» وذكر الحديث (١٠).

\* محمّد بن يعقوب، عن محمّد بن يحيى، عمَّن ذكره، عن الحسن بن موسى الخشَّاب، عن جعفر بن محمّد، عن كرَّام، قال: قال أبو عبد الله عَلَيْكَلا: «لو كان الناس رجلين لكان أحدهما الإمام عَلَيْكَلا».

وقال: «إنَّ آخر من يموت الإمام عَللِيْلاً ، لئلَّا يحتجَّ أحد على الله أنَّه تركه بغير حجَّة عليه»(٢).

<sup>(</sup>١) انتهيٰ من كتاب (تأويل ما نزل من القرآن في النبيِّ وآله (صلوات الله عليهم)).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ١٨٠/ باب أنَّه لو لم يبقَ في الأرض رجلان.../ ح ٣).

المراد بالإمام هنا الذي هو آخر من يموت الجنس، لأنَّ الحجَّة تقوم على الخلق بمنذر أو هادٍ في الجملة دون المشار إليه (صلَّى الله عليه)، على ما ورد عنهم (صلوات الله عليهم) فيها تقدَّم من أنَّ الحسين بن عليٍّ عَلَيْتُلاً هو الذي يُغسِّل المهدي عَلَيْتُلاً ويحكم بعده في الدنيا ما شاء الله.

ويجب على من يقرُّ لآل محمّد (صلَّى الله عليه وعليهم) بالإمامة وفرض الطاعة أنْ يُسلِّم إليهم فيما يقولون، ولا يردُّ شيئاً من حديثهم المروي عنهم إذا لم يخالف الكتاب والسُّنَة المتَّفق عليهما، ورجعتهم (صلوات الله عليهم) جاءت في الكتاب والسُّنَة لا ريب فيها، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، والحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّىٰ الله علىٰ محمّد وآله أجمعين.

\* محمّد بن عليً بن الحسين بن موسىٰ بن بابويه، عن عليً بن أحمد بن موسىٰ الدقّاق، عن محمّد بن أبي عبد الله الكوفي، عن موسىٰ بن عمران النخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النوفلي، عن عليٍّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، قال: قلت للصادق عليه الله إلى بن رسول الله، سمعت من أبيك أنّه قال: «يكون بعد القائم عليه اثنا عشر إماماً»، فقال: «قد قال: اثنا عشر مهديًا، ولم يقل: اثنا عشر إماماً، ولكنّهم قوم من شيعتنا يدعون الناس إلى موالاتنا ومعرفة حقّنا»(۱).

اعلم هداك الله بهداه أنَّ علم آل محمّد ليس فيه اختلاف، بل بعضه يُصدِّق بعضاً. وقد روينا أحاديث عنهم (صلوات الله عليهم) جمَّة في رجعة الأئمَّة الاثني عشر، فكأنَّه عليها عرف من السائل الضعف عن احتال هذا العلم الخاصِّ الذي خصَّ الله سبحانه من شاء من خاصَّته، وتكرَّم به علىٰ من أراد من بريَّته، كما قال سبحانه وتعالىٰ: ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعُ

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٣٥٨).

(٥٠) مختصر البصائر ......

عَلِيمٌ ١٤٥ [المائدة: ٥٥]، فأوَّله بتأويل حسن، بحيث لا يصعب عليه فيُنكِر قلبه فيكفر.

فقد روىٰ في الحديث عنهم المسلم : «ما كلُّ ما يُعلَم يقال، و لا كلُّ ما يقال حان وقته، و لا كلُّ ما حان وقته حضر أهله»(١).

وروي أيضاً: «لا تقولوا: الجبت والطاغوت، وتقولوا: الرجعة، فإنْ قالوا: قد كنتم تقولون، قولوا: الآن لا نقول»(٢)، وهذا من باب التقيَّة التي تعبَّد الله بها عباده في زمن الأوصياء في وجوب التقيَّة في زمن حُكَّام الجور.

ومن كتاب (البشارة) للسيِّد رضي الدِّين عليِّ بن طاوس<sup>(٦)</sup>: وجدت في كتاب تأليف جعفر بن محمّد بن مالك الكوفي، بإسناده إلى حمران بن أعين، قال: عمر الدنيا مائة ألف سنة، لسائر الناس عشرون ألف سنة، وثهانون ألف سنة لآل محمّد (عليه وعليهم السلام).

قال السيِّد رضي الدِّين إللهُ : وأعتقد أنَّني وجدت في كتاب طاهر بن عبد الله أبسط من هذه الرواية.

ومن كتاب (الغيبة) لمحمّد بن إبراهيم النعماني أن: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدَّثنا يوسف بن كليب، قال: حدَّثنا الحسن بن عليِّ بن أبي حمزة، عن عاصم بن حميد الحنَّاط، عن أبي حمزة الثمالي، قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليِّ المَهْ الله يقول: «لو قد خرج قائم آل محمّد الله بالملائكة المسوِّمين والمردفين والمنزلين والكرُّ وبين، يكون

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (ج ٥٣/ ص ١١٥)، عن مختصر بصائر الدرجات.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار (ج ٥٣/ ص ١١٦)، عن مختصر بصائر الدرجات.

<sup>(</sup>٤) الغيبة للنعماني (ص ٢٣٤/ ح ٢٢).

جبرئيل عليه أمامه، وميكائيل عن يمينه، وإسرافيل عن يساره، والرعب مسيرة شهر أمامه وخلفه وعن يمينه وعن شهاله، والملائكة المقرَّبون حذاه، أوَّل ما يبايعه محمّد رسول الله عليه، وعليٌّ (صلوات الله عليه) الثاني، معه سيف مخترط، يفتح الله له الروم، والصين والترك، والديلم، والسند، والهند، وكابل شاه، والخزر. يا أبا حمزة، لا يقوم القائم عليه إلَّا على خوف شديد، وزلازل، وفتنة، وبلاء يصيب الناس، وطاعون قبل ذلك، وسيف قاطع بين العرب، واختلاف شديد بين الناس، وتشتُّت في دينهم، وتغيُّر من حالهم، حتَّىٰ يتمنَّىٰ المتمنِّي الموت صباحاً ومساءً من عظم ما يرىٰ من كلب الناس وأكل بعضهم بعضاً، وخروجه إذا خرج عند الإياس والقنوط، فيا طوبیٰ لمن أدركه وكان من أنصاره، والويل كلُّ الويل لمن ناواه وخالف أمره وكان من أعدائه»، ثمّ قال: «يقوم بأمر جديد، وكتاب جديد، وسُنَّة جديدة، وقضاء جديد، علىٰ العرب شديد، ليس شأنه إلَّا القتل، لا يستتيب أحداً، ولا تأخذه في الله لومة لائم».

ومن كتاب (الغيبة) للنعماني (١٠): أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد بن عقدة، قال: حدَّثنا محمّد بن المفضَّل بن إبراهيم بن قيس بن رُمَّانة الأشعري وسعدان ابن إسحاق بن سعيد وأحمد بن الحسين بن عبد المَلِك الزيَّات ومحمّد بن أحمد بن الحسين القطواني، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن ثابت، عن جابر بن يزيد الجعفي، قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليِّ المَهُ يقول: «ليملكنَّ رجل مناً أهل البيت ثلاثهائة سنة، وتزداد تسعاً».

قال: قلت له: متىٰ يكون ذلك؟

فقال: «بعد موت القائم (صلوات الله عليه)».

فقلت: وكم يقوم القائم في عالمه حتَّىٰ يموت؟

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني (ص ٣٣١/ باب ٢٦/ ح٣).

قال: «تسيع عشرة سنة من يوم قيامه إلى يوم موته».

ومنه (۱) أيضاً: أخبرنا محمّد بن همّام، قال: حدَّثنا أحمد بن هابنداذ وعبد الله ابن جعفر الحميري، قالا: حدَّثنا أحمد بن هلال، قال: حدَّثني الحسن بن محبوب الزرَّاد، قال: قال لي الرضا عَالِئلا: «يا حسن، إنَّه ستكون فتنة صمَّاء صيلم، يذهب فيها كلُّ وليجة وبطانة».

وفي رواية أُخرى: «يسقط فيها كلُّ وليجة وبطانة، وذلك عند فقدان الشيعة الثالث من ولدي، يحزن لفقده أهل الأرض والسهاء، كم من مؤمن ومؤمنة متأسِّف متلهِّف حيران حزين لفقده»، ثمّ أطرق، ثمّ رفع رأسه وقال: «بأبي وأُمّي، سميُّ جدِّي، وشبيهي، وشبيه موسىٰ بن عمران عُلاَيْكُ ، عليه جلابيت النور، وتتوقَّد من شعاع ضياء القدس، كأنِّي بهم آيس ما كانوا قد نودوا نداء يسمعه من بالبعد كها يسمعه من بالقرب، يكون رحمةً علىٰ المؤمنين، وعذاباً علىٰ الكافرين».

قلت: بأبي وأُمِّي أنت ما ذلك النداء؟

قال: «ثلاثة أصوات في رجب: أوَّلها: ألا لعنة الله على الظالمين، والثاني: أزفت الأزفة يا معشر المؤمنين، والثالث: يرون بدناً بارزاً مع قرن الشمس».

قد مضى فيها تقدَّم من الروايات أنَّه مولانا أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) الذي يراه الخلق بارزاً مع الشمس في غير حديث، والحمد لله على ما هداه، ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ [النحل: ٥٣].

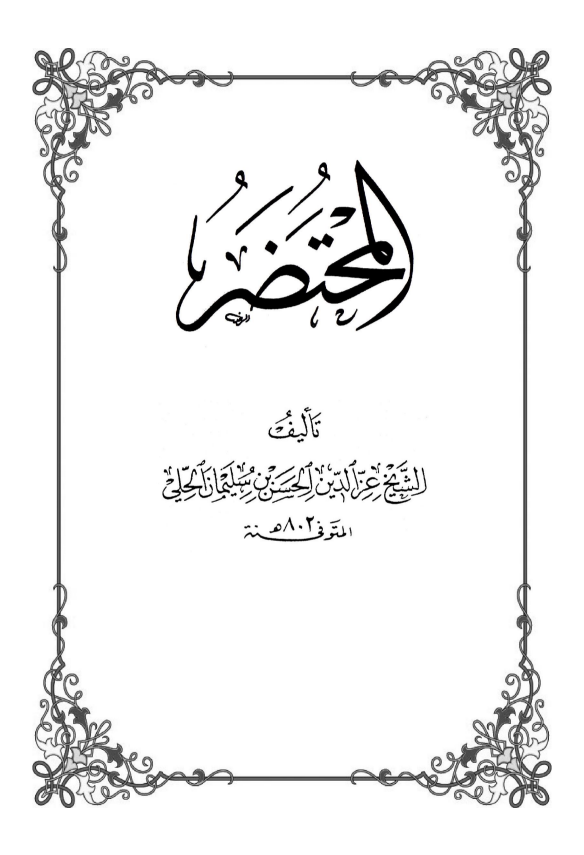
وَمنه (٢): أبي إلله الله عال: حدَّثنا محمَّد بن يحيى العطَّار، عن محمَّد بن أحمد، قال: حدَّثنا موسى بن عمر، عن ابن سنان، عن أبي سعيد القَّاط، عن بكر بن أعين، قال: سألت أبا عبد الله عَلاَيْلا: لأيِّ علَّة وضع الله الحجر في الركن الذي

<sup>(</sup>١) الغيبة للنعماني (ص ١٨٠/ ح ٢٧).

<sup>(</sup>٢) من علل الشرائع (ج ٢/ ص ٤٢٩/ باب ١٦٤/ ح ١).

علَّة وُضِعَ فيه مواثيق العباد والعهد ولم توضع في غيره؟ وكيف السبب في ذلك؟ فخرِّن جُعلت فداك، فإنَّ تفكُّري فيه لعجب.

قال: فقال: «سألت وأعضلت في المسألة، واستقصيت، فافهم، وفرِّغ قلبك، واصغ سمعك، أُخبرك إنْ شاء الله تعالىٰ، إنَّ الله تبارك وتعالىٰ وضع الحجر الأسود وهو جوهرة أُخرجت من الجنَّة إلى آدم عَالِئلًا، فُوضِعَت في ذلك الركن لعلَّة الميثاق، وذلك أنَّه لـمَّا أخذ من بني آدم من ظهورهم ذرّيَّتهم حين أخذ الله عليهم الميثاق في ذلك المكان، وفي ذلك المكان ترائى لهم ربُّهم، ومن ذلك الركن يبط الطير على القائم غُللتُكلا، فأوَّل من يبايعه ذلك الطير، وهو والله جبرئيل غُللتُكلا، وإلىٰ ذلك المقام يسند ظهره، وهو الحجَّة والدليل علىٰ القائم غَلَيْكُلا، وهو الشاهد لمن وافي ذلك المكان، والشاهد لمن أدَّىٰ إليه الميثاق والعهد الذي أخذه الله علىٰ العباد. وأمَّا القبلة والالتماس فلعلَّة العهد تجديداً لذلك العهد والميثاق، وتجديداً للبيعة، وليؤدُّوا إليه ذلك العهد الذي أُخِذَ عليهم في الميثاق، فيأتونه في كلِّ سنة ليؤدُّوا إليه ذلك العهد، ألا ترى أنَّك تقول: أمانتي أدَّيتها وميثاقي تعاهدته لتشهد لى بالموافاة؟ والله ما يُؤدِّي ذلك أحد غير شيعتنا، ولا حفظ ذلك العهد والميثاق أحد غير شيعتنا، وإنَّهم ليأتونه فيعرفهم ويُصدِّقهم، ويأتيه غيرهم فيُنكِرهم ويُكذِّبهم، وذلك أنَّه لم يحفظ ذلك غيركم، فلكم والله يشهد، وعليهم والله يشهد بالخفر والجحود والكفر، وهو الحجَّة البالغة من الله عليهم يوم القيامة، يجيء وله لسان ناطق، وعينان في صورته الأُولى، يعرفه الخلق ولا يُنكِرونه، يشهد لمن وافاه وجدَّد العهد والميثاق عنده بحفظ العهد والميثاق وأداء الأمانة، ويشهد على كلِّ من أنكره وجحد ونسى الميثاق بالكفر والإنكار».



\* وذكر الفضل بن شاذان في كتاب (القائم) أيضاً، قال: حدَّ ثنا محمّد بن إسهاعيل، عن محمّد بن سنان، عن عهّار بن مروان، عن زيد الشحَّام، عن أبي عبد الله عَلَيْلًا، قال: "إنَّ أرواح المؤمنين ترىٰ آل محمّد الله عُلَيْلًا في جبال رضویٰ، فتأكل من طعامهم، وتشرب من شرابهم، ونتحدَّث (۱) معهم في مجالسهم، حتَّىٰ يقوم قائمنا أهل البيت، فإذا قام قائمنا بعثهم الله تعالى وأقبلوا معه يلبُّون زمراً زمراً، فعند ذلك يرتاب المبطلون، ويضمحلُّ المنتحلون، وينجو المقرَّبون» (۱).

\* وممّاً يدلُّ على تفضيل محمّد وآله (صلوات الله عليهم) على جميع أوليائه ورُسُله قوله تعالىٰ: ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣]، فروي عن مولانا الصادق عَلَيْكُمْ أَنَّ المراد بالغيب هنا ثلاثة أشياء: يوم قيام القائم، ويوم الكرَّة، ويوم القيامة، من آمن بها فقد آمن بالغيب، وهذا بعينه هو معنى قوله تعالىٰ: ﴿وَذَكَرْهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ ﴾ [إبراهيم: ٥](٣).

\* وروي عن الصادق عَلَيْكُ أَنَّ أَيَّام الله ثلاثة: يوم القائم، ويوم الكرَّة، ويوم الكرَّة، ويوم القيامة (٤).

\* وروي عن أبي عبد الله عُلليَّلًا، قال: «إنَّ لله تعالىٰ بالمشرق مدينة يقال لها: (جابلقا)، لها اثنا عشر ألف باب من ذهب، ما بين كلِّ باب إلىٰ صاحبه فرسخ،

<sup>(</sup>١) كذا في المصدر، وفي غيره من المصادر: (يتحدَّث).

<sup>(</sup>٢) المحتضر (ص ٥).

<sup>(</sup>٣) المحتضر (ص ٩٧).

<sup>(</sup>٤) المحتضر (ص ٩٨).

علىٰ كلِّ باب برج فيه اثنا عشر ألف مقاتل، يُهيِّؤون الخيل، ويشهرون السيوف والسلاح، ينتظرون قيام قائمنا، وإنِّي الحجَّة عليهم»(١).

\* وروي عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبد الله عليت عن ميراث العلم ما مبلغه؟ أجوامع هو من العلم؟ أم تفسير كلِّ شيء من هذه الأُمور التي نتكلَّم فيها؟

فقال عَلَيْكَا: «إنَّ لله عَجَّل مدينتين: مدينة بالمشرق، ومدينة بالمغرب، فيهما قوم لا يعرفون إبليس ولا يعلمون بخلق إبليس، نلقاهم في كلِّ حين فيسألونا عمَّا يحتاجون إليه فنُعلِّمهم، ويسألونا عن قائمنا متىٰ يظهر، وفيهم عبادة واجتهاد شديد، ولمدينتهم أبواب ما بين المصراع إلى المصراع مائة فرسخ، لهم تقديس وتمجيد ودعاء واجتهاد شديد، لو رأيتهم لحقَّرت عملكم، يُصلِّي الرجل منهم شهراً لا يرفع رأسه من سجدته، طعامهم التسبيح، ولباسهم الورع، ووجوههم مشرقة بالنور، وإذا رأوا منًّا واحداً احتوشوه واجتمعوا إليه وأخذوا من أثره من الأرض يتبرَّكون به، لهم دوي إذا صلُّوا كأشدّ من دوي الريح العاصف، فيهم جماعة لم يضعوا السلاح منذ كانوا ينتظرون قائمنا، يدعون الله أنْ يريهم إيَّاه، يُعمَّر أحدهم ألف سنة، إذا رأيتهم رأيت الخشوع والاستكانة وطلب ما يُقرِّبهم من الله، إذا احتبسنا عنهم ظنُّوا أنَّ ذلك من سخط، يتعاهدون أوقاتنا التي نأتيهم فيها، لا يسأمون ولا يفترون، يتلون كتاب الله عَلَى كما علَّمناهم، وإنَّ فيها نُعلِّمهم ما لو تُلِيَ علىٰ الناس لكفروا به، ولأنكروه، ويسألونا عن الشيء إذا ورد عليهم من القرآن لا يفهمونه، فإذا أخبرناهم به انشرحت صدورهم لما يسمعونه منًّا، وسألوا لنا طول البقاء، وأنْ لا يفقدونا، ويعلمون أنَّ المنَّة من الله تعالىٰ عليهم فيما نُعلِّمهم به عظيمة، ولهم خرجة مع الإمام إذا قام، يسبقون فيها أصحاب السلاح منكم، ويدعون الله تعالىٰ

<sup>(</sup>١) المحتضر (ص ١٠٢).

أنْ يجعلهم ممّن ينتصر به لدينه، فيهم كهول وشباب، إذا رأى شابّ منهم الكهل جلس بين يديه جلسة العبد، لا يقوم حتّىٰ يأمره، فإذا أمرهم الإمام بأمر قاموا إليه أبداً حتّىٰ يكون هو الذي يأمرهم بغيره، لو أنّهم وردوا على ما بين المشرق والمغرب لأفنوهم في ساعة واحدة، لهم سيوف من حديد غير هذا الحديد، لو ضرب أحدهم بسيفه جبلاً لقدّه حتّىٰ يفصله، ويغزو بهم الإمام الهند والديلم والكرد والروم وبربر وفارس وبين جابرسا إلى جابلقا، وهما مدينتان، واحدة بالمشرق، وواحدة بالمغرب، لا يأتون على أهل دين إلّا دعوهم إلى الله تعالى وإلى الإسلام والتوحيد والإقرار بمحمّد والإيتنا أهل البيت، فمن أجاب منهم ودخل في الإسلام تركوه وأمّروا عليه أميراً منهم، ومن لم يجب ولم يقرّ بمحمّد في الإسلام قتلوه حتّىٰ لا يبقىٰ بين المشرق والمغرب أحد إلّا آمن»(۱).

(١) المحتضر (ص ١٠٣).

يا محمّد، لو أنَّ عبداً عبدني حتَّىٰ يتقطَّع إرباً إرباً ثمّ لقيني جاحداً لولايتكم لأدخلته النار وعذَّبته العذاب الأليم.

يا محمد، أتُحِب أنْ ترى صورة شبحك وأشباح خلفائك من بعدك، علي وأحد عشر إماماً من ذرّيّته؟ قلت: نعم يا ربّ، فأوحى تعالى إليّ أنْ تقدّم أمامك، فتقدّمت، فإذا أنا بأشباح من نور يتلألا، مكتوب عليها بالنور أسائنا، وهي: محمّد، وعليٌّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، وعليٌّ بن الحسين، ومحمّد بن عليًّ، وجعفر بن محمّد، وموسى بن جعفر، وعليٌّ بن موسى، ومحمّد بن عليًّ، وعينُ بن محمّد، والحسن بن عليًّ، ومحمّد بن الحسن، وهو في وسطهم شبيه وعليُّ بن محمّد، والحسن بن عليًّ، ومحمّد بن الحسن، وهو في وسطهم شبيه الكوكب الدُّرِي، فقلت: يا ربِّ، من هؤلاء؟ فأوحى إليَّ أنْ: يا محمّد، هذه ابنتك والخلفاء من ولدها من ذرّيَّة وصيّك عليًّ، وهذا الذي بينهم كالكوكب الدُّرِي هو القائم المهدي، يهدي أُمّتك إلى الإيهان ويُخرجها من الضلالة والطغيان، أملأ به الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً.

قلت: يا ربِّ، ما اسمه؟ فأوحىٰ إليَّ: هو سميُّك، والموفي بعهدك، وهؤلاء الأئمَّة من ائتمَّ بهم نجا وسلم، وعذابي مقيم علىٰ من جحدهم حقَّهم، وهم أوليائي وخلفائي وسُكَّان جنَّتي، وهم خيرتي من خلقي، فطوبىٰ لمن أحبَّهم وصدَّقهم، وويل لمن جحدحقَّهم وكذَّب بهم»(۱).

\* وروي عن أبي جعفر عليه في قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ خَجِدْ لَهُ عَزْماً ۞ ﴾ [طه: ١١٥]، قال: «عهد إليه في محمد والأئمة من بعده فترك فلم يكن له عزم أنّهم هكذا، وإنّها سمُّوا أُولي العزم لأنّه عهد إليهم في محمد والأوصياء من بعده، والمهدي وسيرته، فأجمع عزمهم أنّهم كذلك، وأنّهم يقرُّون به (۱).

<sup>(</sup>١) المحتضر (ص ١٠٦).

<sup>(</sup>٢) المحتضر (ص ١١٦).

\* وروي عن أبي جعفر عليه قال: "إنَّ الله تبارك وتعالى حين خلق الخلق خلق ماءً عذباً وماءً مالحاً أجاجاً، فامتزج الماءان، فأخذ طيناً من أديم الأرض فعركه عركاً شديداً، فقال لأصحاب اليمين - وهم كالذرِّ يدبُون -: [إلى] الجنَّة بسلام، وقال لأصحاب الشهال: إلى النار ولا أُبالي، ثمّ قال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴿ وَالْعُرافَ: ١٧٢]، ثمّ أخذ الميثاق على النبيّن، فقال: ألستُ بربّكم؟ قالوا: بلى، فقال: وأنَّ محمّداً رسولي، وعليًا أمير المؤمنين وأوصيائه من بعده ولاة أمري وخُزَّان علمي، وأنَّ عمّداً المهدي أنتصر به لديني، وأظهر به دولتي، وأنتقم به من أعدائي، وأعبد به طوعاً وكرهاً؟ فقالوا: قد أقررنا يا ربِّ وشهدنا، ولم يجحد آدم ولم يقرّ، فثبتت العزيمة الخمسة من الأنبياء في المهدي ولم يكن لآدم عزم على الإقرار به، وذلك قوله الخمسة من الأنبياء في المهدي ولم يكن لآدم عزم على الإقرار به، وذلك قوله فأجِّجت، فقال لأصحاب الشهال: أدخلوها، فهابوها، وقال لأصحاب اليمين: أدخلوها، فنان قد أقلتكم اذهبوا فادخلوها، فهابوها، فثمَّ ثبتت الطاعة والمعصية أقلنا، فقال: قد أقلتكم اذهبوا فادخلوها، فهابوها، فثمَّ ثبتت الطاعة والمعصية والولاته." (١٠).

\* وروي عن أبي جعفر عليه أنّه قال: "إنّ الله على خلق أربعة عشر نوراً من نور عظمته قبل خلق آدم بأربعة عشر ألف عام، فهي أرواحنا»، فقيل له: يا بن رسول الله، فمن هؤلاء الأربعة عشر نوراً؟ فقال: "هو(٢) محمّد وعليٌّ وفاطمة والحسن والحسين والتسعة من ولد الحسين تاسعهم قائمهم»، ثمّ عدَّهم بأسائهم، وقال: "نحن والله الأوصياء الخلفاء من بعد رسول الله عني، ونحن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) لا يوجد في البحار: (هو).

المثاني التي أعطاها الله تعالى نبيّنا محمّداً الله ونحن شجرة النبوّة، ومنبت الرحمة، ومعدن الحكمة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، وموضع سرّ الله، ووديعة الله في عباده، وحرم الله الأكبر، وعهده المسؤول عنه، فمن وفي بعهدنا فقد وفي بعهد الله، ومن خفره فقد خفر ذمّة الله وعهده، عرفنا من عرفنا وجهلنا من جهلنا، نحن الأسهاء الحسني الذين لا يقبل الله من العباد عملاً إلّا بمعرفتنا، ونحن والله الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه فتاب عليه، إنّ الله خلقنا فأحسن خلقنا، وصوّرنا فأحسن صورنا، وجعلنا عينه على عباده، ولسانه الناطق في خلقه، ويده المسوطة عليهم بالرأفة والرحمة، ووجهه الذي يُؤتىٰ منه، وبابه الذي يدلُّ عليه، وخُزَّان علمه، وتراجمة وحيه، وأعلام دينه، والعروة الوثقیٰ، والدليل الواضح لمن اهتدیٰ، وبنا أثمرت الأشجار، وأينعت الثهار، وجرت الأنهار، ونزل الغيث من السهاء، ونبت عشب الأرض، وبعبادتنا عُبِدَ الله تعالىٰ، ولو لانا لما عُرِفَ الله تعالىٰ، وأيم الله لولا كلمة سبقت وعهد أُخِذَ علينا لقلت ولاً يعجب أو يذهل منه الأوّلون والآخرون» (۱).

<sup>(</sup>١) المحتضر (ص ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) هو: قس بن ساعدة الأيادي.

<sup>(</sup>٣) في المصادر الأُخرىٰ: (ذكرها) بدلاً من (بها).

(٥١) المحتضر ......

وعليٌّ ومحمّد وعليٌّ والحسن والمهدي في ضحضاح من نور يُصَلُّون، فقال الربُّ تعالىٰ: هؤلاء الحُجَج أوليائي، وهذا منهم المنتقم من أعدائي»، قال الجالوت: فقلت: هؤلاء المذكورون في التوراة والإنجيل والزبور('').

\* وروي عن سلمان، قال: دخلت على رسول الله ﴿ فَلَمَّا نظر إِلَيَّ قال: «يا سلمان، إنَّ الله لم يبعث نبيًّا ولا رسولاً إلَّا جعل له اثني عشر نقيباً».

فقلت: يا رسول الله، قد عرفت هذا من الكتابين.

قال ﴿ فَهُلَ عُرِفَتَ نَقَبَائِي الْأَثْنِي عَشَرِ الذَّيْنِ اخْتَارِهُمُ الله للإِمامةُ مِن بعدي؟».

فقلت: الله ورسوله أعلم.

قال: "يا سلمان، خلقني الله من صفاء نوره ودعاني فأطعته، وخلق من نوري عليًّا ودعاه فأطاعته، وخلق من نوري ونور عليًّ فاطمة ودعاها فأطاعته، وخلق من نوري ونور عليًّ وفاطمة الحسن والحسين ودعاهما فأطاعاه، فسمَّانا الله بخمسة أسماء من أسمائه، فالله المحمود وأنا محمّد، والله الأعلى وهذا عليُّ، والله فاطر وهذه فاطمة، والله الحسن وهذا الحسن، والله ذو الإحسان وهذا الحسين، ثمّ خلق من نور الحسين تسعة أئمَّة ودعاهم فأطاعوه، قبل أنْ يخلق الله سماءً مبنيَّة، وأرضاً مدحيَّة، وهواءً وماءً ومَلكاً وبشراً، فكنًا بعلمه أنواراً نُسبِّحه ونسمع له ونطيع».

فقلت: يا رسول الله، بأبي أنت وأُمِّي ما لمن عرف هؤلاء؟

فقال ﴿ الله على الله الله الله الله عن عرفهم حقَّ معرفتهم واقتدى بهم فوالى وليَّهم وتبرَّأ من عدوِّهم فهو والله منَّا يرد حيث نرد».

فقلت: يا رسول الله، أيكون إيهان بهم بغير معرفتهم بأسمائهم وأنسابهم؟

<sup>(</sup>١) المحتضر (ص ١٥١).

قال: «لا».

فقلت: يا رسول الله، فأنَّىٰ لي بهم؟

قال: «الحسين عرفته، ثمّ سيِّد العابدين عليُّ بن الحسين، ثمّ ابنه محمّد باقر علم الأوَّلين والآخرين، ثمّ ابنه جعفر لسان الصادقين، ثمّ ابنه موسى الكاظم غيظه صبراً في الله، ثمّ ابنه عليُّ الرضا لأمر الله، ثمّ ابنه محمّد الجواد المختار لله، ثمّ ابنه عليُّ الهادي إلى الله، ثمّ ابنه الحسن الأمين الصامت العسكري، ثمّ ابنه محمّد المهدي الناطق القائم بحقً الله»، فسكت.

ثمّ قلت: يا رسول الله، أدع لي بإدراكهم.

فقال ﴿ إِنَّكَ مدركهم، وأمثالك ومن تولَّاهم بحقيقة المعرفة».

فشكرت الله، ثمّ قلت: يا رسول الله، مؤجّل إلى عهدهم؟

فقال ﴿ وَاسلمان ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولَاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلَالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَفْعُولاً ۞ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ۞ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ۞ [الإسراء: ٥ و ٦]».

فكثر بكائي واشتدَّ شوقي، فقلت: يا رسول الله، بعهد منك؟

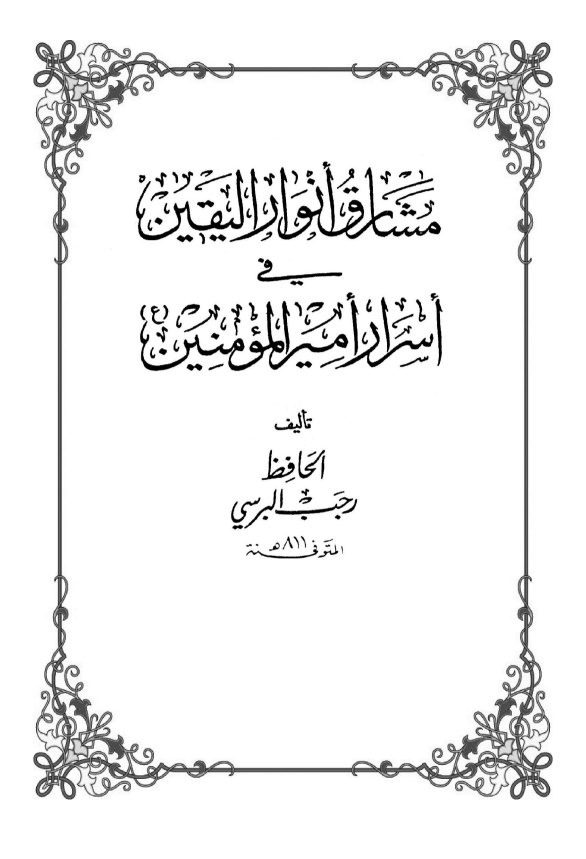
قال الله الله والذي أرسل محمداً إنّه لبعهد منّى وعليّ و فاطمة و الحسن و الحسين و تسعة أئمّة منه، وكلُّ من هو منّا مظلوم فينا. إي والله يا سلمان، ثمّ ليحضرنَّ إبليس وجنوده وكلُّ من محض الإيمان ومحض الكفر محضاً حتَّىٰ يؤخذ بالقصاص والترات و لا يظلم ربُّك أحداً. نحن تأويل هذه الآية: ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَخْذَرُونَ لَهُ القَصص: ٥ و٦]».

(٥١) المحتضر

\* \* \*

(١) المحتضر (ص ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) المحتضر (ص ١٥٩).



### الفصل الرابع عشر: في أسرار أبي صالح المهدي على الناب

فمن ذلك ما رواه الحسن بن حمدان، عن حكيمة (٢) بنت محمّد بن عليِّ الجواد، قالت: كان مولد القائم ليلة النصف من شعبان سنة (٢٥٠هـ).

وأُمُّه نرجس بنت مَلِك الروم، فقالت حكيمة: فلمَّا وضعته سجد، وإذا على عضده مكتوب بالنور: ﴿جَاءَ الْحُقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ ﴾ [الإسراء: ٨١]، قالت: فجئت به إلى الحسن عَلَيْكُ ، فمسح يده الشريفة على وجهه وقال: «تكلَّم يا حجَّة الله، وبقيَّة الأنبياء، وخاتم الأوصياء، وصاحب الكرَّة البيضاء، والمصباح من البحر العميق الشديد الضياء، تكلَّم يا خليفة الأتقياء، ونور الأوصياء».

فقال: «أشهد أنْ لا إله إلَّا الله، وأشهد أنَّ محمّداً عبده ورسوله، وأشهد أنَّ عليًا وليُّ الله»، ثمّ عدَّ الأوصياء، فقال له الحسن عَليَّلا: «اقرأ ما نزل على الأنبياء»، فابتدأ بصُحُف إبراهيم فقرأها بالسريانيَّة، ثمّ قرأ كتاب نوح وإدريس، وكتاب صالح، وتوراة موسى، وإنجيل عيسى، وفرقان محمّد (صلَّى الله عليه وعليهم أجمعين)، ثمّ قصَّ قصص الأنبياء إلى عهده عَليَّلاً.

[فقال]<sup>(۳)</sup>: هذا بقيَّة الله في خلقه، ووجه الله في عباده، ووديعته المستحفظة، وكلمته الباقية، وهذا بقيَّة أغصان شجرة طوبى، هذا القاف، وسدرة المنتهى، هذا ريحان جنَّة المأوى، هذا خليفة الأبرار، هذا بقيَّة الأطهار، هذا خازن

<sup>(</sup>١) مشارق أنوار اليقين (ص ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: (حليمة)، والصحيح ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقوفتين أثبتناه من (مجمع النورين).

الأسرار، هذا منتهى الأدوار، هذا ابن التسمية البيضاء، والوحدانيَّة الكبرى، وحجاب الله الأعظم الأعلى، هذا السبب المتَّصل من الأرض إلى السهاء، هذا الوجه الذي يتوجَّه [إليه] الأولياء، هذا الوليُّ الذي بيمنه رُزِقَ الورى، وببقائه بقيت الدنيا، وبوجوده ثبتت الأرض والسهاء، هذا الحجَّة من الحُجَج، هذا نسخة الوجود والموجود، هذا غوث المؤمنين، وخاتم الوصيِّين، وبقيَّة النبيِّن، ومستودع علم الأوَّلين والآخرين، هذا خاتم الألقاب الذاتيَّة، والأشخاص المحمديَّة، والعترة الهاشميَّة، هذا البقيَّة من النور القويم، والنبأ العظيم، والصراط المستقيم، خلفاء النبيِّ الكريم، وأبناء الرؤوف الرحيم، وأمناء العليِّ العظيم، ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللهُ عَمران: ٣٤].

هم خلفاء أحمد، والنقباء الحكماء، أئمّة اثنا عشر، أشرف من تحت السماء، تعمىٰ العيون عنهم، وهم جلاء للعماء، هذا الخليفة الوارث لأُسرة النبوّة والإمامة، والخلافة والولاية، والسلطنة، والعصمة، والحكمة، هذا الخلف من الآيات الباهرات، والنجوم الزاهرات، الذين لهم الحكم على الموجودات، والتصرُّف في الكائنات، والاطلاع على الغيوب، والعلم بها في الضهائر والقلوب، والإحاطة بالمخلوقات، والشهادة لسائر البريّات، شهد لهم بذلك الذكر المبين، بأنّه مسادة الأوّلين والآخرين، والولاة على السهاوات والأرضين، وأنّ الذي وصل إلى الأنبياء قطرة من بحرهم، ولمعة من نورهم، وذرّة من سرّهم، وذلك لأنّ الذي كان عند الأنبياء من الاسم الأعظم حرفان لا غير، وكانوا يفعلون بها العجائب، وعند آل محمّد سبعون حرفاً، وعندهم ما عند الأنبياء أيضاً مضاف إليه، فالكلُّ منهم وعنهم، وإليه الإشارة بقوله حكاية عن موسىٰ عليكلا: ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلُواحِ مِنْ كُلِّ شَيْءِ﴾ [الأعراف: ١٤٥]، و(من) هوا للتبعيض، وقال حكاية عن عيسىٰ عليكلا: ﴿لَيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ﴾

(٢٥) مشارق أنوار اليقين في أسرار مولانا أمير المؤمنين عليل .....

[النحل: ٣٩]، وقال حكايةً عن خاتم النبيّن: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، وقوله: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨]، فهم اللوح الحاوي لكلِّ شيء، والكتاب المبين الجامع لكلِّ شيء، لأنَّ كلَّ ما سطر في اللوح صار إليهم، دليله قوله: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ [يس: ١٢]، والإمام المبين هو اللوح المحفوظ المتقدِّم في الوجود على سائر الموجودات، وسهَّاه الإمام الأنَّه فوق الكلِّ وإمام الكلِّ، دليله قوله: ﴿ وَلَى ما خلق الله اللوح المحفوظ هو الإمام، ونور محمّد متقدِّم في علم الغيب على الكلِّ وعدل على الكلِّ ، والإمام، ونور محمّد متقدِّم في علم الغيب على الكلِّ وعدل على الكلِّ ، والمه الله الإمام، وأمَّلُ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ فالكتاب المبين هو الإمام، وإمام الحقّ عليُّ، فعليُّ هو الكتاب المبين، وإليه الإشارة بها روي عن هو الإمام، وإمام الحقّ عليُّ، فعليُّ هو الكتاب المبين، وإليه الإشارة بها روي عن محمّد الباقر عَلَيْكُ أَنَّه لـهَا نزلت هذه الآية قام رجلان فقالا: يا رسول الله، من الكتاب المبين أهو التوراة؟

قال: «لا».

قالا: فهو الإنجيل؟

قال: «لا».

قالا: فهو القرآن؟

قال: «لا».

أقول: يُؤيِّد هذا ما رواه ابن عبَّاس من كتاب (المقامات)، قال: أنزل الله

يشهد بصحّة هذا الإيراد حديث اللوح الذي رواه جابر عن الزهراء عليكا، وهو لوح أهداه الله إلى رسوله فيه اسمه واسم الخلفاء من بعده، نسخته: "بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من الله العزيز الحكيم إلى محمّد نبيّه وسفيره، نزل به الروح الأمين من ربِّ العالمين، عظِّم يا محمّد أمري، واشكر نعمائي، إنَّني أنا الله لا إله إلا أنا، فمن رجا غير فضلي وخاف غير عدلي عذَّبته عذاباً ألياً، فإيّاي فاعبد، [و] (۱) علي فتوكّل، إنَّني لم أبعث نبيًّا قطُّ فأكملت أيّامه إلا جعلت له وصيًّا، وإنِّي فضَّلتك على الأنبياء، وجعلت لك عليًّا وصيًّا، وكرَّمتك بشبليك وسبطيك حسن وحسين، وجعلت حسناً معدن وحيي بعد أبيه، وجعلت حسيناً خازن وحيي، وأكرمته بالشهادة، وأعطيته مواريث الأنبياء، فهو سيِّد الشهداء، وجعلت كلمتي الباقية في عقبه، أخرج منه تسعة أبرار هداة أطهار، منهم سيِّد

<sup>(</sup>١) ذكر المصنّف الحديث مختصراً، راجع نصَّ الحديث في: كمال الدِّين (ص ٦٧٠)، وأمالي الطوسي (ص ٤٤١) ح ٤٤/ ح ٤٤/ ٤٥).

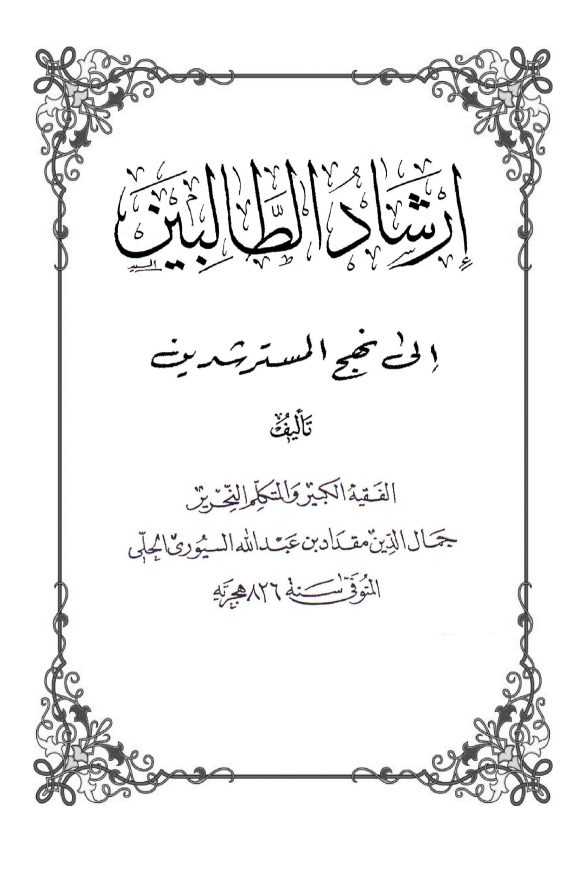
<sup>(</sup>٢) أثبتناه لاقتضاء العبارة.

(٥٢) مشارق أنوار البقين في أسرار مو لانا أمر المؤمنين عليلا .....٧١٠

العابدين وزين أوليائي، ثمّ ابنه محمّد شبيه جدِّه المحمود الباقر لعلمي، هلك المرتابون في جعفر، الرادُّ عليه كالرادِّ عليَّ، حقَّ القول منِّي أَنْ أُهيِّج بعده فتنة عمياء، من جحد وليًّا من أوليائي فقد جحد نعمتي، ومن غيَّر آية من كتابي فقد افترىٰ عليَّ، ويل للجاحدين فضل موسىٰ عبدي وحبيبي، وعليُّ ابنه وليِّي وناصري، ومن أضع عليه أعباء النبوَّة، يقتله عفريت مريد، حقَّ القول منِّي الأقرنَّ عينه بمحمّد ابنه موضع سرِّي، ومعدن علمي، وأختم بالسعادة البنه عليِّ الشاهد علىٰ خلقي، أخرج منه خازن علمي الحسن الداعي إلىٰ سبيلي، وأكمل ديني بابنه زكي العالمين أولئه كهال موسىٰ، وجهاء عيسىٰ، وصبر أيُّوب، يذلُّ أولياؤه في غيبته، ويتهادون برؤوسهم إلىٰ الترك والديلم، وتُصبَغ الأرض بدمائهم، ويكونون خائفين، أُولئك أوليائي حقًّا، بهم أكشف الزلازل والبلاء، ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴿ البقرة: ١٥٧]».

\* \* \*

(١) كذا في المصادر، وفي الكافي وكمال الدِّين والغيبة للطوسي وغيرها من المصادر: (ثمَّ أُكمل ذلك بابنه رحمةً للعالمين).



# [بحث في غيبة الإمام المنتظر على ]:

قال: وأمَّا غيبة الإمام عُلاَيْكُ : فإمَّا [أنْ تكون] ﴿ خُوفه على نفسه من أعدائه، أو على أوليائه، فلا يظهر عامًّا ولا خاصًّا، وإمَّا لمصلحة خفيَّة استأثر الله تعالى بعلمها.

ولا استبعاد في طول عمره عَلَيْكُلا، فقد وُجِدَ في الأزمنة الماضية والقرون الخالية من عمَّر عمراً مديداً أطول من عمره، وإذا ثبت أنَّ الله تعالىٰ قادر علىٰ كلِّ مقدور، فلا شكَّ في إمكان بقائه عَلَيْكُلا مدَّة طويلة، فلا استبعاد.

ووجوب القطع بوجوده عليت هذا العمر الطويل، للنصِّ الدالِّ عليه من النبيِّ ومن الأئمَّة، المنقول المتواتر بين الإماميَّة.

ولوجوب نصب الرئيس في كلِّ زمان ووجوب عصمته.

أقول: هنا مسائل:

الأُولىٰ: في سبب غيبة الإمام الثاني عشر:

فنقول: لمَّا دلَّ الدليل على إمامته، وليس ظاهراً، فوجب أنْ يكون غائباً.

وأمَّا سبب الغيبة فقد ذكر المصنِّف سببين:

أحدهما: أنْ يكون سببها الخوف على نفسه، لكثرة عدوِّه وقلَّة ناصره، أو الخوف على أوليائه لو ظهر لهم، فلذلك لا يظهر عامًّا لخوفه على نفسه، ولا خاصًّا لخوفه على أوليائه.

وثانيهما: أنْ يكون سبب الغيبة مصلحة خفيَّة استأثر الله تعالى بعلمها،

<sup>(</sup>١) لم تثبت في المطبوع من المتن.

٢٧٦ ..... الإمام المهدى ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

و[لا] يجب أنْ تُعلَم تلك [المصلحة بالتفصيل، لأنَّا إذا أثبتنا الغيبة، وعلمنا أنَّ فعل الحكيم لا بدَّ له من علَّة، علمنا بذلك] إجمالاً وإنْ لم نعلمه تفصيلاً.

# الثانية: في [بيان] إمكان بقائه هذه المَّة الطويلة:

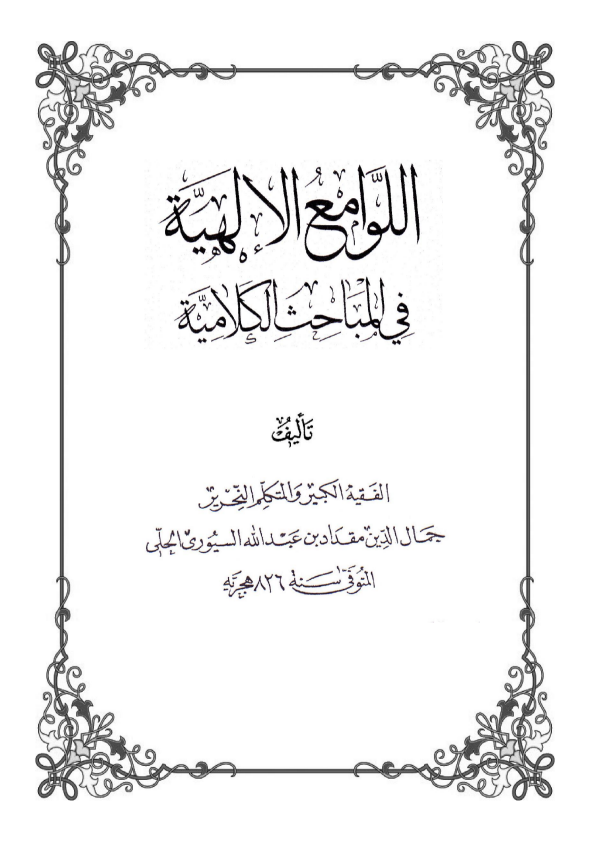
فنقول: لا شكّ أنَّ هذا أمر ممكن، والله تعالى قادر على كلِّ الممكنات، فيكون قادراً على إبقاء هذا الشخص هذه المدَّة الطويلة، هذا مع أنَّ مثل هذا التعمير وأضعافه قد وقع: أمَّا في حقِّ الأنبياء فكما في نوح وشعيب علم المَّا في حقِّ الأشقياء فكما في السامري والدجَّال، وإذا جاز ذلك في حقِّ الطرفين فليجز في حقِّ الوسط وهم الأولياء، وحيث الحال كذلك فلا وجه لاستبعاد الخصم طول عمره عليللا.

الثالثة: في بيان وجوب وجوده في هذه المدَّة الطويلة:

وذلك لوجهين:

الأوَّل: النصوص الدالَّة على وجوده، وولادته، وطول عمره، وغيبته، نقلتها الشيعة خلفاً عن سلف نقلاً متواتراً عن النبيِّ وعن الأئمَّة اللَّهُ .

الثاني: الدليل الدالُّ علىٰ أنَّ كلَّ زمانٍ لا بدَّ فيه من إمام معصوم، وغيره ليس بمعصوم بالإجماع، فيجب أنْ يكون هو موجوداً في هذه المدَّة الطويلة من حين وفاة أبيه الحسن العسكري عُللِئلًا إلىٰ انقطاع التكليف، وإلَّا لزم خلوُّ الزمان من إمام معصوم، وهو باطل بالإجماع، لما تقدَّم من الدليل.



#### البحث الخامس: في الغيبة:

وفيه ثلاث مسائل:

الأُولى: أنّه لمّا دلّ الدليل على إمامة سيّدنا المنتظر (عليه الصلاة والسلام)، وأنّ كلّ زمانٍ لا بدّ فيه من إمام معصوم، وجب وجوده وبقاؤه من حين موت أبيه الحسن علينكم إلى آخر زمان التكليف، وإلّا لزم إمّا القول بوجوب إمامة معصوم غيره، وهو باطل بالإجماع، أو خلوُّ زمان عن إمام، وهو باطل بها تقدّم، وبدلالة الأخبار المتواترة على وجوده (۱) وبقائه وغيبته وظهوره بعد ذلك، فيكون القول بوجوده حقًّا، وهو المطلوب.

وقد تقدُّم وجه لطفيَّته حال غيبته، فلا وجه لإعادته.

الثانية: سبب غيبته لا يجوز أنْ يكون قبيحاً، لما ثبت من عصمته عليه فتكون حسناً، ولا يجب علينا معرفة وجه حسن كلِّ فعل تفصيلاً، وإلَّا لوجب معرفة وجه حسن خلق الحيَّات والعقارب تفصيلاً، وهو باطل بالإجماع، وحينئة جاز أنْ تكون غيبته لمصلحة خفيَّة استأثر الله تعالى بعلمها، غير أنَّا نذكر ما يمكن أنْ يكون سبباً، وهو الخوف، كما استتر النبيُّ عليه تارةً في الغار وتارةً في الشعب، خوفاً من المشركين.

وقد دلَّ (٢) بعض الأخبار علىٰ أنَّ غيبته عليك لذلك (٣)، وتكون الغيبة

<sup>(</sup>١) في (خ آ): (بوجوده).

<sup>(</sup>٢) في (خ آ): (ذكر).

<sup>(</sup>٣) في (خ آ): (كذلك).

لا يقال: الخوف ليس مختصًّا بزمانه عَلَيْكُم، بل كان في زمن آبائه عَلَيْكُم المِنْهُ عَلَيْكُم، بل كان في زمن آبائه عَلَيْكُم أيضاً، ثمّ إنَّهم ظهروا وبيَّنوا الشرائع (۱) لشيعتهم ولزموا التقيَّة مع الظلمة ولم يستتروا، فهلَّد كان حاله كذلك؟ سلَّمنا، لكن الخوف ليس من شيعته، فهلَّد ظهر لهم خاصَّة وأفتاهم وبيَّن لهم ما اختلفوا فيه من الأحكام؟

لأنّا نقول: أمّا الأوّل فقد أجاب السيّد المرتضى إليّه عنه بها مضمونه: أنّه عَلَيْكُ غير متعبّد بالتقيّة، بل فرضه الجهاد ومنابذة الأعداء وإقامة الدِّين، كها دلّت عليه الأخبار المتواترة من الإماميّة وغيرهم، بخلاف آبائه الميّه فإنّ أكثرهم لم يكن مأموراً بالخروج والقيام والحرب، بل كان متعبّداً بالتقيّة، كها ورد عنهم الميّه : «ما منّا إلّا من وقعت في عنقه بيعة لطاغية زمانه إلّا قائمنا فإنّه يخرج ولا بيعة لأحد في عنقه»، فظهر الفرق بينه وبين آبائه، كها أنّ عيسى عليك لم يكارب ولم يكن (۱) فرضه الجهاد، ومحمّد علي حارب وكان فرضه الجهاد (۳)، والأحكام تتغيّر بحسب تغيّر المصالح.

وأمَّا الثاني فقد أجاب شيخنا المفيد بِللهُ : بأنَّ شيعته غير معصومين، فجاز أنْ تدعوهم دواعي الشيطان إلى إغرائه، طمعاً في الدنيا كها دعت أُمَم الأنبياء إلى الارتداد عن شرائعهم، وكها عاند قوم موسىٰ غَلَلْتُكُمْ أخاه هارون وارتدُّوا، وفي هذا نظر.

وأجاب غيره بأنَّا نُجوِّز ذلك ولا نحيله، لكن ليس(١٠) كلُّ جائز يجب

<sup>(</sup>١) في (خ آ): (وأفتوا شيعته).

<sup>(</sup>٢) في (خ آ): (ولا كان).

<sup>(</sup>٣) في (خ د): (ومحمّد ١٠٠٠) إلىٰ قوله: (فرضه الجهاد).

<sup>(</sup>٤) في (خ د): (علىٰ كلّ).

(٤٥) اللَّوامع الإِلهيَّة في المباحث الكلاميَّة .....

وقوعه، بل إذا وُجِدَ سبب وجوده، وهو غير حاصل هنا، لأنَّهم ينتفعون بلطفيَّته حال غيبته، فلا مرجِّح لظهوره(١)، وهذا أقوىٰ عندي.

لا يقال: قال النبيُّ ﴿ اللهُ العمار أُمَّتي ما بين الستِّين إلى السبعين ((١) وقال أصحاب الأحكام النجوميَّة: إنَّ العمر لا يزيد على مائة وعشرين.

لأنّا نقول: أمَّا الأوَّل فإنّه بناءً علىٰ الأغلب، لأنَّ خلافه معلوم ضرورة، وأيضاً خرق العادة جائز للإعجاز، فلِمَ لا يجوز أنْ يكون طول عمره معجزة له عُلالتِكلا؟

وأمَّا الثاني فباطل، لما بيَّنَّا من بطلان استناد الحوادث إلى الكواكب، بل إلى

<sup>(</sup>١) قال السيِّد علم الهدىٰ عِلَيْهُ في رسالته الموجزة في الغيبة ما هذا لفظه: (نحن نُجوِّز أَنْ يصل إليه كثير من أوليائه والقائلين بإمامته فينتفعون به...) إلخ. أنظر: نفائس المخطوطات (المجموعة الرابعة/ ص ١٢)/ طبعة بغداد).

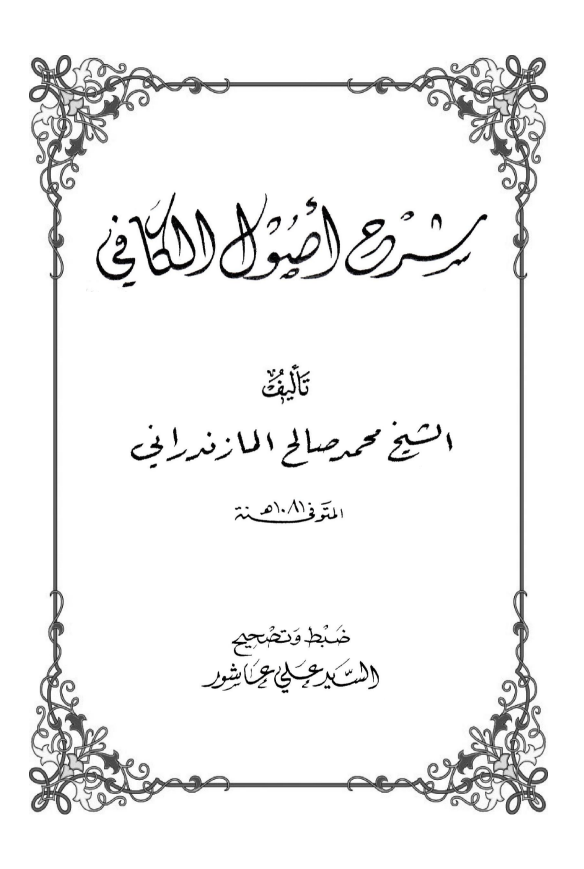
<sup>(</sup>٢) هنا تعليق يأتي في آخر الكتاب.

<sup>(</sup>٣) أنظر إلىٰ كتاب (المعمَّرون) لأبي حاتم السجستاني المتوفِّي (٢٥٠هـ)/ مطبوع. وانظر إلىٰ كتاب كنز الفوائد للعلَّامة الكراجكي بِإللهُ له كتاب البرهان علىٰ صحَّة عمر الإمام صاحب الزمان علي الدرجه في كنز الفوائد، فراجع.

<sup>(</sup>٤) نقله السيِّد الأعظم السيِّد الرضي يُتَيِّعُ في كتابه المجازات النبويَّة. أُنظر (ص ٢٤٨/ طبعة مصر/ سنة ١٣٥٦هـ).

۲۸۲ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

الفاعل المختار، وقولهم بناؤه على نفيه، ثمّ على تقدير القول بالإيجاب يجوز أنْ يحدث شكل غريب فلكي يوجب طول عمره علي الله والحكماء لا يُنكرون ذلك، هذا مع أنَّ أصحاب النجوم لا يمنعون ذلك أيضاً وإنَّما قالوا: أكثر ما يُعطي كوكب واحد من العمر من حيث هو مائة وعشرون سنة، وجاز أيضاً أنْ يضمَّ إليه عندهم أسباب أُخر فتتضاعف العطيَّة، قالوا: مثل أنْ يتَّفق طالع كثرة الهيلاجات فيه والكتخدايات كلّها في أوتاد الطالع، ناظرة إلى بيوتها، ونظر السعود إليها من الأوتاد بالتثليث أو التسديس وتكون النحوس ساقطة، وحيئذ يحكمون لصاحب الطالع بطول العمر كما لسيّدنا صلوات الله عليه، وعجَّل الله فرجه، وأرانا أيَّامه، بحقِّ الحقِّ وأهله.



# باب في تسمية من رأى القائم عليلا(۱): الأصار:

محمّد بن عبد الله ومحمّد بن يحيى جميعاً، عن عبد الله بن جعفر الحميري، قال: اجتمعت أنا والشيخ أبو عمرو بلي عند أحمد بن إسحاق، فغمزني أحمد بن إسحاق أنْ أسأله عن الخلف، فقلت له: يا أبا عمرو، إنِّي أُريد أنْ أسألك عن شيء وما أنا بشاك فيها أُريد أنْ أسألك عنه، فإنَّ اعتقادي وديني أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّة إلَّا إذا كان قبل يوم القيامة بأربعين يوماً، فإذا كان ذلك رُفِعَت الحجَّة وأُغلق باب التوبة، ﴿لَا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً》 [الأنعام: ١٥٨]، فأُولئك شرار من خلق الله على، وهم الذين تقوم عليهم القيامة، ولكني أحببت أنْ أزادد يقيناً، وإنَّ إبراهيم عليها سأل ربَّه عَلَى أَنْ يريه كيف يُحيي الموتى، ﴿قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ لِيَطْمَئِنَ البَهْمَة : ٢٦٠].

وقد أخبرني أبو عليِّ أحمد بن إسحاق، عن أبي الحسن عَالِينَا ، قال: سألته وقلت: من أُعامل أو عمَّن آخذ وقول من أقبل؟

فقال له: «العمري ثقتي فها أدَّىٰ إليك عنِّي فعنِّي يُؤدِّي وما قال لك عنِّي فعنِّي يقول، فاسمع له وأطع، فإنَّه الثقة المأمون».

وأخبرني أبو عليِّ أنَّه سأل أبا محمّد عَاليَّك عن مثل ذلك، فقال له: «العمري

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٩/ باب في تسمية من رآه عليك / ح ١ - ١٥)، شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٣٠).

وابنه ثقتان، فما أدَّيا إليك عنِّي فعنِّي يُؤدِّيان وما قالا لك فعنِّي يقولان، فاسمع لها وأطعمها فإنَّها الثقتان المأمونان»، فهذا قول إمامين قد مضيا فيك.

قال: فخرَّ أبو عمرو ساجداً وبكي، ثمّ قال: سَلْ حاجتك.

فقلت: أنت رأيت الخلف من بعد أبي محمّد غالينالا؟

فقال: إي والله، ورقبته مثل ذا - وأوماً بيده -.

فقلت له: فبقيت واحدة.

فقال لى: هات.

قلت: فالاسم؟

قال: محرَّم عليكم أنْ تسألوا عن ذلك، ولا أقول هذا من عندي، فليس لي أنْ أُحلِّل ولا أُحرِّم، ولكن عنه عَلَيْكل، فإنَّ الأمر عند السلطان أنَّ أبا محمّد مضى ولم يخلف ولداً، وقُسِّم ميراثه وأخذه من لاحقَّ له فيه، وهو ذا عياله يجولون، ليس أحد يجسر أنْ يتعرَّف إليهم أو ينيلهم شيئاً، وإذا وقع الاسم وقع الطلب، فاتَّقوا الله وأمسكوا عن ذلك.

قال الكليني إلله : وحدَّثني شيخ من أصحابنا - ذهب عنِّي اسمه - أنَّ أبا عمرو سأل أحمد بن إسحاق عن مثل هذا، فأجاب بمثل هذا.

### الشرح:

قوله: (والشيخ أبو عمرو): هو عثمان بن سعيد العمري، وهو أوَّل وكيل من الوكلاء الأربعة، وأوَّل سفير منهم.

قوله: (أحمد بن إسحاق): هو أحد المذكورين سابقاً.

قوله: (فغمزني أحمد بن إسحاق): الغمز: العصر والكبس باليد، والإشارة كالرمز بالعين أو الحاجب أو اليد، يقال: غمزت الشيء بيدي، وغمزته بعيني.

قوله: (رُفِعَت الحجَّة وأُغلق باب التوبة): المراد بالحجَّة القرآن وصاحب

الزمان عُلَيْكُ ، وظاهر قوله: (أُغلق باب التوبة) وظاهر الآية يُشعِران بسقوط التكليف في ذلك الزمان، وظاهر قوله: (فأُولئك شرار من خلق الله) يُشعِر ببقائه ()، ولم يحضرني من الأخبار ما يدلُّ على أحدهما، ويمكن أنْ يُرجَّح الأوَّل بها دلَّ من الأخبار على أُنَّه «لو بقي في الأرض اثنان لكان أحدهما الحجَّة» (۱)، وعلى أنَّه «لو بقيت الأرض بغير حجَّة لساخت» (۱)، بتخصيص هذه الأخبار بزمان التكليف، وبذلك يندفع التنافي بينها وبين هذا القول. ويمكن رفع التنافي أيضاً بتخصيصها بغير الأربعين، وإنْ وقع التكليف في الأربعين أيضاً لعدم الاعتداد به، ولكنَّه بعيد جدًّا، فليُتأمَّل.

قوله: ﴿ لَا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨]، ﴿ إِيمَانُهَا ﴾ فاعل ﴿ يَنْفَعُ ﴾ ، و ﴿ لَمْ تَكُنْ آمَنَتُ ﴾ صفة لـ ﴿ نَفْساً ﴾ ، و ﴿ أَوْ كَسَبَتْ ﴾ عطف على ﴿ آمَنَتُ ﴾ ، يعني إذا تحققت هذه الآية التي هي من آيات قيام القيامة – أعني رفع الحجّة وسدّ باب التوبة – لا ينفع الإيهان حينئذ نفساً لم تؤمن قبل هذه الآية ، أو آمنت ولم تكسب في إيهانها خيراً من قبل ، لأنّ هذا الزمان لـ كان من مقدّمات يوم القيامة كان حكمه حكم يوم القيامة في أنّه لا ينفع الإيهان والعمل فيه ، وهذا حجّة لمن ذهب إلىٰ أنّ الإيهان المجرّد عن العمل لا ينفع .

وأمَّا من ذهب إلى أنَّه ينفع فهو إمَّا أنْ يُخصِّص عدم النفع بذلك الزمان، أو يجعل العطف على ﴿ لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ ﴾ ليصير المعنىٰ: لا ينفع الإيهان حينئذٍ نفساً كسبت في إيهانها خيراً، فكيف إذ لم يكسبه.

<sup>(</sup>١) أي ببقاء التكليف.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: بصائر الدرجات (ص ٥٠٧/ باب ١١)، الكافي (ج ١/ ص ١٧٩/ باب أنَّه لو لم يبقَ في الأرض إلَّا رجلان لكان أحدهما الحجَّة).

<sup>(</sup>٣) أُنظر: بصائر الدرجات (ص ٥٠٨) باب ١٢)، علل الشرائع (ج ١/ ص ١٩٩).

قوله: (فأُولئك شرار من خلق الله)، أي: أُولئك الذين بقوا في الأرض بعد رفع الحجَّة منه وسدِّ باب التوبة عليهم شرار من خلق الله، لفقد الخير فيهم، ولا بدَّ من تخصيصهم بمن لم يؤمن ولم يعمل خيراً قبل الرفع والسدِّ، والشِّرار بالكسر خلاف الخيار.

قوله: (تقوم عليهم القيامة): بعد إماتتهم جميعاً.

قوله: (ولكنِّي أحببت أنْ أزداد يقيناً) اليقين هو الاعتقاد الجازم المطابق للواقع، وله درجات متفاوتة ومراتب متباعدة يحصل بسبب التفاوت في رفع المزاحمات الخياليَّة والتوهُّمات الوهميَّة التي لا تقدح في أصل اليقين حتَّىٰ يبلغ إلىٰ مرتبة عين اليقين، وإليه يشير قول أمير المؤمنين عليك «لو كُشِفَ الغطاء ما ازددت يقيناً»(۱)، ولو لم يكن اليقين متفاوتاً لما كان بينه عليك وبين غيره في ذلك تفاوت، وأيضاً الفرق الضروري بين يقين الأنبياء والأوصياء ويقين غيرهم قاض بذلك، وتفاوت درجات الإيهان أيضاً مؤيِّد له.

قوله: (وإنَّ إبراهيم عَلَيْكُ): استشهاد، لأنَّ سؤاله ليس بسبب الشكِّ فيها يسأله، بل لأجل أنْ يحصل له زيادة بصيرة وكهال يقين وسكون قلب كسؤال إبراهيم عَلَيْكُل. نُقِلَ أنَّ إبراهيم عَلَيْكُل أراد أنْ يصير علمه البرهاني بإحياء الموتى عيانيًّا، ونوره القلبي شهوديًّا، ليزداد بصيرةً وسكون قلب بمشاهدة المعلوم عيانيًّا، ﴿قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَىٰ ﴿ حَتَىٰ أراه بعيني كها علمته عياناً، ﴿ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَىٰ ﴾ حتَّىٰ أراه بعيني كها علمته

<sup>(</sup>۱) أنظر: عيون الحِكَم والمواعظ (ص ٤١٥)، فضائل ابن شاذان (ص ١٢٧)، الروضة في المعجزات والفضائل (ص ١٦١)، الطرائف (ص ٥١٢)، عين العبرة (ص ٢٢)، حاشية السندي على النسائي (ج ٨/ ص ٩٦)، شرح نهج البلاغة (ج ٧/ ص ٢٥٣، وج ١٠/ ص ١٤٢، وج ١١/ ص ١٧٩ و٢٠٢)، مناقب الخوارزمي (ص ٣٧٥)، نهج الإيهان (ص ٢٦٩)، جواهر المطالب في مناقب الإمام عليٍّ عَلَيْكُلُ (ج ٢/ ص ١٥٠)، ينابيع المودَّة (ج ١/ ص ٢٠٣) ح ١٩).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

بقلبي، قال (جلَّ شأنه): ﴿أُولَمْ تُؤْمِنْ ﴾ بأنِّ قادر على إحياء الموتى ؟ قال: ﴿بَانِ ﴾ آمنت به ﴿وَلَكِنْ سألت ﴿لِيَظْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، ويحصل له سكون وزيادة بصيرة بإضافة البصيرة العينيَّة إلى البصيرة القلبيَّة. والغرض من قوله تعالى: ﴿أُولَمْ تُؤْمِنْ ﴾ مع علمه أنَّه مؤمن خالص، ليجيب عَاليَّلًا بها أجاب، فيعلم السامعون غرضه من هذا السؤال، وهو حصول زيادة بصيرة، والفرق بينه وبين القول المذكور لمو لانا أمير المؤمنين عَاليَّلًا واضح لا يخفى على أحد.

قوله: (فخرَّ أبو عمرو ساجداً وبكيٰ): سجد لشكر النعمة، وبكيٰ لموت الإمامين.

قوله: (رقبته مثل ذا): قد مرَّ تفسيرها (١١).

قوله: (فإنَّ الأمر عند السلطان): أراد بالسلطان المعتمد العبَّاسي (لعنه الله)، وهذا التعليل دلَّ صريحاً على أنَّ حرمة التصريح باسمه في زمان الغيبة، إلَّا أنَّ صاحب (كشف الغمَّة) قال: (قد جاء في الأخبار أنَّه لا يحلُّ لأحدٍ أنْ يُسمِّيه باسمه، ولا أنْ يُكنِّيه بكنيته إلىٰ أنْ يُزيِّن الله الأرض بظهور دولته) (۱)، ومال إليه جماعة من الأصحاب، والله أعلم (۱).

<sup>(</sup>١) شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٢٧): (الرقبة العنق، وقد يُراد بها الشخص كلّه تسميةً للشيء باسم جزئه كما صرَّحوا به، ولعلَّ المراد بها المعنىٰ الثاني، والإشارة باليد لبيان طول قامته عَلَيْكُل، ويبعد أنْ يكون المراد طول عنقه أو حجمه، والله أعلم).

<sup>(</sup>٢) كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٣٢٦)، وأضاف الإربلي يَوْنُ بعد ذلك: (من العجب أنَّ الشيخ الطبرسي والشيخ المفيد عَلِيْنُ قالا: إنَّه لا يجوز ذكر اسمه ولا كنيته، ثمّ يقولان: اسمه اسم النبيِّ وكنيته كنيته هُمَّ وهما يظنَّان أنَّها لم يذكرا اسمه ولا كنيته، وهذا عجيب، والذي أراه المنع من ذلك إنَّما كان للتقيَّة في وقت الخوف عليه والطلب له والسؤال عنه، فأمَّا الآن فلا، والله أعلم).

<sup>(</sup>٣) حول حرمة التسمية وعدمها أُنظر: النجم الثاقب للشيخ النوري يَرْتُئُ ﴿ ج ١ / ص ٢١٨ في باب أسهائه عَلَيْكُمْ).

۲۹۰ ..... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

قوله: (يجولون): جال واجتال: جاء وذهب، وفي بعض النُّسَخ: (يجولون) من التحويل، والظاهر أنَّه تصحيف.

قوله: (ليس أحد يجسر أنْ يتعرَّف إليهم): أي ليس أحد يجسر أنْ يجعل نفسه معروفاً لهم يعرفونه بالمحبَّة والولاية أنْ ينيلهم ويعطيهم شيئاً يسدُّ حاجتهم، خوفاً من السلطان وتبعته.

#### الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن محمّد بن إسهاعيل بن موسىٰ بن جعفر - وكان أسنَّ شيخ من ولد رسول الله عليه بالعراق -، فقال: رأيته بين المسجدين وهو غلام عليه .

#### الشرح:

قوله: (بين المسجدين): مسجد مكَّة والمدينة.

#### الأصل:

محمّد بن يحيى، عن الحسين بن رزق الله أبو عبد الله، قال: حدَّ ثني موسى ابن محمّد القاسم بن حمزة بن موسى بن جعفر، قال: حدَّ ثتني حكيمة ابنة محمّد ابن عليِّ عَلاِئلًا وهي عمَّة أبيه (١) أنَّها رأته ليلة مولده وبعد ذلك.

عليُّ بن محمّد، عن حمدان القلانسي، قال: قلت للعمري: قد مضىٰ أبو محمّد غَالِئُكُلا؟ فقال: قد مضیٰ، ولكن قد خلَّف فيكم من رقبته مثل هذا – وأشار بيده –.

<sup>(</sup>١) وقال العلَّامة المجلسي إليه في مزار البحار: (إنَّ في القبَّة الشريفة - يعني قبَّة العسكريَّين المُهُلِّما - قبراً منسوباً إلى النجيبة الكريمة العالمة الفاضلة التقيَّة الرضيَّة حكيمة بنت أبي جعفر الجواد عليليًلا، ولا أدري لِمَ لم يتعرَّضوا لزيارتها مع ظهور فضلها وجلالتها وأنَّها كانت مخصوصة بالأئمَّة المُنْهُ ووودعة أسرارهم، وكانت أُمُّ القائم عليلًا عندها، وكانت حاضرة عند ولادته، وكانت تراه حيناً بعد حين في حياة أبي محمّد العسكري عليلًا ...). (الفوائد الرجاليَّة: ج ٢/ ص ٢١٦).

(٥٥) شرح أُصول الكافي .....

# الشرح:

قوله: (عليُّ بن محمَّد، عن حمدان القلانسي): مرَّ هذا الحديث متناً وسنداً وتفسيراً في الباب السابق(١).

#### الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن فتح مولىٰ الزراري، قال: سمعت أبا عليّ بن مطهَّر يذكر أنَّه قدراَه ووصف له قدَّه.

عليُّ بن محمّد، عن محمّد بن شاذان بن نعيم، عن خادم لإبراهيم بن عبدة النيسابوري أنَّها قالت: كنت واقفة مع إبراهيم على الصفا، فجاء عَللَيُللا حتَّىٰ وقف على إبراهيم، وقبض على كتاب مناسكه، وحدَّثه بأشياء.

عليُّ بن محمّد، عن محمّد بن عليٍّ بن إبراهيم، عن أبي عبد الله بن صالح أنَّه رآه عند الحجر الأسود، والناس يتجاذبون عليه، وهو يقول: «ما بهذا أُمروا».

# الشرح:

قوله: (يتجاذبون عليه): أي يتنازعون للوصول إلى الحجر الأسود ويتدافعون، يدفع بعضهم بعضاً أشدّ دفع.

## الأصل:

عليٌّ، عن أبي عليٍّ أحمد بن إبراهيم بن إدريس، عن أبيه أنَّه قال: رأيته عَاليَّلًا بعد مضيٍّ أبي محمّد حين أيفع، وقبَّلت يديه ورأسه.

#### الشرح:

قوله: (حين أيفع): أيفع الغلام فهو يافع إذا شارف البلوغ ولـمَّا يبلغ، وهو من نوادر الأبنية، وفي (التكملة): غلام يفاع بمعنىٰ يافع، واليفاع واليافع: المرتفع من كلِّ شيء.

<sup>(</sup>١) راجع: شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٢٧).

#### الأصل:

عليُّ، عن أبي عبد الله بن صالح وأحمد بن النضر، عن القنبري - رجل من ولد قنبر الكبير - مولى أبي الحسن الرضا عَالِيَالِا، قال: جرى حديث جعفر بن عليًّ، فذمَّه.

فقلت له: فليس غيره، فهل رأيته؟

فقال: لم أرَه، ولكن رآه غيري.

قلت: ومن رآه؟

قال: قد رآه جعفر مرَّتين، وله حديث.

#### الشرح:

قوله: (من ولد قنبر الكبير): لعلَّ المراد بقنبر الكبير قنبر مولىٰ أمير المؤمنين عَاليَّكُل، والوصف بالكبير للمدح والإيضاح لا للاحتراز، وقوله: (مولىٰ أبي الحسن الرضا عَاليَّكُم) بيان أو بدل لـ (رجل).

قوله: (قال: جرىٰ): فاعل قال وقلت أحمد، وفاعل ذمَّه وضمير له وغيره راجع إلىٰ القنبري، ومفعول ذمَّه راجع إلىٰ جعفر بن عليٍّ وهو المشهور بالكذَّاب، وضمير المفعول في رأيته راجع إلىٰ صاحب الزمان عَلَيْتُكُلْ.

## الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن أبي محمّد الوجناني أنَّه أخبرني عمَّن رآه أنَّه خرج من الدار قبل الحادث بعشرة أيَّام، وهو يقول: «اللَّهُمَّ إنَّك تعلم أنَّها من أحبّ البقاع لو لا الطرد - أو كلام هذا نحوه -».

### الشرح:

قوله: (قبل الحادث): أي قبل وفاة أبيه أبي محمّد الحسن العسكري عَلَلْكُلا، وضمير (أنَّها) راجع إلى البقعة المباركة المعروفة. (٥٥) شرح أُصول الكافي .........

قوله: (أو كلام نحو هذا): صريح في أنَّ الراوي ليس متذكِّر اللفظ بعينه، وأنَّ المروى هو المعنىٰ، فهو حجَّة لمن جوَّز نقل الحديث بالمعنىٰ.

#### الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن عليِّ بن قيس، عن بعض جلاوزة السواد، قال: شاهدت سيهاء آنفاً بشرَّ من رأى وقد كسر باب الدار، فخرج عليه وبيده طبرزين، فقال له: «ما تصنع في داري؟».

فقال سيهاء: إنَّ جعفراً زعم أنَّ أباك مضىٰ ولا ولد له، فإنْ كانت دارك فقد انصر فت عنك، فخرج عن الدار.

قال عليُّ بن قيس: فخرج علينا خادم من خدم الدار، فسألته عن هذا الخبر، فقال لي: من حدَّثك بهذا؟

فقلت له: حدَّثني بعض جلاوزة السواد.

فقال لي: لا يكاد يخفي على الناس شيء.

#### الشرح:

قوله: (عن بعض جلاوزة السواد): السواد بالفتح: قرى المدينة، وعامَّة الناس وأوباشهم، وكلَّ عدد كثير. والجلاوزة: جمع الجلواز بالكسر، وهو الشرطي، والأرذل، والمتابع للشرطي، والعون للسلطان يكون معه بلارزق.

قوله: (شاهدت سيهاء): هو واحد من عبيد جعفر الكذَّاب.

قوله: (فخرج عليه): فاعل خرج صاحب الدار، وهو الصاحب عَالِيُّلا.

# الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن جعفر بن محمّد الكوفي، عن جعفر بن محمّد المكفوف، عن عمرو الأهوازي، قال: أراني أبو محمّد عَالِيّلًا وقال: «هذا صاحبكم».

محمّد بن يحيى، عن الحسن بن عليِّ النيسابوري، عن إبراهيم بن محمّد بن عبد الله بن موسى بن جعفر، عن أبي نصر ظريف الخادم أنَّه رآه.

عليُّ بن محمّد، عن محمّد والحسن [الحسين] ابني عليِّ بن إبراهيم أنَّها حدَّثاه في سنة تسع وسبعين ومائتين، عن محمّد بن عبد الرحمن العبدي، عن ضوء بن عليٍّ العجلي، عن رجل من أهل فارس سيَّاه، أنَّ أبا محمّد أراه إيَّاه.

## الشرح:

قوله: (عن رجل من أهل فارس): لعلَّ هذا الحديث وهذا الرجل مرَّ ذكر هما في الباب السابق تفصيلاً.

## الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن أبي أحمد بن راشد، عن بعض أهل المدائن، قال: كنت حاجًّا مع رفيق لي، فوافينا إلى الموقف، فإذا شابُّ قاعد عليه إزار ورداء وفي رجليه نعل صفراء، قوَّمت الإزار والرداء بهائة وخمسين ديناراً، وليس عليه أثر السفر، فدنا منَّا سائل فرددناه، فدنا من الشابِّ فسأله، فحمل شيئاً من الأرض وناوله، فدعا له السائل واجتهد في الدعاء وأطال، فقام الشابُّ وغاب عناً، فدنونا من السائل فقلنا له: ويحك ما أعطاك؟

فأرانا حصاة ذهب مضرسة، قدَّرناها عشرين مثقالاً، فقلت لصاحبي: مولانا عندنا ونحن لا ندري.

ثمّ ذهبنا في طلبه، فدرنا الموقف كلَّه فلم نقدر عليه، فسألنا كلَّ من كان حوله من أهل مكَّة والمدينة فقالوا: شابُّ علوي، يحبُّ في كلِّ سنة ماشياً.

## باب في النهي عن الاسم(١):

الأصل:

عليٌّ بن محمّد، عمَّن ذكره، عن محمّد بن أحمد العلوي، عن داود بن القاسم

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ١/ ص 7٣٦/ ح ١ – ٤)، شرح أُصول الكافي (ج 7/ ص 777/ ح ١ – ٤).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ..........

الجعفري، قال: سمعت أبا الحسن العسكري عَلَيْكُلْ يقول: «الخلف من بعدي الحسن، فكيف لكم بالخلف من بعد الخلف؟».

فقلت: ولِمَ جعلني الله فداك؟

قال: «إنَّكم لا ترون شخصه، ولا يحلُّ لكم ذكره باسمه».

فقلت: فكيف نذكره؟

فقال: «قولوا: الحجَّة من آل محمّد (صلوات الله عليه وسلامه)».

### الشرح:

قوله: (عليُّ بن محمَّد، عمَّن ذكره، عن محمَّد بن أحمد العلوي): هذا الحديث قد مرَّ سنداً ومتناً في آخر باب الإشارة والنصِّ علىٰ أبي محمَّد عَاليَّكُلُا''.

#### الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن أبي عبد الله الصالحي، قال: سألني أصحابنا بعد مضيًّ أبي محمّد عَالِئًا للهُ أَنْ أَسأل عن الاسم والمكان.

فخرج الجواب: «إنْ دللتهم علىٰ الاسم أذاعوه، وإنْ عرفوا المكان دلُّوا عليه».

# الشرح:

قوله: (عن أبي عبد الله الصالحي): كان وكيلاً للناحية المقدَّسة، يعني الصاحب عَاليَّلاً.

قوله: «إنْ دللتهم على الاسم أذاعوه»: أي أفشوه ولم يكتموه، وصار ذلك سبباً لتسلُّط الأعداء عليهم وإيذائهم. وفيه دلالة على أنَّ حرمة التصريح بالاسم في زمان التقيَّة والخوف.

<sup>(</sup>١) أنظر: شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٢٤/ ح ١٣).

عدَّة من أصحابنا، عن جعفر بن محمِّد، عن ابن فضَّال، عن الريَّان بن الصلت، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عَلَيْكُ يقول - وسُئِلَ عن القائم-، فقال: «لا يُرىٰ جسمه، ولا يُسمَّىٰ اسمه».

### الشرح:

قوله: «لا يُرى جسمه، ولا يُسمَّىٰ اسمه»: الأوَّل إخبار عن غيبته، والثاني نهي في المعنىٰ عن التصريح باسمه، ولعلَّه في بعض الأزمنة لأجل الخوف.

### الأصل:

محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن الحسن بن محبوب، عن ابن رئاب، عن أبي عبد الله عَاليًا لله، قال: «صاحب هذا الأمر لا يُسمّيه باسمه إلّا كافر».

#### الشرح:

قوله: «لا يُسمّيه باسمه إلَّا كافر»: لعلَّ المراد بالكافر هاهنا تارك الأوامر وفاعل النواهي دون منكر الربِّ والمشرك به، وفيه مبالغة في تحريم التصريح باسمه، ولعلَّه مختصُّ بزمان التقيَّة، بدليل ما ذكرناه في مواضع متفرِّقة، ودلالة بعض الأخبار عليه ظاهرة، ويُؤيِّده عدم بقاء التحريم فيه في جميع الأوقات والأزمان، فإذا تطرَّق إليه التخصيص جاز حمله علىٰ ما ذكرناه، فلا يكون دليلاً علىٰ شمول التحريم لزمان الغيبة، وبالجملة المانع مستظهر.

#### باب نادر في حال الغيبة(١):

#### الأصل:

عليُّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن خالد، عمَّن حدَّثه عن المفضَّل بن

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص 777/ - 1 - 7)، شرح أُصول الكافي (ج 7/ - 1 - 7).

عمر ومحمّد بن يحيى، عن عبد الله بن محمّد بن عيسى، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن المفضَّل بن عمر، عن أبي عبد الله علي الله علي الله على الله العباد من الله (جلَّ ذكره) وأرضى ما يكون عنهم إذا افتقدوا حجَّة الله (جلَّ وعزَّ)، ولم يظهر لهم ولم يعلموا مكانه، وهم في ذلك يعلمون أنَّه لم تبطل حجَّة الله (جلَّ ذكره) ولا ميثاقه، فعندها فتوقَّعوا الفرج صباحاً ومساءً، فإنَّ أشد ما يكون غضب الله على أعدائه إذا افتقدوا حجَّته ولم يظهر لهم، وقد علم أنَّ أولياءه لا يرتابون، ولو علم أنَّهم يرتابون ما غيَّب حجَّته عنهم طرفة عين، ولا يكون ذلك إلَّا على رأس شرار الناس».

## الشرح:

قوله: «أقرب ما يكون العباد»: دلَّ علىٰ أنَّ قرب العباد منه تعالىٰ في زمان غيبة الإمام إذا كانوا عارفين بحقِّه أزيد وأكمل، ورضاه تعالىٰ عنهم وإضافة الرحمة عليهم إذا كانوا تابعين له أعظم وأشمل، وذلك ليُتمهم وانتظارهم وتحسُّرهم وأسرهم، وخوفهم علىٰ الأنفس والأموال من تغلُّب الكُفَّار وتسلُّط الأشرار عليهم، ولأنَّ الإيهان بالغيب دلَّ علىٰ ضياء عقولهم ولطف قرائحهم ولينة طبائعهم وصفاء عقيدتهم وكهال هدايتهم، وكلُّ ذلك موجب لزيادة القرب من الحقِّ وكهال رضاه.

وفي طُرُق العامَّة عن ابن مسعود، قال: إنَّ أمر محمّد كان بيِّناً لمن رآه، والذي لا إله غيره ما آمن أحد أفضل من إيهان بغيب، ثمّ تلا قوله تعالىٰ: ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾ [البقرة: ٣](١).

<sup>(</sup>١) في المستدرك (ج ٢/ ص ٢٦): (إنَّ أمر محمّد كان بيِّناً لمن رآه، والذي لا إله غيره ما آمن مؤمن أفضل من إيمان بغيب، ثمّ قرأ: ﴿الم ۞ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ۞ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾ [البقرة: ١ - ٣]. هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يُخرِّجاه).

قال الطيِّبي: معنىٰ هذا الحديث مخرَّج في سُنَن الدارمي عن أبي عبيدة بن الجرَّاح، قال: يا رسول الله، أحد خير منَّا؟ أسلمنا وجاهدنا معك.

قال: «نعم، هم قوم یکونون بعدکم یؤمنون بي ولم $^{(1)}$  يروني $^{(2)}$ .

وأنت خبير بأنَّ هذا الحكم غير مختصِّ بالنبيِّ، بل يجري في الإمام بعده.

قوله: «يعلمون أنَّه لم تبطل حجَّة الله»: أي يعلمون بالبراهين العقليَّة والأحاديث النبويَّة أنَّه لم تبطل حجَّة الله (عزَّ ذكره) في الأرض ولا ميثاقه وعهده في الحجَّة، بل هما باقيان في الخلق ودائهان فيهم ما دامت الدنيا، فلذلك يؤمنون بالإمام وإنْ لم يروه، ويعتقدون بوجوده وإنْ لم يشاهدوه.

قوله: «فتوقّعوا الفرج صباحاً ومساءً»: لوجوب ظهوره في وقت ما لدفع الظلم والجور ونصرة دين الحقّ وأهله، ولكن لـبًا لم نعلم ذلك الوقت بخصوصه، واحتمل كلُّ جزء من أجزاء الزمان أنْ يكون ذلك الوقت لا بدَّ لنا من توقُّع الفرج في جميع الأوقات، وإنَّما ذكر الصباح والمساء لشيوعها في التعارف وإحاطتها بسائر الأوقات.

قوله: «فإنَّ أشدَّ ما يكون»: دليل لتوقُّع الفرج، ولعلَّ وجه ذلك مع أنَّ الظاهر أنْ يكون الغضب عليهم عند ظهور الحجَّة وعدم إيهانهم به أشدَّ وأجدر

<sup>(</sup>١) في المصدر: (لا)، والصحيح ما أثبتناه من المصادر.

<sup>(</sup>۲) أنظر: سُنَن الدارمي (ج ۲/ ص ۳۰۸)، مسند أحمد (ج ٤/ ص ۱۰٦)، مجمع الزوائد (ج ۱۰/ ص ۲٦)، أمالي الطوسي (ص ۳۹۱/ ح ۱۸۵۸)، وليس فيه: (ولم يروني)، بحار الأنوار (ج ۲۲/ ص ۲۰۷/ ح ۷) عن الأمالي، فتح الباري (ج ۷/ ص ٥)، الآحاد والمثاني (ج ٤/ ص ۱۲۸/ ح ۲۱۳)، المفاريد عن رسول الله (ص ۷۰)، مسند أبي يعليٰ (ج ۳/ ص ۱۲۸/ ح ۱۵۹۸)، المعجم الكبير (ج ٤/ ص ۲۲)، كنز العُمَّال (ج ۱۵/ ص ۲۵/ ح ۳۷۸۹)، فيض ح ۱۵۹۸)، المعجم الكبير (ج ١٤/ ص ۲۵)، وفي جميع الروايات أنَّ الراوي عن النبيًّ الله يُدعىٰ بـ القدير (ج ٥/ ص ۶۵٪ ح ۲۵۹۷)، وفي جميع الروايات أنَّ الراوي عن النبيًّ الله يُدعىٰ بـ (أبي جمعة)، وكان أبو عبيدة بن الجرَّاح حاضراً.

ولحقوق النكال بهم أحرى وأظهر، لكون الحجَّة عليهم حينئذ أقوى وأكمل من عدم ظهوره، بسبب سوء صنيعهم واعوجاج طبيعتهم حتَّىٰ حرم المستعدُّون للهداية والقابلون للفهم والدراية عن مشاهدة جماله وملاحظة كاله، فلذلك كان الغضب عليهم حال الغيبة أشد.

قوله: «وقد علم أنَّ أولياءه»: أي أولياء الحجَّة، وهذا دفع لما عسى أنْ يقال من أنَّ إخفاء الحجَّة موجب لإضلال الخلق ورفع اللطف عنهم، ولا يجوز شيء من ذلك، ووجه الدفع ظاهر، وحاصله: أنَّ ذلك إنَّما يلزم لو كان أحد من أوليائه يرتاب فيه بعد الغيبة، وليس كذلك، فلا مفسدة في الغيبة، وإنَّما هي محض المصلحة، وهي حفظ النفس المعصومة أو غيرها.

قوله: «ولا يكون ذلك إلَّا على رأس شرار الناس»: دلَّ على أنَّ ظهوره لا يكون إلَّا عند فشو الشرِّ في الناس وبُعد الخير عنهم. وقد دلَّ على ذلك أيضاً، بل على تعيين الشرور والمفاسد بعض الروايات كها يأتي ذكره في كتاب (الروضة).

## الأصل:

الحسين بن محمد الأشعري، عن معلَّىٰ بن محمد، عن عليِّ بن مرداس، عن صفوان بن يحيىٰ والحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن عبَّار الساباطي، قال: قلت لأبي عبد الله عليتلا: أيّها أفضل: العبادة في السرِّ مع الإمام منكم المستتر في دولة الباطل، أو العبادة في ظهور الحقِّ ودولته مع الإمام منكم الظاهر؟

فقال: «يا عمَّار، الصدقة في السرِّ والله أفضل من الصدقة في العلانية، وكذلك والله عبادتكم في السرِّ مع إمامكم المستتر في دولة الباطل وتخوُّ فكم من عدوِّكم في دولة الباطل وحال الهدنة أفضل ممَّن يعبد الله (عزَّ وجلَّ ذكره) في ظهور الحقِّ مع إمام الحقِّ الظاهر في دولة الحقِّ، وليست العبادة مع الخوف في دولة الباطل مثل العبادة والأمن في دولة الحقِّ.

واعلموا أنَّ من صلَّىٰ منكم اليوم صلاة فريضة في جماعة مستراً بها من عدوِّه في وقتها فأتمَّها، كتب الله له خمسين صلاة فريضة في جماعة، ومن صلَّىٰ منكم صلاة فريضة وحده مستراً بها من عدوِّه في وقتها فأتمَّها، كتب الله على بها له خمساً وعشرين صلاة فريضة وحدانيَّة، ومن صلَّىٰ منكم صلاة نافلة لوقتها فأتمَّها، كتب الله له له في فقتها فأتمَّها، كتب الله له في فقت الله عشر صلوات نوافل، ومن عمل منكم حسنة كتب الله في في الله عشرين حسنة، ويضاعف الله على حسنات المؤمن منكم إذا أحسن أعماله ودان بالتقيَّة علىٰ دينه وإمامه ونفسه، وأمسك من لسانه أضعافاً مضاعفة، إنَّ الله على كريم».

قلت: جُعلت فداك، قد والله رغَّبتني في العمل وحثثتني عليه، ولكن أُحِبُّ أَنْ أعلم كيف صرنا نحن اليوم أفضل أعمالاً من أصحاب الإمام الظاهر منكم في دولة الحقِّ ونحن على دين واحد؟

فقال: "إنّكم سبقتموهم إلى الدخول في دين الله على، وإلى الصلاة والصوم والحجّ وإلى كلّ خير وفقه، وإلى عبادة الله (عزّ ذكره) سرَّا من عدوِّكم مع إمامكم المستتر، مطيعين له، صابرين معه، منتظرين لدولة الحقّ، خائفين على إمامكم وأنفسكم من الملوك الظلمة، تنظرون إلى حقّ إمامكم وحقوقكم في أيدي الظلمة، قد منعوكم ذلك واضطرُّوكم إلى حرث الدنيا وطلب المعاش، مع الصبر على دينكم وعبادتكم وطاعة إمامكم والخوف من عدوِّكم، فبذلك ضاعف الله على لكم الأعمال، فهنيئاً لكم».

قلت: جُعلت فداك، فها ترى إذاً أنْ نكون من أصحاب القائم ويظهر الحقُّ ونحن اليوم في إمامتك وطاعتك أفضل أعهالاً من أصحاب دولة الحقِّ والعدل؟

فقال: «سبحان الله، أمَا تُحِبُّون أنْ يُظهِر اللهُ تبارك وتعالىٰ الحقَّ والعدل في

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

البلاد، ويجمع الله الكلمة، ويُؤلِّف الله بين قلوب مختلفة، ولا يعصون الله رحمًى لا يستخفي أرضه، وتقام حدوده في خلقه، ويردُّ اللهُ الحقَّ إلى أهله فيظهر، حتَّىٰ لا يستخفي بشيء من الحقِّ مخافة أحد من الخلق؟ أمَا والله يا عهار، لا يموت منكم ميِّت علىٰ الحال التي أنتم عليها إلَّا كان أفضل عند الله من كثير من شهداء بدر وأُحُد، فأبشر وا».

#### الشرح:

قوله: (أيّما أفضل العبادة في السرِّ مع الإمام منكم المستر): المراد بالإمام المستر من لا يقدر على إظهار الدِّين كما ينبغي خوفاً من الأعداء والظلمة، سواء كان ظاهراً بين الخلق أو كان غائباً عنهم، فكلُّ إمام إلى زمان ظهور صاحب الزمان فهو مستر بهذا المعنى، والمراد بالإمام الظاهر من قدر على ذلك وكان حكمه جارياً على الخلق، وهو صاحب الزمان بعد ظهوره.

قوله: «الصدقة في السرِّ»: دلَّ علىٰ أنَّ الصدقة مطلقاً في السرِّ أفضل، وبه قال بعض الأصحاب<sup>(۱)</sup>، ووجه ذلك أنَّها أقرب إلىٰ القربة وأبعد عن الرياء والسمعة واحتقار الفقير.

وقيل: هذا لمن لم يُتَّهم بترك الصدقات، وإلَّا فالأفضل أنْ يُعطيها جهراً لدفع التهمة عن نفسه (٢)، وكذا إنْ علم أنَّ للناس به أُسوة في أداء الصدقات (٣). وقيل: هذا في المندوبة، وأمَّا الفريضة فالجهر أفضل (٤).

قوله: «وكذلك والله»: وليس من قبيل إثبات الحكم بالقياس، لأنَّ

<sup>(</sup>١) جواهر الكلام (ج ٢٨/ ص ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) شرائع الإسلام (ج ٢/ ص ٤٥٤)، تبصرة المتعلِّمين (ص ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) تحرير الأحكام (ج ٣/ ص ٣٠٦).

<sup>(</sup>٤) مسالك الأفهام (ج ٥/ ص ٤١٤).

قوله: «وحال الهدنة»: هادنه مهادنةً: صالحه، وتهادنوا: تصالحوا، والهدنة بالضمِّ فالسكون الاسم، وأصلها من هدن إذا سكن، والمراد بها الهدنة الحاصلة للإمام الحقِّ مع أئمَّة الجور وعدم منازعته إيَّاهم لحكمة مقتضية لذلك.

قوله: «أفضل ممَّن يعبد الله»: أي من عبادة من يعبد الله، وإنَّما حذف العبادة لدلالة المقام والكلام عليها، فالمفضَّل والمفضَّل عليه من جنس واحد.

قوله: «وليست العبادة مع الخوف»: أي ليست العبادة مع خوف النفس والمال والعرض في دولة الباطل مثل العبادة والأمن من تلف النفس والمال والعرض في دولة الحقّ، بل الأُولىٰ أجزل ثواباً، وأكمل رتبةً من الثانية، ويتفاوت ذلك بحسب تفاوت درجات الخوف والأمن، وإنّها لم يقل: مثل العبادة مع الأمن كها قال: مثل العبادة مع الخوف، للإشعار بأنّ الفضل باعتبار العبادة في نفسه، علىٰ أنْ يكون كلُّ واحدٍ منها مستقلاً في الاتّصاف به لا باعتبار المجموع من حيث المجموع، فليُتأمّل.

قوله: «من صلَّى منكم اليوم»: أراد باليوم زمانه عَلَيْكُ الذي كان دولة الحقِّ فيه مخفوضة ودولة الباطل فيه مرفوعة.

قوله: «في وقتها فأتمَّها»: الجارُّ متعلِّق بـ (صلَّىٰ)، و(أتمَّها) عطف عليه، والمراد بإتمامها: الإتيان بأركانها وأفعالها وكيفيَّاتها وآدابها وشرائطها، وبالجملة جميع الأُمور المعتبرة في تحقُّقها وصحَّتها كها هي.

قوله: «كتب الله»: إسناد (كتب) إلى (الله) مجاز باعتبار أنَّه آمر له.

قوله: «ومن صلَّىٰ منكم صلاة فريضة وحده...» إلى قوله: «خمساً وعشرين»: كون صلاة المنفرد خمساً وعشرين وصلاة الجماعة خمسين يحتمل أنْ

(٥٥) شرح أُصول الكافي .....

يكون باعتبار أقل الأفراد في الجهاعة وهو الاثنان، ويحتمل أنْ لا يكون بهذا الاعتبار، بل بأعمّ منه ومن الأكثر، والله أعلم.

قوله: «وحدانيَّة»: الوحدانيَّة بالفتح والسكون: المفردة بنفسها، المفارقة عن الجهاعة، منسوبة إلى الوحدة بمعنى الإنفراد بزيادة الألف والنون للمبالغة.

قوله: «لوقتها»: الإتيان باللّام لمجرَّد التفنُّن، فيكون (اللَّام) بمعنى (في)، أو الإتيان بها للإشعار بأنَّ ظرفيَّة الوقت للصلاة لأجل تعلُّق خاصِّ لها به باعتبار الشارع، فكما يصحُّ استعمال (في) للإشعار بالظرفيَّة يصحُّ أيضاً استعمال اللَّام للإشعار بالاختصاص، وإنْ كان استعمال (في) أكثر.

قوله: «ومن عمل منكم حسنة»: أراد بالحسنة ما عدا الصلاة بقرينة المقابلة.

قوله: «ويضاعف الله على الله الله على الله على الله على الله على التضاعف ليست بمتعيَّنة، بل قد يزيد الله تعالى لمن يشاء، وهو عزيز كريم.

قوله: «إذا أحسن أعماله»: المراد بإحسانها الإتيان بها على الوجه المطلوب، تقرُّباً إلى الله تعالى، خالصاً لوجهه، فلو ترك شيئاً من الوجوه المطلوبة أو قصد بها الرياء والسمعة فقد أبطل عمله، فلا يكون له قدر، فضلاً أنْ يترتَّب عليه الزيادة.

قوله: «وأمسك من لسانه»: بأنْ لا يقول شيئاً يوجب وثوب الأعداء على الأولياء، وزيادة (من) لبيان أنَّ المطلوب حينئذ هو الإمساك عن بعض الكلام دون الجميع، وهو الكلام الموجب للضرر في الدِّين والدنيا.

قوله: «أضعافاً مضاعفة»: في (المغرب): إذا قال لفلان: عليَّ دراهم مضاعفة، فعليه ستَّة دراهم، فإنْ قال: أضعافاً مضاعفة، فله عليه ثمانية عشر، لأنَّ أضعاف الثلاثة ثلاثة ثلاث مرَّات، ثمّ أضعفناها مرَّة أُخرى لقوله: مضاعفة، أقول: ثمّ اتَّسع لزيادة غير محصورة في عدد.

قوله: «إنَّ الله ﷺ كريم»: أشار بذلك إلى سبب تلك الزيادة وهو الكرم، لأنَّ الكريم هو الذي يُعطي المستحقَّ من غير نظر إلىٰ قدر ما يستحقُّه.

قوله: (قد والله رغَّبتني): أي قد أُقسم والله رغَّبتني، أو قد رغَّبتني والله رغَّبتني، فحُذِفَ لوجود المفسِّر، أو في الكلام تقديم وتأخير، أي: قد رغَّبتني والله في العمل.

قوله: (ولكن أُحِبُّ أَنْ أعلم): يريد: إنِّي علمت ممَّا ذكرت أَنَّ أعمالنا أفضل من أعمال أصحاب المهدي (صلوات الله عليه) بعد ظهوره وظهور دولة الحقّ، ولكن أُحِبُّ أَنْ أعلم سبب تلك الأفضليَّة، والحال إنَّا وإيَّاهم علىٰ دين واحد، وهذا يقتضى التساوي بيننا وبينهم!

فذكر عَاليَّا من أسباب الأفضليَّة ثمانية أُمور:

الأوَّل: سبقكم إلى الإيهان بالله وبرسوله والدخول في دين الله تعالى والإقرار به.

الثاني: سبقكم إلى العمل بالأحكام، مثل: الصلاة والصوم والحجِّ وغيرها من الخبرات.

الثالث: عبادتكم سرَّا مع الإمام المستتر، وطاعته كذلك خوفاً من الأعداء.

الرابع: صبركم مع الإمام المستتر في الشدائد.

الخامس: انتظاركم لظهور دولة الحقِّ، وهو عبادة.

السادس: خوفكم على إمامكم وأنفسكم من الملوك الظلمة وتغلَّبهم.

السابع: نظركم نظر تأشُف وتحشُّر إلى حقِّ إمامكم، وهو الإمامة والفيء، وحقوقكم التي هي الأموال في أيدي الظلمة الغاصبين الذين منعوكم عن التصرُّف فيها، واضطرُّوكم إلى حرث الدنيا وكسبها وطلب المعاش من وجوه شاقَّة.

الثامن: صبركم مع تلك البلايا والمصائب على دينكم وعبادتكم وطاعة إمامكم والخوف من عدوِّكم قتلاً وأسراً ونهباً وعرضاً، وليس لأصحاب المهدي عُليْئلًا بعد ظهوره شيء من هذه الأُمور، فلذلك ضاعف الله تعالىٰ لكم الأعمال.

قوله: «فهنيئاً لكم»: أي فيكون ما أعطاكم الربُّ من مضاعفة الأعمال هنيئاً لكم، وكلُّ أمر يأتيك من غير تعب فهو هنيء، والهنيء من الطعام ما لا يعقبه الضرر والفساد.

قوله: (فها ترى إذاً أنْ نكون من أصحاب القائم ويظهر الحقُّ ونحن اليوم): (ما) نافية، و(أنْ نكون) مفعول ترى، و(يظهر الحقُّ) عطف على نكون، و(نحن اليوم) إلى آخره جملة حاليَّة، وهي في الحقيقة تعليل للنفي المتقدِّم، يعني: (نمي بينيم ما در خود در اين هنگام كه اعهال ما مضاعف باشد اينكه بوده باشيم ما از اصحاب قائم عَلَيْكُلُ وآنكه ظاهر شود در دست او چرا كه اعهال ما افضل از اعهال اصحاب اوست).

والحاصل: أنَّا لا نتمنَّىٰ أنْ نكون من أصحابه وأنْ يظهر الحقُّ، وهذا القول ليس من باب الاستخفاف وإنكار ظهور الحقّ، بل لأجل طلب الفضل والزيادة، وهو مع ذلك لا يخلو من سوء أدب.

قوله: (فقال: «سبحان الله»): يحتمل التعجُّب والتنزيه، وهو مصدر منصوب بفعل مضمر ومضاف إلى المفعول، أي: أُسبِّحه سبحاناً، يعني أُنزِّهه تنزيهاً عَلَّا لا يليق بجناب قدسه، وربَّما جُوِّز كونه مضافاً إلى الفاعل بمعنىٰ التنزُّه.

قوله: «أمَا تُحِبُّون»: (ما) نافية، و(الهمزة) لإنكار النفي أو للتوبيخ على عدم المحبَّة، والحقُّ خلاف الباطل، وهو القوانين النبويَّة والنواميس الإلهيَّة،

والعدل خلاف الظلم والجور، والله سبحانه يُظهِرهما() في البلاد بظهور صاحب الأمر عَلَيْتُلا بالسيف، بعدما كانت البلاد مملوَّة بالباطل والجور.

قوله: «ويجمع الله الكلمة»: أي يجمع الله كلمة الخلق، حتَّىٰ لا يكون بينهم اختلاف في الأقوال، أو يجمع الله كلمة الحقِّ بعد تفرُّقها وتكسُّرها بصدمات الباطل.

قوله: «ويُؤلِّف الله بين قلوب مختلفة»: في الأديان والعقائد والأغراض، فيرفع المذاهب عن وجه الأرض، ويُظهِر الدِّين الخالص في الخلق، فيرجعون إلى أمر واحد بلا اختلاف ولا تباغض ولا تحاسد ولا حميَّة، فيقع التآلف والتوافق بينهم.

قوله: «ولا يعصون الله ﷺ في أرضه»: باعتبار المذاهب والعقائد، وإلَّا فقد يقع المعصية عنهم، ويعامل بهم ما يقتضيه الشرع، بدليل قوله: «وتقام حدوده في خلقه».

قوله: «ويردّ اللهُ الحقَّ إلىٰ أهله»: بعدما غصبوه منه، والمراد بالحقِّ هنا الرئاسة والخلافة أو أعمّ منها، وفاعل (يظهر) راجع إلىٰ الحقِّ من الظهور، أو إلىٰ (أهله) منه أو من الإظهار، ومفعوله علىٰ الأخير محذوف.

قوله: «فأبشروا»: الإبشار الفرح والسرور، يقال: أبشر، أي فرح، ومنه: أبشر بخير.

# الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن أبي أُسامة، عن هشام. ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي حمزة، عن أبي إسحاق، قال: حدَّثني الثقة من أصحاب أمير المؤمنين عَاليَّلُا

<sup>(</sup>١) الحقُّ والعدل.

أنّهم سمعوا أمير المؤمنين يقول في خطبة له: «اللّهُمّ وإنّي لأعلم أنّ العلم لا يأرز كلّه، ولا ينقطع موادّه، وأنّك لا ثخلي أرضك من حجّة لك على خلقك، ظاهر ليس بالمطاع أو خائف مغمور، كيلا تبطل حجّتك، ولا يضلُّ أولياؤك بعد إذ هديتهم، بل أين هم وكم؟ أولئك الأقلُّون عدداً، والأعظمون عند الله (جلَّ ذكره) قدراً، المتبّعون لقادة الدِّين، الأثمَّة الهادين، الذين يتأدّبون بآدابهم، وينهجون نهجهم، فعند ذلك يهجم بهم العلم على حقيقة الإيهان، فتستجيب أرواحهم لقادة العلم، ويستلينون من حديثهم ما استوعر على غيرهم، ويأنسون بها استوحش منه المكذّبون، وأباه المسرفون، أولئك أتباع العلماء، صحبوا أهل الدنيا بطاعة الله تبارك وتعالى وأوليائه، ودانوا بالتقيّة عن دينهم والخوف من عدوِّهم، فأرواحهم معلّقة بالمحلِّ الأعلى، فعلماؤهم وأتباعهم خرس صمت في دولة الباطل، منتظرون لدولة الحقّ، وسيحقُّ اللهُ الحقّ بكلماته ويمحق الباطل، ها، طوبى لهم على صبرهم على دينهم في حال هدنتهم، ويا شوقاه إلى رؤيتهم في حال ظهور دولتهم، وسيجمعنا الله وإيّاهم في جنّات عدن ومن رؤيتهم في حال ظهور دولتهم، وسيجمعنا الله وإيّاهم في جنّات عدن ومن ملح من آبائهم وأزواجهم وذرّيّاتهم».

#### الشرح:

قوله: «اللَّهُمَّ وإنِّي لأعلم»: قال الفرَّاء: أصل (اللَّهُمَّ): يا الله آمنًا بالخير، فخُفِّف بالحذف لكثرة الاستعمال، فالواو حينئذٍ للعطف على المفهوم ضمناً، وهو آمنًا بالخير، وقيل: أصله: يا الله، فحذف حرف النداء وعُوِّض عنها الميم المشدَّدة، فالواو حينئذٍ للعطف على جملة (اللَّهُمَّ).

قوله: «أنَّ العلم لا يأرز كلُّه ولا ينقطع موادُّه»: أرز فلان يأرز بالراء ثمّ الزاي المعجمة إذا تضأم وتقبَّض، يعني أنَّ العلوم الدِّينيَّة والمعارف الإلهيَّة والأسرار الربَّانيَّة لا تذهب كلُّها عن الخلق وإلَّا لارتفع التكليف عنهم، ولا

تنقطع موادُّ العلم عنهم بالكلَّيَّة، وهم العلماء الراسخون والحكماء الإلهيُّون، الذين يُظهِرون تلك العلوم على المستعدِّين للقبول والقائلين لفيضانها، وهم علماء الفرقة الناجية (رضوان الله عليهم)، فيبقىٰ فيهم قدراً منها.

قوله: «وأنَّك لا تُخلي أرضك من حجَّة لك على خلقك»: (لا تُخلي) إمَّا من التخلية أو من الإخلاء، والحجَّة هو الإمام، و(ظاهر) صفة له، والمغمور المستور من خوف يعلوه، من غمره الماء أي علاه.

قوله: «كيلا تبطل حجَّتك»: إشارة إلى قوله تعالى: ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وإلى سبب عدم تخلية الأرض منه قال بعض المحقِّقين: إنَّ الإماميَّة عَلَيْهُ وَوا إلى هذا الكلام ليدفعوا ما أورد مخالفوهم عليهم، حيث قالوا: يجب نصب الإمام على الله تعالى، لأنَّه إذا كان لهم رئيس قاهر يمنعهم من المحظورات ويحثُّهم على الواجبات كانوا معه أقرب إلى الطاعة وأبعد عن المعاصى منهم بدونه، واللطف واجب على الله.

فاعترض عليهم مخالفوهم وقالوا: إنَّما يكون منفعةً ولطفاً واجباً إذا كان ظاهراً قاهراً زاجراً عن القبائح، قادراً علىٰ تنفيذ الأحكام، وإعلاء لواء كلمة الإسلام، وهذا ليس بلازم عندكم، فالإمام الذي ادَّعيتم وجوبه ليس بلطف، والذي هو لطف ليس بواجب.

فأجابوا: بأنَّ وجود الإمام لطف سواء تصرَّف أو لم يتصرَّف، على ما نُقِلَ عن أمير المؤمنين عَاليَّكُم من الكلام المذكور، وتصرُّ فه الظاهر لطف آخر.

وتوضيحه على ما ذكره الشيخ بهاء الملَّة والدِّين نقلاً عن القوم: أنَّ الثمرة ليست منحصرة في مشاهدته وأخذ المسائل عنه، بل نفس التصديق بوجوده عَلَيْتُلا، وأنَّه خليفة الله في الأرض أمر مطلوب لذاته، وركن من أركان الإيهان، كتصديق من كان في عصر النبيِّ الله بوجوده عَلَيْتُلا ونبوَّته.

وقد روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنَّ النبيَّ الله ذكر المهدي فقال: «ذلك الذي يفتح الله على يديه مشارق الأرض ومغاربها، يغيب عن أوليائه غيبة لا يثبت فيها إلَّا من امتحن الله قلبه للإيهان».

قال جابر: فقلت: يا رسول الله، هل لشيعته انتفاع به في غيبته؟

فقال هي : «إي والذي بعثني بالحقّ، إنّهم ليستضيئون بنوره، وينتفعون بولايته في غيبته، كانتفاع الناس بالشمس وإنْ علاها السحاب»(١).

ثمّ قال الإماميَّة: إنَّ تشنيعكم علينا مقلوب عليكم، لأَنَّكم تذهبون أنَّ المراد بإمام الزمان في الحديث الذي رويتموه من قوله على الخاصَة أيضاً وإمام زمانه فقد مات ميتة جاهليَّة (٢٠٠٠) وهو منقول من طُرُق الخاصَّة أيضاً صاحب الشوكة من ملوك الدنيا كائناً من كان، عالماً أو جاهلاً، عادلاً أو فاسقاً، فأيُّ ثمرة تترتَّب على معرفة الجاهل الفاسق ليكون من مات ولم يعرفه مات ميتة جاهليَّة؟ ولـيَّا استثمر هذا بعض المخالفين ذهب إلى أنَّ المراد بالإمام في الحديث الكتاب.

وقال الإماميَّة: إنَّ إضافة الإمام إلىٰ زمان ذلك الشخص يُشعِر بتبدُّل الأئمَّة في الأزمنة، والقرآن العزيز لا تبدُّل له بحمد الله على مرِّ الأزمان. وأيضاً فالمراد بمعرفة الكتاب التي إذا لم تكن حاصلة للإنسان مات ميتة جاهليَّة، إنْ

<sup>(</sup>۱) أُنظر: إعلام الورىٰ (ج ۲/ ص ۱۸۲)، قَصص الأنبياء للراوندي (ص ۳۵۸/ ح ٤٦٦)، كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) الأُصول الستَّة عشر (ص ٧٨)، المحاسن (ج ١/ ص ٩٢/ ح ٤٦، وص ١٥٤/ ح ٧٨ و ٨٠)، قرب الإسناد (ص ٣٥١)، الإمامة والتبصرة (ص ٣٣/ باب ١١/ ح ٥٠)، الكافي (ج ١/ ص ٣٧٦/ باب من مات وليس له إمام من أثمَّة الهدى، وج ٢/ ص ٢٠ وما بعدها)، مسند أحمد (ج ٣/ ص ٤٤٦، وج ٤/ ص ٩٦)، شرح النووي على مسلم (ج ١٢/ ص ٢٣٨)، مجمع الزوائد (ج ٥/ ص ٢١٨)، فتح البارى (ج ٣٣/ ص ٥)، مسند أبي داود (ص ٢٥٩).

أُريد بها معرفة ألفاظه والاطِّلاع علىٰ معانيه أشكل الأمر علىٰ كثير من الناس، وإنْ أُريد مجرَّد التصديق بوجوده فلا وجه للتشنيع علينا إذا قلنا بمثله.

قوله: «بل أين هم وكم»: أي كم هم أين هم، إشارة إلى أنّهم مظلومون مستورون مشرَّدون حتَّىٰ لا يُعلَم لغاية طردهم مكانهم، كما هو المعلوم من مشاهدة أحوال المعصومين سيّما في زمن الغيبة. و(كم هم) إشارة إلى قلَّة عددهم، مثل قوله تعالىٰ: ﴿ ثُلَّةُ مِنَ الْأُوَّلِينَ ۞ وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ۞ وَاللهُ مِنَ اللهُ وَلِينَ عَلَى وَقَتٍ وَزَمَانٍ إللهُ وَاحد مِن الأوصياء، بخلاف الزمان السابق، فإنّه يكون في كلِّ وقتٍ وزمانٍ إلَّا واحد من الأوصياء، بخلاف الزمان السابق، فإنّه كان في عهد واحد جماعة من الأنبياء والأوصياء. هذا والظاهر أنَّ الضمير راجع إلىٰ الأولياء بدليل ما بعده، وفيه حينئذٍ شكاية من قلَّة أنصار الإمام حتَّىٰ صار مقهو راً للأعادى مستوراً عن الخلق.

قوله: «أُولئك الأقلُّون عدداً، والأعظمون عند الله (جلَّ ذكره) قدراً»: (أُولئك) إشارة إلى الأولياء، وقلَّتهم ظاهرة، فإنَّهم بمنزلة شعرة بيضاء في فرس أسود، وكذا عظمة قدرهم ومنزلتهم، إذ هم عباد الله (جلَّ ذكره)، ومنقادون له في الأوامر والنواهي، وحافظون لدينه، ولهم درجة الهداية والشفاعة، وقد نُقِلَ عنه في الأوامر والنواهي الختمع الخلق على الصراط قيل للعالم: قم هاهنا فاشفع عنه في أنَّه قال: «إذا اجتمع الخلق على الصراط قيل للعالم: قم هاهنا فاشفع لمن أحببت، فإنَّك لا تشفع لأحد إلَّا شُفِّعت [فقام] مقام الأنبياء»(١٠)، والأخبار الواردة في رفعة شأنهم كثيرة.

<sup>(</sup>۱) روي عنه الله الله أنَّه قال: «إذا اجتمع العالم والعابد على الصراط قيل للعابد: أدخل الجنَّة، وتنعّم بعبادتك، وقيل للعالم: قف هنا فاشفع لمن أحببت، فإنَّك لا تشفع لأحد إلّا شُفّعت، فقام مقام الأنبياء». الجامع الصغير (ج ۱/ ص ۷۷/ ح ۳۵۲)، وكنز العُمَّال (ج ۱۰/ ص ۱۳۲/ ح ۲۸۸۸) و حدم ۲۸۸۸)، وفيه: (على الصراط)، فيض القدير (ج ۱/ ص ۲۱۳/ ح ۳۵۲).

قوله: «المتبعون لقادة الدِّين الأئمَّة الهادين»: (الأئمَّة) بدل أو بيان للقادة، ولعلَّ المراد بالمتابعة لهم المتابعة في معرفة أصل الدِّين، وهو جميع ما جاء به النبيُّ الذِّين، إذ هم القادة والهداة إليه، وبالمتأدِّب بآدابهم المتخلِّق بأخلاقهم الفاضلة حتَّىٰ يحصل بذلك المناسبة الروحانيَّة، وبسلوك طريقهم العمل بكلِّ ما عملوه وترك كلِّ ما تركوه، ويحتمل أنْ يراد بالتأدُّب التخلُّق بمثل أخلاقهم والعمل بمثل أعمالهم، وبنهج منهجهم إبانة طريقتهم وإيضاحها بالتعليم والإرشاد.

قوله: «وينهجون نهجهم»: النهج والمنهج الطريق الواضح، يقال: نهجت الطريق أي سلكته، ويقال أيضاً: نهجت الطريق أي أبنته وأوضحته، ويجوز إرادة كلا المعنيين هنا كها أشرنا إليه.

قوله: «فعند ذلك يهجم بهم العلم على حقيقة الإيهان»: وذلك إشارة إلى الاتّباع لقادة الدّين وما بعده. والهجوم على القوم الدخول عليهم بغتة، والباء في (بهم) للتعدية، (والعلم) فاعل (يهجم)، والمراد به العلم اللدنّي الفائض، و(على) متعلّق بـ (يهجم)، والحقيقة الشيء الذي له ثبات ووجود في نفس الأمر، كقوله و الكلّ حقّ حقيقة، فها حقيقة إيهانك؟»(١)، أي ما الذي يُنبئ عن كون ما تدّعيه حقّاً؟ ولها معانِ أُخَر، وإضافتها إلى الإيهان لأدنى ملابسة باعتبار

<sup>(</sup>۱) عن أنس قال: إنَّ رسول الله ﴿ دخل المسجد والحارث بن مالك نائم، فحرَّكه برجله، قال: «ليف «ارفع رأسك»، فرفع رأسه، فقال: بأبي أنت وأُمِّي يا رسول الله، فقال النبيُّ ﴿ : «كيف أصبحت يا حارث بن مالك؟ »، قال: أصبحت يا رسول الله مؤمناً حقَّا، قال: «إنَّ لكلِّ حقِّ حقيقة، فيا حقيقة ما تقول؟ »، قال: عزفت عن الدنيا، وأظمأت نهاري، وأسهرت ليلي، وكأنِّ أنظر إلى عرش ربِّي، فكأنِّي أنظر إلى أهل الجنَّة فيها يتزاورون وإلى أهل النار يتعاوون، فقال النبيُّ ﴿ : «أنت امرؤ نوَّر الله قلبه، عرفت فالزم». أنظر: كنز العُيَّال (ص ٣٥٣/ ح ٣٦٩٨)، وانظر: منتخب مسند عبد الحميد (ص ١٦٥).

أنَّ الإيهان الكامل مقتضٍ لحصولها للمؤمن، والمعنى أنَّ ذلك الاتباع إلى آخره يدخلهم العلم اللدني، ويطلعهم على حقائق الإيهان الكامل الذي يقتضي حصولها وهي حقائق الأشياء، ويكشف لهم حُجُبها حتَّى يعرفوها بعين اليقين على ما هي عليه في نفس الأمر، وهذه هي الحكمة التي أشار إليها (جلَّ شأنه) بقوله: ﴿وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً》 [البقرة: ٢٦٩]. ويحتمل أنْ يُجعَل (الباء) بمعنى (على)، والجار بعد العلم متعلِّقاً به، يعني يدخل عليهم العلم على حقائق الإيهان. ويحتمل أيضاً أنْ يُراد بحقيقة الإيهان أركانه، وهي العقائد الصالحة والأعمال الفاضلة، والله أعلم.

قوله: «فتستجيب أرواحهم لقادة العلم»: واستجابتها لهم لأجل مناسبة وارتباط بينها وبين أرواحهم المقدَّسة في أصل الصفاء والنوريَّة والبهاء والاتِّصاف بالعلوم، إلَّا أنَّها لـهَا رأت العلوم والصفاء في أرواحهم أشد وأقوى، وشاهدت النوريَّة والبهاء في ذواتهم أكمل وأبهى، أقبلت إليهم بالرضا والتسليم، واعترفت لهم بالفضل والتعليم.

قوله: «ويستلينون من حديثهم ما استوعر على غيرهم»: استوعر بمعنى وعر، كاستقرَّ بمعنىٰ قرَّ، والوعر الصعب، أي يستسهلون ويجدون سهلاً ليِّناً من حديثهم ما صعب على غيرهم من المخالفين والموافقين، الذين لم تتنعَّم عقولهم بنعمة العلم والكمال، وذلك لفقدهم المناسبة والارتباط المذكورين، وما لم يتحقَّق المناسبة والارتباط بين المعلِّم والمتعلِّم المتنع التفهُّم والتفهيم وصعب التعلُّم والتعليم.

قوله: «ويأنسون بها استوحش منه المكذّبون وأباه المسرفون»: الوحشة: الحمُّ والحزن والفرار، ومنه الوحشي لفراره عن الناس. والمكذّبون هم المخالفون الذين يُكذّبون إمام الحقّ وأهله، والجاهلون مطلقاً، لأنَّ شأنهم التكذيب.

والمسرفون: المترفون المتنعِّمون، لأنَّ شأنهم الإسراف غالباً أو دائماً، لأنَّهم يصرفون أعهارهم في طلب الدنيا وشهواتها دائماً، ولا إسراف أعظم من ذلك. والموصول عبارة عن أُمور الدِّين وفضائل الإمام، وملازمة الصمت، والصبر علىٰ قيام الليل وصيام النهار، ورياضة السهر والجوع، ومراقبة أحوال النفس وأُمور الآخرة، ورفض الشهوات النفسانيَّة، وقطع التعلُّقات الدنيويَّة، ورفع المخاطرات الشيطانيَّة، يعني أنَّ الأولياء المذكورين الموصوفين بها مرَّ يأنسون بهذه الأُمور التي يجزن ويفرُّ منها المكذِّبون ويأباها المسرفون، لأنَّم بأضدادها، وحبُّهم زهرات الدنيا وشهواتها، وكلُّ من أحبَّ شيئاً أبغض ضدَّه.

قوله: «أُولئك أتباع العلماء»: أي أُولئك الموصوفون بالصفات المذكورة هم أتباع العلماء الذين هم أئمّة الدِّين وأولاد سيِّد المرسَلين. وتعريف المسند إليه باسم الإشارة للدلالة على أنَّ اتِّصافهم بالخير لأجل الصفات المذكورة، كما قالوا مثل ذلك في قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ [البقرة: ٥].

قوله: «صحبوا أهل الدنيا بطاعة الله تعالىٰ»: (صحبوا) خبر بعد خبر دون العطف. وقوله: «بطاعة الله» حال عن فاعله. والمراد بأهل الدنيا إمَّا المخالفون أو أهلها جميعاً. يعني أُولئك الموصوفون صحبوا أهل الدنيا ورفضوا آدابهم المبتدعة وأطوارهم الشنيعة، متلبِّسين بطاعة الله تبارك وتعالىٰ وطاعة أوليائه، ولا ينقض ذلك شيئاً من وظائف طاعاتهم، لجلوسهم علىٰ بساط الأنس في حضرة القدس، فلا يرون إلَّا جلاله وكماله، ولا يطلبون إلَّا قربه ووصاله.

قوله: «ودانوا بالتقيَّة عن دينهم والخوف من عدوِّهم»: أي أطاعوا ربَّهم وإمامهم بالتقيَّة عن دينهم، وبالخوف من عدوِّهم، أو اتَّبعوهما بالتقيَّة والخوف، أو اتَّخذوا التقيَّة والخوف، لأنَّ (دان) يصلح لهذه المعاني كلِّها كما لا يخفىٰ علىٰ المتصفِّح في اللغة.

قوله: «فأرواحهم معلِّقة بالمحلِّ الأعلىٰ»: أي بالجنَّة العالية ودرجاتها والروضة الباقية ومقاماتها، بل بمقعد صدق عند مليك مقتدر. وفي بعض النُّسَخ: (بالملأ الأعلیٰ)، أي نفضوا عن نفوسهم التعلُّقات الحسّیَّة والوهمیَّة، ودفعوا عن قلوبهم حبَّ زهرات الدنیا الدنیَّة، حتَّیٰ توجَّهت أرواحهم إلیٰ مشاهدة القدسیَّات الروحانیَّة، وملاحظة الفیوضات الربَّانیَّة، فهم بأجسادهم مصاحبون لأهل هذه الدار، وبأرواحهم للملائكة المقرَّبین الأبرار وحسن أُولئك رفیقاً.

قوله: «فعلماؤهم وأتباعهم خرس وصمت»: لا يقدرون على التكلُّم بالحقِّ وإعلاء كلمته، لشدَّة التقيَّة وكمال الخوف.

قوله: «وسيحقُّ اللهُ الحقَّ بكلماته»: أي سيُظهِر الله تعالىٰ دين الحقِّ بالأئمَّة الطاهرين، لأنَّ واحد منهم كلمة الله كعيسىٰ بن مريم عَاليَّكُم، وقد ثبت أنَّهم يرجعون في دولة المهدي عَاليَّكُم وينصرونه. هذا وقال المفسِّرون في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وَيُحِقُ اللهُ الْحُقَّ بِكَلِمَاتِهِ ﴾ [يونس: ٨٦]: إنَّ معناه يُظهِره ويُبيِّنه بأوامره وقضاياه (۱).

قوله: «ها، ها»: (ها) بالقصر للتنبيه، يُنبَّه بها المخاطب على ما يساق إليه من الكلام، وتكريرها للتأكيد والمبالغة فيه، وإنَّما يُنبَّه بها ويُؤكَّد فيها إذا كان مضمون الكلام أمراً عظيماً.

قوله: «طوبي لهم»: (طوبي) اسم الجنَّة، وقيل: اسم شجرة فيها، وأصلها فعلي من الطيب فليًّا ضُمَّت الطاء انقلبت الياء واواً، وعلى التقديرين فهو مبتدأ.

قوله: «ويا شوقاه»: النداء للتعجُّب من كثرته أو لطلب حضوره، والشوق والاشتياق نزاع النفس إلىٰ الشيء وميلها إليه، وهو إنَّما يحصل بعد

<sup>(</sup>١) أنظر: تفسير غريب القرآن (ص ٤١٠)، والتفسير الصافي (ج ٢/ ص ٤١٣).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ............................

تصوُّره وتصوُّر نفعه، ثمّ التصديق بترتُّبه عليه، فإذا انتقشت في النفس هذه الأُمور حصلت لها كيفيَّة أُخرىٰ، أي ميلها ورغبتها إلىٰ ذلك المتصوَّر وهي الشوق، وفي هذا الكلام دلالة بحسب الظاهر علىٰ ثبوت الرجعة.

قوله: «في جنَّات عدن»: العدن: الإقامة، عدن بها أي أقام، ومنه سُمِّيت الجنَّة جنَّة عدن، أي جنَّة إقامة، يقال: عدن بالمكان يعدن عدناً إذا لزمه ولم يبرح منه.

قوله: «ومن صلح»: عطف على (آبائهم)، أو الواو بمعنى مع، ومتبوعيّة ما بعد الواو ليست أمراً كلّيًا، قال القاضي وغيره: والمعنى أنّه يلحق بهم من صلح من أهلهم وإنْ لم يبلغ فضلهم، تبعاً لهم وتعظيماً لشأنهم، وهو دليل علىٰ أنّ الدرجة تعلو بالشفاعة. وفي التقييد بالصلاح دلالة علىٰ أنّ مجرّد الأنساب لا ينفع.

# باب في الغيبة(١):

## الأصل:

محمّد بن يحيى والحسن بن محمّد جميعاً، عن جعفر بن محمّد الكوفي، عن الحسن بن محمّد الصيرفي، عن صالح بن خالد، عن يهان التهار، قال: كنّا عند أبي عبد الله عليه المحمسّك فيها بدينه عبد الله عليه المحلوساً فقال لنا: «إنّ لصاحب هذا الأمر غيبة، المتمسّك فيها بدينه كالخارط للقتاد - ثمّ قال هكذا بيده - فأيّكم يمسك شوك القتاد بيده؟»، ثمّ أطرق مليّا، ثمّ قال: «إنّ لصاحب هذا الأمر غيبة، فليتّقِ الله عبد وليتمسّك بدينه».

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص ٣٣٥ - ٣٤٣/ ح ۱ - ٣١)، شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٤٩ - ٣٧١/ ح ١ - ٣١).

#### الشرح:

قوله: «كالخارط للقتاد»: القتاد: شجر له شوك، وهو القتاد الأعظم، وأمَّا القتاد الأصغر فهي التي ثمرتها نفاخة كنفاخة العشر (١). وخرطه أنْ يمسك أعلاه بيده ويمرَّها إلىٰ أسفله، وهذا مثل يُضرَب لكلِّ أمر مشكل.

قوله: (ثمّ قال هكذا بيده): أي ضرب بها على الخشب وأظهر صورة العمل، ثمّ قال على سبيل الإنكار: (فأيُّكم يُمسِك شوك القتاد بيده ويمرُّها إلى أسفله؟)، وفيه مبالغة على أنَّه لا يصبر على دينه حينئذٍ إلاَّ الصابرون على جميع أنحاء المشاقِّ.

قوله: (ثمّ أطرق مليًّا): أي أرخىٰ عينه ورأسه إلىٰ الأرض زماناً طويلاً كأنَّه متفكِّر في أمر.

قوله: «فليتَّقِ الله»: أمر أوَّلاً باتِّقاء الله تعالىٰ، لأنَّ التمسُّك بدين الحقِّ حينئذٍ لا يمكن بدون التقوىٰ الحاملة للنفس علىٰ الصبر وتحمُّل المشاقِّ وتجرُّع المكاره.

#### الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن الحسن بن عيسىٰ بن محمّد بن عليِّ بن جعفر، عن أبيه، عن جدِّه، عن عليِّ بن جعفر، عن أبيه، عن جدِّه، عن عليِّ بن جعفر، عن أخيه موسىٰ بن جعفر المسلِّ ، قال: «إذا فُقِدَ الخامس من ولد السابع فالله الله في أديانكم لا يزيلكم عنها أحد. يا بَنِيَّ، إنَّه لا بدَّ لصاحب هذا الأمر من غيبة، حتَّىٰ يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به، إنَّم هي محنة من الله على المتحن بها خلقه، لو علم آباؤكم وأجدادكم ديناً أصحُّ من هذا لاتَّعوه».

قال: فقلت: يا سيِّدي، من الخامس من ولد السابع؟

<sup>(</sup>١) كذا في لسان العرب، وفي بعض النُّسَخ: (لُفَّاحة) كرُمَّانة.

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

فقال: «يا بَنيَّ، عقولكم تصغر عن هذا، وأحلامكم تضيق عن حمله، ولكن إنْ تعيشوا فسوف تُدركونه».

#### الشرح:

قوله: «إذا فُقِدَ الخامس من ولد السابع»: السابع موسىٰ بن جعفر المُهُمُّا، والخامس هو الصاحب المنتظر.

قوله: «فالله الله في أديانكم»: (الله) منصوب بفعل مضمر، والتكرير للتأكيد، أي احفظوا الله، أو أطيعوا في طاعتكم أو في أُموركم أو في سُبُلكم وطرائقكم، لأنَّ كلَّ ما جاء به النبيُّ فهو سبيل وطريق إلى الله تعالى، والدِّين يُطلَق على كلِّ واحدٍ كما يُطلَق على المجموع، والمقصود هو الأمر برعاية جانب الله (عزَّ شأنه) فيها وطلب رضاه. ثمّ أكَّده بقوله: «لا يزيلكم عنها أحد» من شياطين الجنِّ والإنس بالخدعة والمكر والوعيد وإلقاء الشُّبُهات وأنواع التدليسات والتلبيسات.

قوله: «يا بَنِيَّ»: بفتح الباء وكسر النون على صيغة الجمع بقرينة قوله: «ولو علم آباؤكم»، وهو خطاب مع أولاده، وليس على صيغة الإفراد خطاباً مع أخيه عليِّ بن جعفر، لإباء السياق، وعدم صحَّته بدون التجوُّز.

قوله: «إنَّما هي محنة»: المحنة بكسر الميم واحدة المِحَن التي يُمتحَن بها الإنسان من بليَّة وشدَّة محنة، وامتحنته أي اختبرته، والاسم المحنة، وقد جرت كلمة الله تعالى على اختبار الناس بأنواع المِحَن والبلايا، ليُميِّز الجيِّد من الردي ويظهر الصابر وغيره، كما قال (جلَّ شأنه): ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجُنَّةَ وَلَمَّا ويظهر الصابر وغيره، كما قال (جلَّ شأنه): ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ الْبَأْساءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَأْتِكُمْ مَشَتْهُمُ الْبَأْساءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللهِ ﴾ [البقرة: ٢١٤]، وقال: ﴿الم ۞ لَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۞ [العنكبوت: ١ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۞ [العنكبوت: ١ و٢]، إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

فإنْ قلت: حقيقة الاختبار طلب الخبر بالشيء ومعرفته لمن لا يكون عارفاً به، والله سبحانه عالم بمضمرات القلوب وخفيًّات الغيوب، فالمطيع في علمه متميّز من العاصي، فها معنىٰ الاختبار في حقِّه؟

قلنا: اختباره تعالىٰ ليس إلَّا ليعلم غيره من خلقه طاعة من يطيع وعصيان من يعصي، ويتميَّز ذلك عنده، فهو من باب الكناية، لأنَّ التميُّز من لوازم الاختبار وعوارضه، فأُطلق الملزوم وأُريد به اللازم، كها هو شأن الكناية. أو قلنا: اختباره تعالىٰ استعارة بتشبيه فعله هذا، ليُثيب المطيع ثواباً جزيلاً، ويُعذِّب العاصي عذاباً وبيلاً، باختبار الإنسان لعبيده ليتميَّز عنده المطيع والعاصي، ليُثيب المطيع ويكرمه، ويُعذِّب العاصي ويهينه، فأُطلق علىٰ فعله تعالىٰ الاختبار مجازاً.

قوله: «ولو عَلِمَ آباؤكم وأجدادكم ديناً أصحُّ من هذا الاتَّبعوه»: دلَّ علىٰ أنَّ هذا الدِّين أصحُّ الأديان، وليس دين أصحُّ منه، وإلَّا الاتَّبعه الصالحون المطهَّرون، الذين شأنهم طلب الأصحّ والأفضل، واتِّباع الأشرف والأكمل. ولعلَّ التفضُّل هنا مجرَّد عن معناه فلا يلزم ثبوت الصحَّة لغير هذا الدِّين، وفيه حثُّ علىٰ التمسُّك به وعدم مفارقته، وتأكيد لما مرَّ من قوله: «لا يزيلكم عنها أحد».

قوله: (قال: فقلت): فاعل الفعلين عليُّ بن جعفر.

قوله: «من ولد السابع»: كأنَّه سأل عن حقيقته وحقيقة صفاته المختصَّة به، لا عن اسمه واسم أبيه، ولذلك أجاب عُلاَيَا للهِ بأنَّ عقولكم قاصرة عن إدراكه على هذا الوجه، لأنَّ حقيقة الإمام وصفاته لا يعلمها إلَّا الله سبحانه كما مرَّ سابقاً(۱).

<sup>(</sup>١) أنظر: شرح أُصول الكافي (ج ٥/ ص ٢٠٩/ شرح الحديث الأوَّل من باب نادر جامع في فضل الإمام وصفاته).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

قوله: «يا بَنِيَّ»: الظاهر أنَّه على صيغة الجمع، وأنَّ عليَّ بن جعفر يدخل في الخطاب على سبيل التغليب.

قوله: «ولكن إنْ تعيشوا فسوف تُدرِكونه»: لا يقال: كيف يُدرِكونه مع فقده؟ لأنّا نقول: معناه: فسوف تُدرِكون زمانه، أو فسوف تُدرِكونه قبل فقده وغيبته. أو نقول: معناه إنْ تعيشوا وتبقوا علىٰ هذا الدِّين فسوف تُدرِكونه بعد الظهور بالرجعة، وفيه بُعد، والله أعلم.

#### الأصل:

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نجران، عن محمّد بن المساور، عن المفضَّل بن عمر، قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْكُلْ يقول: «إيَّاكم والتنويه، أمَا والله ليغيبنَّ إمامكم سنين من دهركم، ولتُمَحَّصُنَّ حتَّىٰ يقال: مات، قُبِلَ، هلك، بأيِّ واد سلك؟ ولتدمعنَّ عليه عيون المؤمنين، ولتُكفَأنَّ كها تُكفَأ السُّفُن في أمواج البحر، فلا ينجو إلَّا من أخذ الله ميثاقه، وكتب في قلبه الإيهان، وأيَّده بروح منه، ولتُرفَعَنَّ اثنتا عشرة راية مشتبهة، لا يُدرىٰ أيُّ من أيًّى.

قال: فبكيت، ثمّ قلت: فكيف نصنع؟

قال: فنظر إلى شمس داخلة في الصفة، فقال: «يا أبا عبد الله، ترى هذه الشمس؟».

قلت: نعم.

فقال: «والله لأمرنا أبين من هذه الشمس».

الشرح:

قوله: «إيَّاكم والتنويه»: لعلَّ المراد تنويه أمره وغيبته وتشهيرها عند المخالفين.

قوله: «ولتُمَحَّصُنَّ»: محصت الذهب بالنار إذا أخلصته ممَّا يشوبه من الغشِّ، والتمحيص بالصاد المهملة: الابتلاء والاختبار، والمقصود: أتَّكم تُختَبرون بغيبته ليتميَّز الخبيث من الطيِّب.

قوله: «حتَّىٰ يقال: مات»: الظاهر أنَّ هذا قول الشيعة المفتونين بطول الغيبة، أو أنَّ ما نزل عليهم من البؤس والقنوط ومشقَّة انتظار الفرج وإصابة البلاء والشدَّة وبُعد رجاء الخلاص منه بظهور المنتظَر، وفيه إشارة إلى ما يقع في آخر الزمان عند قرب ظهور الحجَّة من الهرج والمرج وانتشار الظلم والجور والسبي والنهب والقتل والغارة وارتفاع الشبهة عن الخلق.

قوله: «ولتُكفَأنَّ»: يقال: كفأت الإناء أي كببته وقلبته، فهو مكفوء، وقيل: جاء: أكفأت. والتشبيه من قبيل تشبيه المعقول بالمحسوس لزيادة الإيضاح.

قوله: «فلا ينجو إلَّا من أخذ الله ميثاقه»: فإنَّ من قَبِلَ ولايته وإمامته عند أخذ العهد والميثاق ينجو من أمواج بحار الفتن ويبقى علىٰ دينه ويصبر علىٰ الشدائد بعون الله.

قوله: «وكتب في قلبه الإيمان»: أي أثبته فيه حتَّىٰ صار مستقرَّا لا يزول بالشُّبُهات ونزول النوائب والبليَّات، بخلاف الإيمان المستودَع، فإنَّه كثيراً ما يزول بتوارد الشكوك والتدليسات.

قوله: «وأيَّده بروح منه»: الضمير راجع إلى الله تعالى، والمراد بالروح المَلَك الموكَّل بالقلب. أو نوره، وهو نور إلهي يرى به صور المعقولات الحسنة والقبيحة، فيتَّبع الأُولى ويجتنَّب عن الثانية، فلا تزل قدمه بعد ثبوتها. أو القرآن، فإنَّه روح القلب وحياته، يتميَّز به بين الحقِّ والباطل. أو البصيرة على ما ينفع وما يضرُّ. ويحتمل أنْ يعود الضمير إلى الإيهان، فإنَّه سبب لحياة القلب، ولذلك سهَّاه روحه.

قوله: «ولتر فعَن اثنتا عشرة راية»: هذا من علامات ظهور القائم على الله وعند هذه يقع الفساد في الخلق وانقطاع نظامهم بالكليّة، وتضيق الأمور عليهم. ولعلّ المراد باشتباه تلك الرايات ادّعاء صاحب كلّ واحدٍ أنّه حقٌ وغيره باطل، فيقع الاشتباه فيها ويتحيّر الخلائق في أمر دينهم ودنياهم، حتّى لا يُدرى أيُّ رجل من أيِّ راية، لتبدُّد النظام فيهم وانقطاع عنان الاجتهاع وسلسلة الانضهام عنهم. ويحتمل أنْ يُراد باشتباهها تداخل بعضها على بعض حتَّىٰ لا يُدرىٰ أيُّ راية من أيِّ رجل، والله أعلم.

قوله: (فكيف نصنع): عند ارتفاع تلك الرايات؟ وبمَ نُميِّز بين المحقِّ والمبطل؟

فأجاب عُللِيَكُلِ بأنَّ أمرنا عند ظهور الدولة القاهرة أظهر من الشمس، أو في قلوب المؤمنين، فلا يقع الالتباس بين الحقِّ والباطل، كما لا يقع الالتباس بين النور والظلمة، فالعارفون عارفون بحقِّنا إيهاناً وتصديقاً، والمنكرون منكرون لحقِّنا حسداً وعناداً.

#### الأصل:

عليُّ بن إبراهيم، عن محمّد بن الحسين، عن ابن أبي نجران، عن فضالة بن أيُّوب، عن سدير الصيرفي، قال: سمعت أبا عبد الله عَالِيَا لله عَالِيَا في صاحب هذا الأمر شبهاً من يوسف عَالِيَاللا».

قال: قلت له: كأنَّك تذكر حماته أو غسته؟

قال: فقال لي: «وما تُنكِر من ذلك هذه الأُمَّة أشباه الخنازير، إنَّ إخوة يوسف عَلَيْكُ كانوا أسباطاً أولاد الأنبياء تاجروا يوسف وبايعوه وخاطبوه وهم إخوته وهو أخوهم، فلم يعرفوه حتَّىٰ قال: ﴿ أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا أَخِي ﴾ [يوسف: ٩٠]، فما تُنكِر هذه الأُمَّة الملعونة أنْ يفعل الله ﷺ بحجَّته في وقت من

الأوقات كما فعل بيوسف، إنَّ يوسف عُللِئلًا كان إليه ملك مصر، وكان بينه وبين والده مسيرة ثمانية عشر يوماً، فلو أراد أنْ يعلمه لقدر على ذلك، لقد سار يعقوب عُللِئلًا وولده عند البشارة تسعة أيَّام من بدوهم إلى مصر، فما تُنكِر هذه الأُمَّة أنْ يفعل الله (جلَّ وعزَّ) بحجَّته كما فعل بيوسف، أنْ يمشي في أسواقهم ويطأ بُسُطهم حتَّىٰ يأذن الله في ذلك له، كما أذن ليوسف، ﴿قَالُوا أَإِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ ﴾ [يوسف: ٩٠]».

# الشرح:

قوله: «شبهاً من يوسف عليتك »: الشَّبَه بالتحريك التهاثل والتشابه، وكذا الشِّبْه بالكسر والسكون.

قوله: «وما يُنكِر من ذلك»: أي ما ينبغي إنكار شيء من ذلك المذكور، أو إنكار بعض ذلك، إذ لا استبعاد فيه. ثمّ بيَّن عدم الاستبعاد بقوله: «هذه الأُمَّة أشباه الخنازير» باطناً، وإنْ كانوا في صورة الإنسان ظاهراً، وإخوة يوسف عُللِيُلا مع كونهم أسباط الأنبياء وأولادهم وأقرب إلى الحقيقة الإنسانيَّة منهم ظاهراً وباطناً إذا فعلوا بأخيهم يوسف من صلب أبيهم ما فعلوا حتَّىٰ غاب عن أبيه وسائر عشيرته سنين كثيرة مع تمكُّنه من إظهار وجوده ومكانه ولم يفعله لمصلحة، جاز أنْ تفعل هذه الأُمَّة مع واحد من الأثمَّة مثل فعلهم، بل تحقُّق مثل ذلك الفعل من هذه الأُمَّة أقرب، وصدوره منهم أظهر وأنسب، لعدم الروابط المسفورة والقرابة المذكورة والزواجر المسطورة بينه وبينهم، حتَّىٰ يغيب هو عن أقربائه وعشيرته، ويعتزل عن أوليائه وشيعته ظاهراً، وهو معهم باطناً، حتَّىٰ إنَّه يعرفهم، وقد روي أنَّه بعد ظهوره يقول كثير من الناس: رأيناه كثيراً.

قوله: «إنَّ يوسف كان إليه ملك مصر »: أي كان مصر مفوَّضاً إليه، وكان

(٥٥) شرح أُصول الكافي ..........

حكمه جارياً وأمره ماضياً، مع قرب المسافة بينه وبين أبيه وعشيرته، ولم يُخبِرهم بوجوده ومكانه، مع ما عليهم من الشدائد والمصائب، كها حكىٰ عنه (جلَّ شأنه) في القرآن العزيز، وما كان ذلك إلَّا لمصلحة إلهيَّة وحكمة ربَّانيَّة تعلَّقت بعدم علمهم بحاله، فإذا كان هذا غير منكر في حقِّه فغيبة المنتظر أولىٰ بعدم الإنكار.

#### الأصل:

عليُّ بن إبراهيم، عن الحسن بن موسىٰ الخشَّاب، عن عبد الله بن موسىٰ، عن عبد الله عليَّلاً يقول: «إنَّ عن عبد الله عليَّلاً يقول: «إنَّ للغلام غيبة قبل أنْ يقوم».

قال: قلت: ولِمَ؟

قال: «يخاف - وأومأ بيده إلى بطنه -».

ثمّ قال: «يا زرارة، وهو المنتظَر، وهو الذي يُشَكُّ في ولادته، منهم من يقول: مات أبوه بلا خلف، ومنهم من يقول: حمل، ومنهم من يقول: إنَّه وُلِدَ قبل موت أبيه بسنتين، وهو المنتظر، غير أنَّ الله ﷺ يُحِبُّ أنْ يمتحن الشيعة، فعند ذلك يرتاب المبطلون يا زرارة».

قال: قلت: جُعلت فداك، إنْ أدركت ذلك الزمان أيَّ شيء أعمل؟

قال: «يا زرارة، إذا أدركت هذا الزمان فادع بهذا الدعاء: اللَّهُمَّ عرِّفني نفسك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّفني نفسك لم أعرف نبيَّك، اللَّهُمَّ عرِّفني رسولك، فإنَّك إنْ لم أعرف حجَّتك، اللَّهُمَّ عرِّفني حجَّتك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّفني حجَّتك ظللت عن ديني»، ثمّ قال: «يا زرارة، لا بدَّ من قتل غلام بالمدينة».

قلت: جُعلت فداك، أليس يقتله جيش السفياني؟

قال: «لا، ولكن يقتله جيش آل بني فلان، يجيء حتَّىٰ يدخل المدينة،

٣٢٤ ...... الإمام المهدي الله في مصادر علم الشيعة ج (٣) في مصادر علم الشيعة ج (٣) في المناه في مصادر علم الشيعة المناه و قَع في أخذ الغلام في قتله، فإذا قتله بغياً وعدواناً وظلماً لا يُمهَلون، فعند ذلك توقّع

فياحد العلام فيفتله، فإذا فتله بعيا وعدوانا وطلها لا يمهلون، فعند ذلك توقع الفرج إنْ شاء الله».

### الشرح:

قوله: «حمل»: أي هو حمل عند موت أبيه، كم روي أنَّ السلطان وكَّل القوابل علىٰ نساء الحسن العسكري عَلاَيْتُلا وإمائه بعد موته ليعرفن الحوامل.

قوله: «ومنهم من يقول: إنَّه وُلِدَ قبل موت أبيه بسنتين»: الذي يظهر من تاريخ تولُّده وتاريخ موت أبيه للهُ النَّه وُلِدَ قبل موت أبيه بثلاث سنين وسبعة أشهر إلَّا ثهانية أيَّام.

قوله: «فعند ذلك يرتاب المبطلون، يا زرارة إذا أدركت ذلك الزمان»: المراد بالمبطلين المائلون إلى البطلان والفساد، وهم الذين قلوبهم مريضة، وعقولهم عليلة، وإيانهم مستودَع، وميثاقهم متزلزل، وعقائدهم كبيت نسجته العنكبوت، يخرقها ريح البليَّات، ويُطيِّرها صرصر الشُّبُهات. وفي بعض النُّسَخ المصحَّحة: «فعند ذلك يرتاب المبطلون يا زرارة»، قال: قلت: جُعلت فداك، إنْ أدركت ذلك الزمان أيَّ شيء أعمل؟ قال: «يا زرارة، إذا أدركت ذلك الزمان أيَّ شيء أعمل؟ قال: «يا زرارة، إذا أدركت ذلك الزمان...» إلىٰ آخره.

قوله: «اللَّهُمَّ عرِّ فني نفسك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّ فني نفسك لم أعرف نبيَّك»: سيأتي الدعاء في حال الغيبة عن زرارة، عن أبي عبد الله عَلَيْلا: «اللَّهُمَّ عرِّ فني نفسك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّ فني نفسك لم أعرفك، اللَّهُمَّ عرِّ فني نبيَّك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّ فني حجَّتك تُعرِّ فني نبيَّك لم أعرفه قطُّ، اللَّهُمَّ عرِّ فني حجَّتك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّ فني حجَّتك ضللت عن ديني»(۱)، وهذا أظهر من المذكور. ولا بدَّ في الجمع من القول باختلاف القضيَّة، بأنْ يكون أحدهما مرويًّا في وقت غير وقت الآخر، أو القول باختلاف القضيَّة، بأنْ يكون أحدهما مرويًّا في وقت غير وقت الآخر، أو القول

<sup>(</sup>۱) أنظر: الكافي (ج ۱/ ص 7٤٧/ ح 7٩)، شرح أُصول الكافي (ج <math>7 / 0 ص 7٧).

(٥٥) شرح أُصول الكافي .......٥٥٠

بأنَّ الاختلاف وقع من جهة الراوي. ولعلَّ الوجه في الأوَّل أنَّ معرفة الربِّ إنَّما يتحقَّق بمعرفته على وجه يليق به، وهي معرفته بصفات ذاته وأفعاله، ومن جملتها إرسال النبيِّ، فلو لم يُعرِّف الربُّ نفسه للعبد لم يَعرِف العبد نبيَّه، كما لم يعرف الله، وقس عليه ما يتلوه، وفيه دلالة علىٰ أنَّ المعرفة موهبيَّة، كما دلَّ عليه أيضاً صريح بعض الروايات، وقد أوضحناه سابقاً (۱).

قوله: «فعند ذلك توقَّع الفرج بخروج القائم عَلَلِتُكُلِ»: وقد قيل: إنَّ خروجه بعد قتل النفس الزكيَّة، ولا يكون إلَّا بعد عشر ليال(٢٠).

وروي عن الصادق علينك أنَّه قال: «خمس علامات قبل قيام القائم علينك : الصيحة، والسفياني، والخسف، وقتل النفس الزكيَّة، والياني»(").

وعنه عُلينًا ، قال: «اختلاف بني العبَّاس من المحتوم، والنداء من المحتوم، وخروج القائم من المحتوم».

وقيل: كيف النداء؟

قال: «ينادي منادٍ من السماء أوَّل النهار: ألا إنَّ عليًّا وشيعته هم الفائزون، فينادى منادٍ آخر النهار: ألا إنَّ عثمان وشيعته هم الفائزون»(١٠).

ورویٰ یعقوب السرَّاج، قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْكُلا: متیٰ فرج شیعتکم؟

<sup>(</sup>١) شرح أُصول الكافي (ج٥/ ص٥٠).

<sup>(</sup>٢) في كهال الدِّين: (بين قتل النفس الزكيَّة والظهور الشريف خمسة عشر ليلة). أُنظر: كهال الدِّين (ص ٦٤٩) علامات خروج القائم عليلًا / ح ٢)، الغيبة للطوسي (ص ٣٧٤) ح ٤٤٠)، الإرشاد (ص ٣٧٤).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ٨/ ص ٣١٠/ ح ٤٨٣)، وانظر: كمال الدِّين (ص ٢٥٠/ ح ٧)، الغيبة للنعماني (ص ٢٥٢/ ح ٩، وص ٢٨٩/ ح ٦).

<sup>(</sup>٤) الكافي (ج ٨/ ص ٢٠٩/ ح ٢٥٣، وص ٣١٠/ ح ٤٨٤)، الغيبة للطوسي (ص ٤٥٤/ ح ٤٦١).

### فقلت: ما تراث رسول الله ﴿ يُلَّكُ ؟

قال: «سيف رسول الله على ودرعه وعهامته وبرده وقضيبه ورايته ولامته وسرجه، حتَّىٰ ينزل مكَّة، فيخرج السيف من غمده، ويلبس الدرع، وينشر الراية والبردة والعهامة، ويتناول القضيب بيده، ويستأذن الله في ظهوره، فيطلع على ذلك بعض مواليه، فيأتي الحسني فيُخبِره الخبر، فيبتدر الحسني إلى الخروج، فيثب عليه أهل مكَّة ويقتلونه ويبعثون برأسه إلى الشامي، فيظهر عند ذلك فيثب عليه أهل مكَّة ويقتلونه ويبعثون برأسه إلى الشامي عند ذلك جيشاً إلى المدينة، فيُهلِكهم الله على دونها، ويهرب يومئذ من كان بالمدينة من ولد علي عليكلا إلى مكَّة، فيلحقون بصاحب هذا الأمر، ويقبل صاحب هذا الأمر نحو العراق، ويبعث جيشاً إلى المدينة، فيأمن أهلها ويرجعون إليها»(۱).

# الأصل:

محمّد بن يحيى، عن جعفر بن محمّد، عن إسحاق بن محمّد، عن يحيىٰ بن المثنّى، عن عبد الله عليتلا المثنّى، عن عبد الله بن بكير، عن عبيد بن زرارة، قال: سمعت أبا عبد الله عليتلا يقول: «يفقد الناس إمامهم، يشهد الموسم فيراهم ولا يرونه».

عليُّ بن محمّد، عن عبد الله بن محمّد بن خالد، قال: حدَّثني منذر بن محمّد ابن قابوس، عن منصور بن السندي، عن أبي داود المسترقِّ، عن ثعلبة بن ميمون، عن مالك الجهني، عن الحارث بن المغيرة، عن الأصبغ بن نباتة، قال:

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج  $\Lambda/$  ص 277/ ح 207)، الغيبة للنعماني (ص 277/ ح 27).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

أتيت أمير المؤمنين عَلَيْكُم فوجدته متفكِّراً ينكت في الأرض، فقلت: يا أمير المؤمنين، ما لى أراك متفكِّراً تنكت في الأرض، أرغبة منك فيها؟

فقال: «لا والله، ما رغبت فيها، ولا في الدنيا يوماً قطَّ، ولكنِّي فكَّرت في مولود يكون من ظهر[ي]، الحادي عشر من ولدي، هو المهدي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً، كما مُلِئَت جوراً وظلماً، تكون له غيبة وحيرة، يضلُّ فيها أقوام ويهتدي فيها آخرون».

فقلت: يا أمير المؤمنين، وكم تكون الحيرة والغيبة؟

قال: «ستَّة أيَّام، أو ستَّة أشهر، أو ستُّ سنين».

فقلت: وإنَّ هذا لكائن؟

فقال: «نعم، كما أنَّه مخلوق، وأنَّىٰ لك بهذا الأمريا أصبغ! أُولئك خيار هذه الأُمَّة، مع خيار أبرار هذه العترة».

فقلت: ثمّ ما يكون بعد ذلك؟

فقال عَلَيْتَكَلِّ: «ثمّ يفعل الله ما يشاء، فإنَّ له بداءات وإرادات وغايات».

### الشرح:

قوله: (ينكت في الأرض): النكت: الضرب والأثر اليسير، وهو فعل المهموم المتفكِّر، يقال: نكت في الأرض بالقضيب من باب نصر، إذا أثَّر فيها بطرفه كفعل المتفكِّر المهموم.

قوله: (أرغبة منك فيها): كأنَّه توهَّم أنَّ همَّه وتفكُّره للرغبة في الدنيا، ويبعد حمله علىٰ المزاح.

قوله: «هو المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً»: القسط والعدل متقاربان، وكذا الجور والظلم، فالعطف للتفسير.

والأخبار الدالَّة على خروج المهدي في آخر الزمان من نسل الحسين عَلَيْكُلْ في طُرُق العامَّة والخاصَّة متواترة، لا يُنكِره أحد من الأُمَّة، إلَّا أنَّ العامَّة يقولون: إنَّه سيُولَد، ونحن نقول: إنَّه حيُّ موجود، وبوجوده قامت الساوات والأرضون.

ومن جملة روايات العامَّة ما رواه مسلم (١) عن جابر بن عبد الله، قال: قال رسول الله عليه الله عدداً». وسول الله عليه عنه المال حثياً ولا يعدُّه عدداً».

وعن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله على الل

قال عياض: الحثي الحفن باليد، يعطيه الناس كذلك لكثرته لديه، كما يحثى التراب، لاتّساع المجبى والفتوحات (٣).

وقال القرطبي: قيل: هذا الخليفة هو عمر بن عبد العزيز، ولا يصحُّ، إذ لست فه تلك الصفات.

وذكر الترمذي وأبو داود هذا الخليفة وسمَّياه بالمهدي(١٠).

ومنها: ما رواه الترمذي وأبو داود عنه هي الله الله التقوم الساعة حتى الله العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي»، وقالا: هذا حديث حسن صحيح، وزاد أبو داود: «يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً» (٥٠).

<sup>(</sup>١) في صحيحه (ج ٨/ ص ١٨٥/ أبواب الفتن).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: (يحثو المال حثياً لا يعدُّه...).

<sup>(</sup>٣) أُنظر: شرح صحيح مسلم (ج ١٨/ ص ٣٩).

<sup>(</sup>٤) أُنظر: سُنَن أبي داود (ج ٢/ ص ٣٠٩/ باب ٣١ كتاب المهدي)، سُنَن الترمذي (ج ٣/ ص ٣٤٣/ باب ٤٤ ما جاء في المهدي).

<sup>(</sup>٥) سُنَن الترمذي (ج ٣/ ص ٣٤٣/ ح ٢٣١٣)، وفيه: (لا تذهب الدنيا)، وفي سُنَن أبي داود (ج ٢/ ص ٣١٠/ ح ٤٢٨٣): (لا تذهب أو لا تنقضي الدنيا...)، و(لو لم يبقَ من الدنيا إلَّا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي يملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً).

ومنها: ما روياه من حديث أبي سعيد، قال: خشينا أنْ يكون بعد نبيِّنا حدث، فسألناه، فقال: «يخرج(١) من أُمَّتي المهدي يملك خمساً أو سبعاً أو تسعاً». قال: قلنا: ما ذاك يا رسول الله؟

قال: «سنين»، قال: «يجيء إليه الرجل فيقول: يا مهدي، أعطني (۲)»، قال: «فيحثى له في ثوبه ما استطاع أنْ يحمله»، قال: هذا حديث حسن (۳).

وفي أبي داود: «من أُمَّتي أجلىٰ الجبهة، أقنىٰ الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما مُلِئَت جوراً، يملك سبع سنين (٤٠٠٠).

فهذه أخبار صحيحة مشهورة، تدلَّ على خروج هذا الخليفة الصالح في آخر الزمان، وهو منتظر، ولم يوجد من كملت فيه الصفات التي تضمَّنتها تلك الأحاديث.

كذا نقل عنهم أبو عبد الله الآبي في كتاب (إكمال الإكمال)، وهو من أعاظم علمائهم.

وَمنها: ما رواه في (الجمع بين الصحاح الستَّة) عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله على الله الله عن أبي أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئَت جوراً وظلماً...» الحديث (٥٠).

ومنها: ما رواه الفقيه الشافعي المغازلي في كتاب (المناقب) من عدَّة طُرُق بأسانيدها إلى النبيِّ النبيِّ يتضمَّن البشارة بالمهدي عَالِئلاً وذكر فضائله ودولته (١٠).

<sup>(</sup>١) في سُنَن الترمذي: (إنَّ في أُمَّتي المهدى يخرج يعيش).

<sup>(</sup>٢) في سُنَن الترمذي: (أعطني أعطني).

<sup>(</sup>٣) شُنَن الترمذي (ج ٣/ ص ٣٤٣/ ح ٢٣٣٣)، ولم أعثر عليه في سُنَن أبي داود، ولعلَّه كان موجوداً في النسخة التي كانت عنده ﷺ.

<sup>(</sup>٤) شُنَن أبي داود (ج ٢/ ص ٣١٠/ ح ٤٢٨٥)، وفيه: (المهدي منِّي...).

<sup>(</sup>٥) عنه: العمدة (ص ٤٣٢)، والصراط المستقيم (ج ٢/ ص ٢٤٢).

<sup>(</sup>٦) أُنظر: المناقب (ص ١٠١/ ح ١٤٤).

ومنها: ما ذكره أبو محمّد الحسين بن مسعود الفرَّاء في كتاب (المصابيح) في حديث يرفعه إلى النبيِّ ﴿ أَنَّه يصيب هذه الأُمَّة حتَّىٰ لا يجد الرجل ملجأ يلجأ إليه من الظلم، فيبعث الله تعالى إليهم رجلاً من عترتي فيملأ به الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً... » الحديث (١٠).

ومنها: ما رواه ابن شيرويه الديلمي في كتاب (الفردوس) بإسناده إلى حذيفة بن اليهان، عن النبيِّ أنَّه قال: «المهدي من ولدي وجهه كالقمر الدُّرِّي، اللون لون عربي، والجسم إسرائيلي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كها مُلِئَت جوراً وظلهاً، ويرضىٰ بخلافته أهل السهاوات والأرض والطير في الجوً، يملك عشرين سنة»(۱).

وفي كتاب (الطرائف): كان بعض علماء الشيعة قد صنَّف كتاباً وجدته، ووقفت عليه وقد سمَّاه (كتاب كشف المخفي في مناقب المهدي عَلَيْكُلا) (٣)، وروى فيه مائة وعشرة أحاديث من طُرُق رجال المذاهب الأربعة، فتركت نقلها بأسنادها، وألفاظها كراهة للتطويل، وأذكر أسماء من روى المائة والعشرة أحاديث التي في كتاب (كشف المخفي)، لتعلم مواضعها على التحقيق:

فمنها من (صحيح البخاري) ثلاثة أحاديث، ومنها من (صحيح مسلم) أحد عشر حديثاً، ومنها من (الجمع بين الصحيحين) للحميدي حديثان، ومنها من (الجمع بين الصحاح الستَّة) أحد عشر حديثاً، ومنها من كتاب (فضائل الصحابة) ممَّا خرَّجه الحافظ عبد العزيز المحدِّث من (مسند أحمد بن حنبل) سبعة أحاديث، ومنها من (تفسير الثعلبي) خمسة أحاديث، ومنها من (غريب

<sup>(</sup>١) العمدة (ص ٤٣٥) عنه.

<sup>(</sup>٢) الفردوس (ج ٤/ ص ٢٢١/ ح ٦٦٦٧).

<sup>(</sup>٣) هذا الكتاب للشيخ يحيي بن الحسن بن بطريق صاحب كتاب عمدة عيون صحاح الأخبار.

الحديث) لابن قتيبة الدينوري ستَّة أحاديث، ومنها من كتاب (الفردوس) لابن شيرويه الديلمي أربعة أحاديث، ومنها من كتاب (مسند سيِّدة النساء فاطمة الزهراء عليَّ الدارقطني ستَّة أحاديث، ومنها من كتاب الحافظ أيضاً من مسند أمير المؤمنين عليٍّ بن أبي طالب عليً ثلاثة من كتاب الحافظ أيضاً من مسند أمير المؤمنين عليٍّ بن أبي طالب عليً ثلاثة أحاديث، ومنها من كتاب (المبتدأ) للكسائي حديثان يشملان أيضاً على ذكر خروج السفياني والدجَّال، ومنها من كتاب (المصابيح) لأبي محمّد الحسين بن مسعود الفرَّاء خمسة أحاديث، ومنها من كتاب (الملاحم) لأبي الحسين أحمد بن جعفر بن محمّد بن عبيد الله المناوي أربعة وثلاثون حديثاً، ومنها من كتاب (الرعاية الحافظ محمّد بن عبد الله الحضر مي ثلاثة أحاديث، ومنها من كتاب (الرعاية لأهل الدراية) لأبي الفتح محمّد بن إسهاعيل بن إبراهيم الفرغاني ثلاثة أحاديث، ومنها من كتاب ومنها خبر سطيح رواية الحميدي أيضاً ثلاثة أحاديث، ومنها من كتاب (الاستيعاب) لأبي عمر يوسف بن عبد البرِّ النميري حديثان (۱۰).

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطرائف (ص ١٧٩ و١٨٠).

<sup>(</sup>٢) أُنظر نصَّ كلام ابن عربي في الفتوحات المكّيّة (ج ٣/ ص ٣٢٧/ دار صادر/ بيروت)، ينابيع المودَّة (ج ٣/ ص ٣٣٩) عنه.

قوله: «يضلُّ فيها أقوام ويهتدي آخرون»: المهتدون في غيبته هم المقرُّون به وبوجوده، والضالُّون هم المنكرون لوجوده، والقائلون بأنَّ العصر خالٍ عنه، وإنْ قالوا بأنَّه سيوجد.

قوله: «ستّة أيّام، أو ستّة أشهر، أو ستّ سنين»: لعلّ السائل سأل عن مقدار زمان الغيبة والحيرة معاً، فأجاب عليه بأنّ زمان مجموعها أحد الأزمنة المذكورة، وبعد ذلك ترتفع الحيرة وتبقى الغيبة، والترديد بالنسبة إلى تفاوت مراتب الأشخاص، فقد ترتفع حيرة شخص بعد ستّة أيّام وترتفع حيرة الآخر بعد ستّة أشهر أو ستّ سنين. ويحتمل أنْ يكون المراد أنّ الغيبة والحيرة في ذلك القدر من الزمان أمر محتوم ويجري لله فيها البداء بعد ذلك، ويُؤيّده ظاهر ما سيأتي من قوله: «فإنّ له بداءات»، والترديد للإبهام وقصد عدم تعيينه.

وقال الفاضل الأمين الأسترآبادي على ما نُقِلَ عنه: المراد أنَّ آحاد مدَّة الغيبة هذا القدر، فيكون ظهوره في السابع، ليوافق الأحاديث الدالَّة على أنَّ ظهوره في فرد من السنين، ولـمَّا تجاوز مدَّة الآحاد ومدَّة الآحاد مع العشرات بقيت مدَّة الآحاد مع المئات ومدَّة الآحاد مع الأُلوف، فيمكن أنْ يكون زمان الغيبة ثمانهائة وستَّة أيَّام، أو ثمان مائة وستَّة أشهر، أو ثمانهائة وستَّ سنين، أو ألفاً وستَّ أيَّام، أو ألفاً وستَّ ألفاً وستَّ سنين.

أقول: وعلىٰ هذا لـمَّا مضت في عصرنا ثمانهائة مع الآحاد المذكورة، بقي احتمال تسعمائة منها، والترديد لِمَا مرَّ أخيراً.

قوله: «كما أنَّه مخلوق»: لعلَّ المراد أنَّ غيبته أمر محتوم كما أنَّ خلقه كذلك.

قوله: «وأنَّىٰ لك هذا»، لعلَّ المراد هو الإشارة إلىٰ أنَّه لا يُدرِك عصره، وأنَّ الذين يُدرِكونه ويقرُّون به وبغيبته أفضل الأُمَّة.

قوله: (ثمّ ما يكون بعد ذلك): (ذلك) الإشارة إلى المذكور من الأزمنة، يعنى: هل تُرفَع الغيبة بعده أو لا؟

فأجاب عُلَيْكُم بأنَّ الله تعالىٰ يفعل بعد ذلك ما يشاء، فإنَّ له بداءات، أي تقديرات متجدِّدة في أوقات الزمان، وإرادات حادثة فيها، إنْ شاء أظهره، وإنْ شاء أخفاه بحسب المصالح المعلومة له تعالىٰ. ولتقديراته وإراداته غايات ونهايات، فإنَّ كلَّ وقت تعلَّق التقدير والإرادة بإخفائه أو إظهاره غاية ونهاية لما قبله، وهذا ظاهر الانطباق علىٰ ما ذكرناه ثانياً كما أشرنا إليه، بل علىٰ ما ذكرناه أوَّلاً أيضاً، وأمَّا علىٰ ما ذكره الفاضل المذكور ففيه نوع خفاء، إذ ظهوره بعد الأزمنة المذكورة محتوم به لا يجري فيه البداء، اللَّهُمُّ إلَّا أنْ يكون (ذلك) في قول السائل: (ثمّ ما يكون بعد ذلك) إشارة إلىٰ الغيبة، ويكون السؤال متعلِّقاً بما في زمانها، فليُتأمَّل.

### الأصل:

عليُّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حنان بن سدير، عن معروف بن خرَّبوذ، عن أبي جعفر عَلَيَّلا، قال: "إنَّما نحن كنجوم السماء، كلَّما غاب نجم طلع نجم، حتَّىٰ إذا أشرتم بأصابعكم وملتم بأعناقكم غيَّب الله عنكم نجمكم، فاستوت بنو عبد المطَّلب، فلم يُعرَف أيُّ من أيِّ، فإذا طلع نجمكم فاحمدوا ربَّكم».

# الشرح:

قوله: «إنَّما نحن كنجوم السماء»: شبَّه الإمام بالنجم، وأشار إلى وجه التشبيه بقوله: «كلَّما غاب نجم طلع نجم»، والغرض منه أنَّه لا بدَّ من إمام بعد إمام، وأنَّ الأرض لا تخلو منه، فإذا لم يكن الإمام ظاهراً وجب أنْ يكون محتجباً بحجاب الغيبة، كالنجم المحتجب بالسحاب. ويلزم من هذا التشبيه تشبيه سماء الدّين بسماء الدنيا في لزوم ظهورها بعد ذهاب آخر.

قوله: «حتَّىٰ إذا أشرتم بأصابعكم وملتم بأعناقكم»: في بعض النُّسَخ: (بحواجبكم). الإشارة بالأصابع والميل بالأعناق كنايتان عن الشهرة والزيارة،

وهما من أسباب غيبة الإمام عن شيعته ليحفظ نفسه المعصومة ونفوسهم المحترمة عن شرِّ الأعداء.

قوله: «فاستوت بنو عبد المطَّلب، فلم يُعرَف أيُّ من أيًّ»: لعلَّ المراد أنَّهم قاموا بالرايات ووقع التحارب والاختلاط بينهم حتَّىٰ لا يُعرَف أيُّ رجل من أيِّ راية، أو لا يُعرَف أيُّ راية من أيِّ رجل.

ونُقِلَ عن الفاضل الأسترآبادي أنَّ قوله: فاستوت بنو عبد المطَّلب، إشارة إلى أنَّ كلَّهم بعد الغيبة رعيَّة بلا رئيس، وأنَّ قوله: فلم يُعرَف أيُّ من أيًّ، ناظر إلى الاختلاف المشاهد في هذا الزمان، فإنَّ أهل السُّنَّة والزيديَّة يقولون: هو محمّد ابن عبد الله، ثمّ اختلفوا في أنَّه حسني أو حسيني.

قوله: «فإذا طلع نجمكم فاحمدوا ربَّكم»: المراد بطلوع النجم ظهور صاحب الأمر عَلَيْكُل، وهو من أجلّ نعماء الله تعالىٰ علىٰ عباده، لكونه سبب الخصب والرخاء ورفاهة العيش واستقامة النفوس ورواج الدِّين ورفع الظلم والجور، فيجب الحمد والثناء له تعالىٰ شأنه.

# الأصل:

قلت: ولِمَ؟

قال: «إنَّه يخاف - وأومأ بيده إلى بطنه -» يعنى القتل.

عليُّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيُّوب الخزَّاز، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا عبد الله عليه عليه على يقول: "إنْ بلغكم عن صاحب هذا الأمر غيبة فلا تُنكِروها».

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

الشرح:

قوله: "إنْ بلغكم عن صاحب هذا الأمر غيبة فلا تُنكِروها"، لأنَّ غيبته حقُّ ثابت وأمر محتوم، والمنكر لها القائل بعدم وجوده كالمنكر لإمامة عليًّ عليه الله على الروايات من أنَّه كيف يؤمن بالأوَّل من لا يؤمن بالآخر؟ ولا وجه للإنكار أصلاً، لأنَّ سببه إمَّا استبعاد أنْ يكون الهادي للخلائق غائباً عنهم، وهو باطل لتحقُّق الغيبة لجميع الأنبياء والأوصياء كها دلَّ عليه تصفُّح الأخبار وتتبُّع الآثار، وإمَّا طول الزمان واستبعاد أنْ يكون لأحد هذا العمر الطويل، وهو أيضاً باطل لتحقُّقه في كثير من الخلائق.

وممًّا يناسب ذكره في هذا المقام ما حكاه السيِّد الجليل رضي الدِّين عليُّ بن طاوس وَالِيُّ في بعض كُتُبه، قال: اجتمعت يوماً في بغداد مع بعض فضلائها، فانجرَّ الكلام بيني وبينه إلى ذكر الإمام محمّد بن الحسن المهدي المهلي الميكل وما يدَّعيه الإماميَّة من حياته في هذه المدَّة الطويلة، فشنَّع ذلك الفاضل على من يُصدِّق بوجوده ويعتقد طول عمره إلى هذا الزمان تشنيعاً بليغاً، فقلت له: إنَّك تعلم أنَّه لو حضر اليوم رجل وادَّعيٰ أنَّه يمشي على الماء لاجتمع بمشاهدته أهل البلد كلُّهم، فإذا مشيٰ على الماء وعاينوه وقضوا تعجُّبهم منه ثمّ جاء في اليوم الثاني آخر وقال: أنا أمشي على الماء أيضاً فشاهدوا مشيه عليه، لكان تعجُّبهم أقل من يجتمع للنظر إليه إلاَّ قليل مَن شاهد الأوَّلين، فإذا مشىٰ سقط التعجُّب بالكليَّة، فإذا جاء رابع وقال: أنا أيضاً أمشي على الماء كما مشوا فاجتمع عليه جماعة مَن فإذا جاء رابع وقال: أنا أيضاً أمشي على الماء كما مشوا فاجتمع عليه جماعة مَن فإذا جاء رابع وقال: أنا أيضاً أمشي على الماء كما مشوا فاجتمع عليه جماعة مَن المهدوا الثلاثة الأول ثمّ أخذوا يتعجَّبون منه تعجُّباً زائداً على تعجُّبهم من فإذا والثاني والثالث، لتَعَجَّبَ العقلاء من نقص عقولهم وخاطبوهم بما يكرهون، وهذا بعينه حال المهدي علينكل، فإنَّكم رويتم أنَّ إدريس عاليكل حيُّ يكرهون، وهذا بعينه حال المهدي علينكل، فإنَّكم رويتم أنَّ إدريس عاليكل حيُّ يكرهون، وهذا بعينه حال المهدي عاليكل ، فإنَّكم رويتم أنَّ إدريس عاليكل حيُّ يكرهون، وهذا بعينه حال المهدي عاليكل ، فإنَّكم رويتم أنَّ إدريس عاليكل حيُّ

موجود في السهاء من زمانه إلى الآن، ورويتم أنَّ الخضر عَلَيْكُلّ حيُّ موجود في الأرض حيُّ موجود من زمانه إلى الآن، ورويتم أنَّ عيسىٰ عَلَيْكُلّ حيُّ موجود في السهاء وأنَّه سيعود إلى الأرض إذا ظهر المهدي ويقتدي به، فهذه ثلاثة نفر من البشر قد طالت أعهارهم زيادة على المهدي عَلَيْكُلّ، فكيف لا تتعجَّبون منهم وتتعجَّبون من أنْ يكون من أنْ يكون لرجل من ذريَّة النبيِّ أُسوة بواحد منهم، وتُنكِرون أنْ يكون من الأعهار في جملة آياته هي أنَّ يُعمَّر واحد من ذريَّته زيادة على ما هو المتعارف من الأعهار في هذا الزمان (۱۰)؟! والله الهادي.

# الأصل:

الحسين بن محمّد ومحمّد بن يحيى، عن جعفر بن محمّد، عن الحسن بن معاوية، عن عبد الله بن جبلة، عن إبراهيم بن خلف بن عبّاد الأنهاطي، عن مفضّل بن عمر، قال: كنت عند أبي عبد الله عليه وعنده في البيت أناس، فظننت أنّه إنّها أراد بذلك غيري، فقال: «أمّا والله ليغيبنَّ عنكم صاحب هذا الأمر، وليخملنَّ هذا حتّىٰ يقال: مات، هلك، في أيِّ وادٍ سلك؟ ولتكفأنَّ كها تكفأ السفينة في أمواج البحر، لا ينجو إلّا من أخذ الله ميثاقه، وكتب الإيهان في قلبه وأيّده بروح منه، ولترفعنَّ اثنتا عشرة راية مشتبهة لا يُدرىٰ أيُّ من أيًّ من أيًّ».

قال: فبكيت.

فقال: «ما يبكيك يا أبا عبد الله؟».

فقلت: جُعلت فداك، كيف لا أبكي وأنت تقول: «اثنتا عشرة راية مشتبهة لا يُدريٰ أيُّ من أيُّ»؟!

قال: وفي مجلسه كوة تدخل فيها الشمس، فقال: «أبيِّنة هذه؟».

فقلت: نعم.

(١) أُنظر: كشف المحجَّة لثمرة المهجة (ص٥٥) بتصرُّف.

(٥٥) شرح أُصول الكافي ..................

قال: «أمرنا أبين من هذه الشمس».

### الشرح:

قوله: (إنَّا أراد بذلك غيرى): أي بذلك الخطاب الذي يأتي ذكره.

قوله: «أمَا والله ليغيبنَّ عنكم صاحب هذا الأمر وليخملنَّ»: الخطاب لنوع البشر، أو لصنف منه وهم الشيعة، ويختصُّ بقرينة المقام بمن أدرك عصره عَاليَكِلاً. والخامل: الساقط المنخفض الذي لا ذكر ولا تباعة له.

قوله: «حتَّىٰ يقال: مات، هلك»: استفهام للتعجُّب في عدم ظهوره لكمال الاحتياج إليه في دفع البلايا والفتن ورفع المصائب والمحن.

وقد مرَّ شرح هذا الحديث في الثالث من هذا الباب.

### الأصل:

الحسين بن محمّد، عن جعفر بن محمّد، عن القاسم بن إسهاعيل الأنباري، عن يحيىٰ بن المثنّىٰ، عن عبد الله بن بكير، عن عبيد بن زرارة، عن أبي عبد الله علينلا، قال: «للقائم غيبتان، يشهد في إحداهما المواسم، يرىٰ الناس و لا يرونه».

### الشرح:

قوله: (قال: «للقائم غيبتان»): إحداهما صغرى، وهي سبعون سنة إلّا اثني عشر شهراً وأربعة أيّام، وكان له علينلا فيها سفراء بينه وبين الشيعة، أوّهم أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري، وهو أوّل من نصب أبو محمّد الحسن بن علي العسكري الميناء ثمّ نصّ أبو عمرو الله المساحب على ابنه أبي جعفر محمّد ابن عثمان، ونصّ عليه أيضاً العسكري علينا أله ثمّ نصّ أبو جعفر بأمر الصاحب على ابنه أبي بعفر بأمر الصاحب على الله أبي القاسم الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختي، وقال وعنده وجوه من الشيعة: (هو(۱) القائم مقامي، والسفير بينكم وبين صاحب

<sup>(</sup>١) في الغيبة للطوسي: (هذا أبو القاسم الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختي).

الأمر عليه والوكيل () والثقة والأمين، فارجعوا في أُموركم إليه، وعوِّلوا في مهامِّكم عليه فبذلك أُمرت وقد بلَّغت) ()، ثمّ نصَّ أبو القاسم بن روح بأمر الصاحب عليه على أبي الحسن علي بن محمّد السمري، فلمَّا حضره الموت سُئِلَ أنْ يوصي، فقال: (لله أمر هو بالغه) ()، ومات إليه سنة تسع وعشرين وثلاثهائة، فوقعت الغيبة الكبرى، وهي الغيبة الثانية التي نحن فيها، وقد كتب عليه في فقده الغيبة إلى الشيخ المفيد إليه مكاتيب مذكورة في آخر كتاب (الاحتجاج) للشيخ الطبرسي إليه ().

قوله: «يشهد في إحداهما الموسم»: لعلَّ المراد بإحداهما الكبرى، وبعدم رؤيتهم إيَّاه عدم رؤيتهم على وجه يعرفونه، وإلَّا فقد يقع الرؤية لا علىٰ هذا الوجه، وقد دلَّ عليه الروايات والنقل عن الأكابر.

### الأصل:

عليُّ بن محمّد، عن سهل بن زياد. ومحمّد بن يحيى وغيره، عن أحمد بن محمّد. وعليُّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي حمزة، عن أبي إسحاق السبيعي، عن بعض أصحاب أمير المؤمنين عليك ممّن يُوثَق به، أنَّ أمير المؤمنين عليك تكلّم بهذا الكلام وحُفِظ عنه وخطب به على منبر الكوفة: «اللَّهُمَّ إنَّه لا بدَّ لك من حُجَج في أرضك، حجَّة بعد حجَّة على خلقك، يهدونهم إلى دينك، ويُعلِّمونهم علمك، كيلا يتفرَّق أتباع أوليائك، ظاهر غير مطاع، أو مكتتم يترقَّب، إنْ غاب عن الناس شخصهم في حال هدنتهم فلم

<sup>(</sup>١) في بعض نُسَخ الغيبة للطوسي: (والوكيل له).

 <sup>(</sup>۲) الغيبة للطوسي (ص ۳۷۱/ ح ۳٤۲)، بحار الأنوار (ج ۵۱/ ص ۳۵۵)، خلاصة الأقوال (ص ٤٣٢).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٣٣/ ح ١٢)، الغيبة للطوسي (ص ٣٩٣/ ح ٣٦٢).

<sup>(3)</sup> الاحتجاج (7 / m) س(3)

(٥٥) شرح أُصول الكافي .....

يغب عنهم قديم مثبوت(١) علمهم، وآدابهم في قلوب المؤمنين مثبتة، فهم بها عاملون».

ويقول عليه في هذه الخطبة في موضع آخر: «فيمن هذا؟ ولهذا يأرز العلم إذا لم يوجد له حَمَلَة يحفظونه ويروونه كما سمعوه من العلماء ويصدقون عليهم فيه، اللَّهُمَّ فإنِّ لأعلم أنَّ العلم لا يأرز كلُّه، ولا ينقطع موادُّه، وإنَّك لا تُخلي أرضك من حجَّة لك على خلقك، ظاهر ليس بالمطاع، أو خائف مغمور، كيلا تبطل حجَّتك، ولا يضلَّ أولياؤك بعد إذ هديتهم، بل أين هم؟ وكم هم؟ أولئك الأقلُّون عدداً، الأعظمون عند الله قدراً».

# الشرح:

قوله: (تكلَّم بهذا الكلام وحُفِظَ عنه): المراد (بهذا الكلام) الكلام الآتي، وبالحفظ الحفظ بالكتابة، أو بظهر القلب على الاحتيال.

قوله: «حجَّة بعد حجَّة»: بيان لقوله: «حُجَج»، وتفسير له، ودفع احتمال الاجتماع، وقد مرَّ أنَّه لا يجتمع في الأرض حجَّتان إلَّا وأحدهما صامت (٢٠).

قوله: «يهدونهم إلى دينك»: الجملة حال عن الحُجَج، وكونه استينافاً لبيان سبب الاحتياج إليهم بعيد بالنظر إلى المقام، والمراد بالهداية هنا الدلالة إلى ما يوصل إلى المطلوب، وبالدِّين جميع ما جاء به النبيُّ هُمُّهُ.

قوله: «ظاهر غير مطاع، أو مكتتم يترقَّب»، أي: يترقَّب ظهوره، وهو صاحب الزمان عليت وأمَّا غيره من الأئمَّة فهو مندرج في الأوَّل، لظهورهم بين الخلق وعدم إطاعة الخلق لهم، ولا ينتقض بأمير المؤمنين عليت في أيَّام خلافته، لأنَّه أيضاً لم يكن مطاعاً على وجه الكال، كما دلَّت عليه الأخبار والآثار. و(ظاهر) إمَّا مجرور على أنَّه صفة لحجَّة، أو مرفوع علىٰ أنَّه خبر لمبتدأ محذوف.

<sup>(</sup>١) كذا؛ وفي الكافي ووسائل الشيعة: (مبثوث).

<sup>(</sup>٢) أُنظر: شرح أُصول الكافي (ج ٥/ ص ١٢٢).

قوله: "إنْ غاب عن الناس شخصهم في حال هدنتهم، فلم يغب عنهم قديم مثبوت (۱) علمهم): الهدنة الاسم من المهادنة وهي المصاحبة، والمثبوت من ثبته بمعنىٰ أثبته، وثبت جاء لازماً ومتعدّياً، وإضافة القديم إلىٰ المثبوت والمثبوت إلىٰ العلم من باب إضافة الصفة إلىٰ الموصوف، يعني: إنْ غاب من الخلق شخصهم بالانزواء والاعتزال في حال مصالحتهم مع الأعداء المتغلّبة وعدم اقتدارهم علىٰ الظهور وإجراء الأحكام خوفاً منهم وممّن تابعهم، لم يغب عمّن تابعهم علمهم المثبوت القديمي الذي نقله الرواة الثقاة، وكأنّه عليه أخبر عن أمثال زماننا هذا، فإنَّ علمهم مع غيبتهم شائع بين أصحاب الإيمان أرباب العرفان بنقل السابقين إلىٰ التابعين، وهكذا يُنقَل إلىٰ ما شاء الله.

وإليه يشير ما رواه جابر بن عبد الله الأنصاري أنَّ النبيَّ الله في ذكر المهدي علي الله فقال: «ذلك الذي يفتح الله في على يديه مشارق الأرض ومغاربها، يغيب عن أوليائه غيبة لا يثبت فيها إلَّا من امتحن الله قلبه للإيهان».

قال جابر: فقلت: يا رسول الله، هل لشيعته انتفاع به في غيبته؟

فقال هُوَالِ اللهِ اللهِ والذي بعثني بالحقّ، إنَّهم ليستضيئون بنوره وينتفعون بو لايته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإنْ علاها السحاب»(٢).

أقول: هذا تشبيه المعقول بالمحسوس لزيادة الإيضاح، ولا يخفى ما فيه من الحسن واللطف، إذ كما أنَّ الشمس المستترة بالسحاب تُنوِّر هذا العالم الجسماني وتُربِّيه وتُنمِّيه وتُغذِّيه، كذلك الإمام المستتر بحجاب الغيبة يُنوِّر العالم الروحاني

<sup>(</sup>١) كذا؛ وفي الكافي ووسائل الشيعة: (مبثوث).

<sup>(</sup>۲) كمال الدِّين (ص ۲۰۳)، كفاية الأثر (ص ٥٥)، إعلام الورىٰ (ج ٢/ ص ١٨٢)، قَصص الأنبياء (ص ٣٥٩/ ح ٤٦٦)، كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٣١٤)، ينابيع المودَّة (ج ٣/ ص ٢٣٨/ ح ١١).

ويُربِّيه ويُنمِّيه ويُغذِّيه، وهو (١) قلوب العارفين وعقول المؤمنين، فقلوبهم عارفة بأنوار علومهم، وعقولهم مشرقة بإشراق نورهم، والله الهادي.

قوله: «وآدابهم في قلوب المؤمنين مثبتة»: الظاهر أنَّ (آدابهم) مبتدأ، و(مثبتة) خبره، والجملة حال عن ضمير عنهم، والمراد بالآداب الأخلاق المرضيَّة والأطوار السَّنيَّة، بقرينة مقابلته مع العلم المراد به علم الأحكام النبويَّة والمعارف الإلهيَّة، وإنَّما قلت: الظاهر ذلك، لاحتمال أنْ يكون (آدابهم) عطفاً على علمهم، و(مثبتة) حالاً عنهما، و(في) متعلِّقاً بـ (مثبتة)، وتخصيص قلوب المؤمنين بالذكر لأنَّما القابلة لقبول علمهم وآدابهم دون غيرها.

قوله: «فهم بها عاملون»: تقديم الظرف يفيد الحصر، يعني أنَّهم عاملون بعلوم الأئمَّة على الله المخترعة والآراء المبتدعة، كما هو شأن أهل الخلاف وأرباب الضلال. وفيه أيضاً دلالة على أنَّ العمل بدون العلم ليس بعمل، وهو كذلك، لأنَّ العلم أصل والعمل فرع، ولا يُعقَل وجود الفرع بدون الأصل.

قوله: «فيمن هذا»، في بعض النُّسَخ: (فمن هذا)، وفيه إشارة إلى قلَّة وجوده، وهو الحقُّ الذي لا ريب فيه، لأنَّ المؤمن العالم العامل الخالص عزيز الوجود.

قوله: «وإنِّي لأعلم أنَّ العلم لا يأرز كلُّه»: قد مرَّ شرحه في آخر الباب المتقدِّم (٢).

# الأصل:

عليٌّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن موسىٰ بن القاسم بن معاوية

<sup>(</sup>١) أي العالم الروحاني.

<sup>(</sup>٢) (باب نادر في الغيبة/ شرح الحديث ٣).

٣٤٢ ..... الإمام المهدى ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

البجلي، عن عليِّ بن جعفر، عن أخيه موسىٰ بن جعفر المَهُ الله عَلَّا في قول الله عَلَّا: ﴿ قُلْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴿ اللَّكَ: ٣٠]، قال: ﴿ إِذَا غَابِ عَنكُم إِمامكُم فَمَن يَأْتِيكُم بإمام جديد؟ ».

#### الشرح:

قوله: ﴿ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴿ اللهِ مَاءِ عَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴿ اللهِ عَوْر، أَي غَائِر فِي الأَرض، وُصِفَ بالمصدر مبالغةً. وماء معين: ماء جارٍ في الأَرض. والمعين: فعيل بمعنى فاعل.

قوله: «إذا غاب عنكم إمامكم فمن يأتيكم بإمام جديد؟»: شبّه الإمام الغائب بالماء الغائر في الخفاء عن الخلق مع كثرة النفع وشدَّة احتياجهم إليه، وشبّه الإمام الحاضر الذي يأتي بعد غيبته بالماء المعين الجاري في الأرض في جريانه وسيره فيها ونفعه لأهلها، وفيه على هذا التأويل دلالة على الغيبة، وعلى أنَّ تعيين الإمام ونصبه من عند الله تعالى، وهو الحقُّ كها مرَّ سابقاً (۱).

### الأصل:

عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليِّ بن الحكم، عن أبي أيُّوب الخزَّاز، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْكُ يقول: «إنْ بلغكم عن صاحبكم غيبة فلا تُنكِر وها».

عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليِّ الوشَّاء، عن عليِّ الوشَّاء، الله عَلَيْكُ قال: «لا بدَّ لصاحب هذا الأمر من غيبة، ولا بدَّ له في غيبته من عزلة، ونعم المنزل طيبة، وما بثلاثين من وحشة».

# الشرح:

قوله: «ولا بدَّ له في غيبته من عزلة»: إشارة إلى الغيبة الكبرى، لأنَّه يعتزل فيها

<sup>(</sup>١) أنظر: شرح أُصول الكافي (ج ٥/ ص ٢٣٩).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

الناس جميعاً، وفي بعض النُّسَخ: (ولا له في غيبته من عزلة)، وله وجه أيضاً، لأنَّه بين الناس ويراهم ولا يرونه مع ظهور آثاره عليهم ووصول فوائده إليهم كما مرَّ(۱).

قوله: «ونعم المنزل طيبة»: طيبة بفتح الطاء، وقد يقال: طابة، سمَّىٰ النبيُّ بذلك المدينة من الطيب وهو الطهارة، وقيل: الطيب العيش بها، وقيل: الطيب أرضها، قال الفاضل الأمين الأسترآبادي: يعني أنَّ طيبة وهي المدينة المعروفة منزله عليت ، وكان يستأنس بثلاثين من أوليائه، ويحتمل أنْ يكون هذا حاله في الصغرىٰ.

أقول: وممَّا يُؤيِّد هذا ما مرَّ في باب الإشارة إلى صاحب الزمان (١) عن أبي هاشم الجعفري، قال: قلت لأبي محمّد عَالِئلا: جلالتك تمنعني من مسألتك فتأذن لى أنْ أسألك؟

فقال: «سَلْ».

قلت: يا سيِّدي، هل لك ولد؟

فقال: «نعم».

قلت: فإنْ حدث بك حدث فأين أسأل عنه؟

قال: «بالمدينة» (۳).

وقيل: كان طيبة اسم محلِّ هو منزله عَلَيْئَلاً مع ثلاثين من أصحابه، وهو ليس بمستوحش معهم، وقيل: يحتمل أنْ يكون المراد أنَّه عَلَيْلًا على هيأة من سنَّه ثلاثون سنة أبداً، وما في هذا السنِّ من وحشة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أنظر شرح الحديث (١٣) من هذا الباب.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: شرح أُصول الكافي (ج ٦/ ص ٢٢٦/ ح ٢).

 <sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٣٢٨/ ح ٢)، روضة الواعظين (ص ٢٦٢)، الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٤٨)، الغيبة للطوسي (ص ٢٣٢/ ح ١٩٩)، إعلام الورى (ج ٢/ ص ٢٥١)، كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٢٢١) م ٣٢٥).

وبهذا الإسناد، عن الوشّاء، عن عليّ بن الحسن، عن أبان بن تغلب، قال: قال أبو عبد الله عليّلا: «كيف أنت إذا وقعت البطشة بين المسجدين، فيأرز العلم كما تأرز الحيّة في جحرها، واختلفت الشيعة، وسمَّىٰ بعضهم بعضاً كذّابين، وتفل بعضهم في وجوه بعض؟».

قلت: جُعلت فداك، ما عند ذلك من خير؟ فقال لى: «الخير كلُّه عند ذلك - ثلاثاً -».

#### الشرح:

قوله: «كيف أنت إذا وقعت البطشة بين المسجدين؟»: (كيف) سؤال عن الحال، و(البطشة): الأخذ القوي الشديد، و(المسجدين) مسجد مكّة ومسجد المدينة، والأرز بالراء ثمّ الزاء المعجمة: الاجتماع والانضهام، والعَلَم بالتحريك: الراية، والجُحر بضمِّ الجيم ثمّ سكون الحاء المهملة بيت الضبِّ والحيَّة واليربوع، والتفل شبيه بالبزاق، وهو أقلّ منه، أوَّله البزق، ثمّ التفل، ثمّ النفخ.

ولعلَّ هذا إشارة إلى وقعة الحسني واليهاني والسفياني بين المسجدين، وإلى ظهور الفتن والمحن من تراكم العساكر المختلفة وارتفاع الرايات المشتبهة في عراق العرب، بل في أقطار الأرض كلِّها، ومن الشيعة ابن بغي صاحب برقع (١) ودلالة السفياني وعساكره الملعونة على الشيعة ومنازلهم حتَّىٰ يهربون من صدمتهم إلىٰ قُلَل الجبال والمغارات، وعند ذلك يقولون استبطاءً لخروج

<sup>(</sup>۱) في الغيبة للطوسي (ص ٤٥٠/ ح ٤٥٣)، عن أبي عبد الله عليه الله على الله على السفياني أو لصاحب السفياني قد طرح رحله في رحبتكم بالكوفة...»، إلى أنْ قال: «كأنِّي أنظر إلى صاحب البرقع... رجل منكم يقول بقولكم يلبس البرقع فيحوشكم فيعرفكم ولا تعرفونه، فيغمز بكم رجلاً رجلاً، أمَا إنَّه لا يكون إلَّا ابن بغي».

المهدي عَلَيْتُكُمْ واستبعاداً له: مات، هلك، أيّ وادٍ سلك؟ فإذا بلغت الفتنة إلى هذه المراتب وعمَّت البليَّة والنوائب أظهره الله تعالىٰ بين الركن والمقام، فيقمع الكفرة بسيف الانتقام، ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً، وإليه أشار عَلَيْتُكُمْ في آخر الحديث بقوله: «الخير كلُّه عند ذلك»، وأراد به ظهور المهدي عَلَيْتُكُمْ وما يترتَّب عليه من منافع العباد.

### الأصل:

وبهذا الإسناد، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عيسى، عن ابن بكير، عن زرارة، قال: سمعت أبا عبد الله عليه لله عليه الله عني القتل.

محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن ابن محبوب، عن إسحاق بن عمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن ابن محبوب، عن إسحاق بن عمّار، قال: قال أبو عبد الله على ا

# الشرح:

### الأصل:

محمّد بن يحيى وأحمد بن إدريس، عن الحسن بن عليِّ الكوفي، عن عليِّ بن حسَّان، عن عمِّه عبد الرحمن بن كثير، عن مفضَّل بن عمر، قال: سمعت أبا عبد الله عُللِيَّلًا يقول: «لصاحب هذا الأمر غيبتان: إحداهما يرجع منها إلى أهله، والأُخرىٰ يقال: هلك، في أيِّ وادٍ سلك؟».

قلت: كيف نصنع إذا كان كذلك؟

٣٤٦ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة / ج (٣) قال: «إذا ادَّعاها مدَّع فاسألوه عن أشياء يجيب فيها مثله».

# الشرح:

قوله: (كيف نصنع إذا كان كذلك): يعني إذا خرج رجل وادَّعىٰ أنَّه المهدي الموعود كيف نعرف أنَّه صادق وأنَّه هو؟

قوله: (قال: «إذا ادَّعاها مدَّع فاسألوه عن أشياء يجيب فيها مثله»): يعني إذا ادَّعيٰ الإمامة أحد، فاسألوه عن أشياء من العلوم الدِّينيَّة والمعارف اليقينيَّة التي أنتم منها علىٰ بصيرة ويقين، فإنْ أجاب فيها مثل صاحب الأمر أو مثل ما علمتم فهو الإمام، لأنَّه لا يجيب فيها كذلك إلَّا هو، وهذا طريق من طُرُق معرفته يختصُّ به العلماء الراسخون الذين يُميِّزون بين الحقِّ والباطل، وإليه يشير قول محي الدِّين في كتاب (الفتوحات) في وصف المهدي عَلَيْكُلُ وأصحابه عند خروجه، حيث قال: (إذا ظهر يبايعه العارفون من أهل الحقائق عن شهود وكشف بتعريف إلهي، له رجال إلهيُّون يقيمون دعوته وينصرونه)(۱).

### الأصل:

أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن جعفر بن القاسم، عن محمّد بن الوليد الخزَّاز، عن الوليد بن عقبة، عن الحارث بن زياد، عن شعيب، عن أبي حمزة، قال: دخلت على أبي عبد الله عَلَيْكُل، فقلت له: أنت صاحب هذا الأمر؟

فقال: «لا».

فقلت: فولدك؟

فقال: «لا».

فقلت: فولد ولدك هو؟

قال: «لا».

<sup>(</sup>١) أُنظر: الفتوحات المكّيّة (ج ٣/ ص ٤١٩/ باب ٣٦٦/ ط بولاق/ مصر).

(٥٥) شرح أُصول الكافي ............................

فقلت: فولد ولد ولدك؟

فقال: «لا».

قلت: من هو؟

قال: «الذي يملأها عدلاً كما مُلِئَت ظلماً وجوراً، على فترة من الأئمَّة، كما أنَّ رسول الله على فترة من الرُّسُل».

#### الشرح:

قوله: «الذي يملأها عدلاً»: ذكر عليه آيتين من آيات صاحب الأمر، ولم يوجد فيمن ذُكِرَ شيء منها، إحداهما استيلاؤه على أهل الأرض وإظهار العدل شرقاً وغرباً ورفع الجور أصلاً وفرعاً، وأُخراهما ظهوره بعد فترة من الأئمّة بمعنى عدم وجود إمام ظاهر بينه وبين السابق. والفترة بين الرسولين هي الزمان الذي انقطعت فيه الرسالة، وأصلها الضعف والانكسار.

### الأصل:

عليُّ بن محمد، عن جعفر بن محمد، عن موسىٰ بن جعفر البغدادي، عن وهب بن شاذان، عن الحسن بن أبي الربيع، عن محمد بن إسحاق، عن أُمِّ هانئ، قالت: سألت أبا جعفر محمد بن عليٍّ المَهَا عن قول الله تعالىٰ: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴿ اللَّهُ تَعَالَىٰ: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴿ اللَّهُ ا

# الشرح:

قوله: ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ۞ الْجُوَارِ الْكُنَّسِ ۞ الْجُوَارِ الْكُنَّسِ ﴿ قَالُوا: الْخُنَّسِ جَمع خانس، وهي الكواكب، لأنَّها تغيب بالنهار وتظهر بالليل، وقيل: هي الكواكب الخمسة السيَّارة: زحل والمشتري والمرِّيخ والزهرة وعطارد، يريد به مسيرها

ورجوعها، لقوله: ﴿الْجُوَارِ الْكُنَّسِ ﴿ وَلا يرجع من الكواكب غيرها. والكُنَّس جمع كانس، وهي الكواكب التي تغيب وترجع من كنس الظبي إذا تغيّب واستتر في كناسه، وهو الموضع الذي يأوي إليه. وفسَّره عَلَيْئِلا بإمام يخنس، أي يغيب سنة ستِّين ومائتين، وهي سنة مات أبوه عَلَيْئلا، ثمّ يظهر ويرجع من أُفُق الحقِّ كالشهاب المتوقِّد في الليلة الظلماء، يعرف كلُّ أحدٍ أنَّه الإمام العادل. وإرادة الواحد من الجمع إمَّا للتعظيم، أو لأجل أنَّه داخل فيه ومن آحاده، لأنَّ الأئمَّة عَلَيْ كلّهم موصوفون بهذه الصفة، سيّما على القول بالرجعة.

# الأصل:

عدَّة من أصحابنا، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن الحسن، عن عمر بن يزيد، عن الحسن بن الربيع الهمداني، قال: حدَّ ثنا محمّد بن إسحاق، عن أسيد بن ثعلبة، عن أُمِّ هانئ، قالت: لقيت أبا جعفر محمّد بن عليٍّ المَهُ فسألته عن هذه الآية: ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ۞ الْجُوَارِ الْكُنَّسِ ۞ ، قال: «الْخُنَّس إمام يخنس في زمانه عند انقطاع من علمه عند الناس سنة ستين ومائتين، ثمّ يبدو كالشهاب الواقد في ظلمة الليل، فإنْ أدركتِ ذلك قرَّت عينكِ ».

### الشرح:

قوله: «عند انقطاع من علمه عند الناس»: الظاهر أنَّ (من) للتبعيض وفاعل الانقطاع، وأنَّ العلم بمعنىٰ المصدر وهو الإدراك، وإضافته إلى الضمير إضافة المصدر إلى المفعول، وفيه إشارة إلى أنَّ غيبته وخفاءه عند علم بعض الناس بوجوده دون بعض. ويحتمل أنْ يكون العلم عبارة عن الحاصل بالمصدر وهو الصور الإدراكيَّة، والإضافة لاميَّة، وفيه إشارة إلى أنَّ علومه كلّها لم تنقطع عند الناس، بل المنقطع هو بعضها، ولو لم يذكر لفظة (من) لفُهِمَ على الأوَّل أنَّ أحداً لم يعلم بوجوده، وعلى الثاني أنَّ علمه كلّه منقطع عن الخلق، وليس كذلك.

عليُّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن أيُّوب بن نوح، عن أبي الحسن الثالث عَليَّكِم، قال: «إذا رُفِعَ علمكم من بين أظهركم فتوقَّعوا الفرج من تحت أقدامكم».

#### الشرح:

قوله: «إذا رُفِعَ علمكم من بين أظهركم»: هذا أيضاً من علامات ظهوره عليه الناس في ذلك العصر معزولين عن العلم والعمل، وموصوفين بالجهل والزلل، ولا هم هم إلّا السير في ميدان الضلالة والشقاوة، ولا عزم إلّا السباق في مضهار الغواية والغباوة.

قوله: «فتوقَّعوا الفرج من تحت أقدامكم»: مبالغة في قرب زمان ظهوره حينئذٍ، أو كناية عن ظهوره قبل رجوعهم إلىٰ منازلهم.

### الأصل:

عدَّة من أصحابنا، عن سعد بن عبد الله، عن أيُّوب بن نوح، قال: قلت لأبي الحسن الرضا عَلَيْكِ : إنِّي أرجو أنْ تكون صاحب هذا الأمر، وأنْ يسوقه الله إليك بغير سيف، فقد بويع لك وضُرِبَت الدراهم باسمك.

فقال: «ما منَّا أحد اختلفت إليه الكُتُب، وأُشير إليه بالأصابع، وسُئِلَ عن المسائل، وحُمِلَت إليه الأموال، إلَّا اغتيل أو مات على فراشه، حتَّىٰ يبعث الله لهذا الأمر غلاماً منَّا، خفيُّ الولادة والمنشأ، غير خفيٍّ في نسبه».

#### الشرح:

قوله: «إلَّا اغتيل أو مات على فراشه»: الاغتيال: الخدعة، يقال: قتله غيلةً إذا خدعه فذهب به إلى موضع فقتله، وكلمة (أو) للتنويع، وهو التقسيم لا للشكِّ، لتنزُّه ساحة قدسه عنه، وصدق الشرطيَّة لا يتوقَّف على صدق طرفيها

.٣٥٠ ...... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣) مطلقاً، فلا ينافي هذا ما تقرَّر من أنَّ الأئمَّة عَلَيْكُ كلُّهم مقتولين، بعضهم بالسيف وبعضهم بالسمِّ.

قوله: «خفيُّ الولادة والمنشأ، غير خفيٍّ في نسبه»: المراد بخفاء ولادته خفاؤها عند الأكثر، بدليل علم بعض الخواصِّ بها. وبخفاء منشئه خفاء مكانه الذي ينشأ فيه ويأوي إليه. وبعدم خفاء نسبه، كون نسبه معلوماً للخاصَّة والعامَّة، فإنَّهم أيضاً قائلون بأنَّ المهدي عَلَيْكُلُ من أولاد الحسين بن عليٍّ عَلَيْكُلُ (۱).

### الأصل:

الحسين بن محمّد وغيره، عن جعفر بن محمّد، عن عليٍّ بن العبَّاس بن عامر، عن موسى بن هلال الكندي، عن عبد الله بن عطاء، عن أبي جعفر عليتلا، قال: قلت له: إنَّ شيعتك بالعراق كثيرة، والله ما في أهل بيتك مثلك، فكيف لا تخرج؟

قال: فقال: «يا عبد الله بن عطاء، قد أخذت تفرش أُذُنيك للنوكيٰ، إي والله ما أنا بصاحبكم».

قال: قلت له: فمن صاحبنا؟

قال: «أنظروا من عمي على الناس ولادته، فذاك صاحبكم، إنَّه ليس منَّا أحد يُشار إليه بالإصبع ويُمضَع بالألسن إلَّا مات غيظاً أو رغم أنفه».

<sup>(</sup>١) أنظر: النجم الثاقب للعلَّامة النوري/ ترجمة السيِّد ياسين الموسوي (ج ١/ ص ٣٧٦)، وعدَّ منهم: (محمّد بن طلحة بن محمّد القرشي النصيبي، محمّد بن يوسف الكنجي الشافعي، يوسف ابن قزعلي البغدادي الحنفي، عليّ بن محمّد بن الصبَّاغ المالكي، عبد الله بن أحمد بن الحمد بن الخشَّاب، محيي الدِّين ابن عربي، عبد الوهّاب بن أحمد الشعراني، حسن العراقي، عبد الرحمن بن أحمد الجامي، محمّد بن محمّد المعروف بالخواجة بارسا، عبد الحقِّ الدهلوي، جمال الدِّين الحسيني، عبد الرحمن الصوفي، عليّ أكبر بن أسد الله المودودي، أحمد بن محمّد بن هاشم البلاذري...).

قوله: (ما في أهل بيتك مثلك): أي في العلم والعمل والصلاح والشهرة، والمراد بأهل البيت أولاد فاطمة المنافعة وإرادة من انتسب إلى قريش بعيدة.

قوله: «قد أخذت تفرش أُذُنيك للنوكيٰ»: (أخذت) من أفعال المقاربة بمعنى شرعت، و(تفرش) خبره، والنوكيٰ بفتح النون والكاف جمع أنوك وهو الأحمق، ويُجمَع أيضاً بالنوك وبالضمِّ علىٰ القياس، يقال: رجل أنوك وقوم نوكيٰ ونوك، وهذا مثل يُضرَب لمن يسمع كلام كلِّ أحدٍ وإنْ كان أحمقاً لا يعقل شيئاً.

قوله: «من عمي على الناس ولادته»: عمي عليه الأمر إذا التبس، ومنه قوله تعالى: ﴿فَعَمِيَتْ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَئِذٍ ﴾ [القَصص: ٦٦].

قوله: «ويُمضَغ بالألسن»: المضغ باللسان كناية عن تناوله وذكره بالخير والشرِّ.

قوله: «أو رغم أنفه»: رغم الأنف كناية عن الذلِّ، ولعلَّ المراد به هنا القتل، ووجه الترديد ما مرَّ، ويحتمل أنْ يكون من الراوي.

### الأصل:

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليه الله عليه على الماء ولا بيعة».

### الشرح:

قوله: «وليس لأحد في عنقه عهد ولا عقد ولا بيعة»: هذه الأُمور الثلاثة متقاربة. ويمكن أنْ يراد بالعهد الميثاق والملاقاة والصحبة، يقول: عهدته إذا لقيته وعرفته، أو الوصيَّة تقول: عهد إليه إذا أوصاه. وبالعقد عقد الصلح والمهادنة. وبالبيعة الإقرار للغير بالخلافة مع التماسح بالأيدي على الوجه

المعروف، كأنَّ كلَّ واحدٍ منها باع ما عنده من صاحبه وأعطاه خالصة نفسه وطاعته ودخيلة أمره. وكأنَّ فيه إشارة إلى سبب من أسباب غيبته ومصلحة من مصالحها، لأنَّه عَلَيْتُلًا لو كان ظاهراً إلى أوان ظهور دولته لكان في عنقه لا محالة عهد أو عقد أو بيعة لسلاطين الجور، فكان عند خروجه بالسيف ناقضاً لذلك العهد، ونقض العهد قبيح لا يليق بجنابه.

#### الأصل:

محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن الحسن بن عليًّ العطَّار، عن جعفر بن محمّد، عن منصور، عمَّن ذكره، عن أبي عبد الله عَلَلْئَلا، قال: قلت: إذا أصبحت وأمسيت لا أرى إماماً أئتمُّ به ما أصنع؟

قال: «فأحبّ من كنت تُحِبُّ، وأبغض من كنت تبغض، حتَّىٰ يُظهِره الله ﷺ. الشرح:

قوله: «فأحبّ من كنت تُحِبُّ»: يعني أنَّك تعلم أنَّ الأرض لا تخلو من إمام من أهل بيت نبيِّك، فأحبّه وإنْ لم تعرفه بخصوصه وشخصه، فإنَّ ذلك يكفيك حتَّىٰ يُظهره الله عَلَىٰ، فإذا أظهره أطعه واتَّبعه واعرفه بشخصه.

### الأصل:

قلت: ولِمَ؟

قال: «يخاف - وأومأ بيده إلى بطنه -، وهو المنتظَر، وهو الذي يشكُّ الناس في ولادته، فمنهم من يقول: حمل، ومنهم من يقول: مات أبوه ولم يخلف، ومنهم من يقول: وُلِدَ قبل موت أبيه بسنتين».

(٥٥) شرح أُصول الكافي ......

قال زرارة: فقلت: وما تأمرني لو أدركت ذلك الزمان؟

قال: «أُدع الله بهذا الدعاء: اللَّهُمَّ عرِّفني نفسك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّفني نفسك لم أعرفك، اللَّهُمَّ عرِّفني نبيَّك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّفني نبيَّك لم أعرفه قطُّ، اللَّهُمَّ عرِّفني حجَّتك، فإنَّك إنْ لم تُعرِّفني حجَّتك ضللت عن ديني».

قال أحمد بن الهلال: سمعت هذا الحديث منذ ستٍّ و خمسين سنة.

أبو عليِّ الأشعري، عن محمّد [بن] حسَّان، عن محمّد بن عليٍّ، عن عبد الله البن القاسم، عن المفضَّل بن عمر، عن أبي عبد الله عَللَيْل في قول الله عَلاَ: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ۞ [المَدَّرُ: ٨]، قال: ﴿إنَّ منَّا إماماً مظفَّراً مستتراً، فإذا أراد الله (عزَّ ذكره) إظهار أمره نكت في قبله نكتة فظهر فقام بأمر الله تبارك وتعالىٰ ».

#### الشرح:

قوله: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ۞ ﴾: أي فإذا نُفِخَ في الصور وصُوِّت فيه، والناقور فاعول من النقر بمعنى التصويت، والنفخ وهو ما يُنفَخ ويُصوَّت فيه مثل القرن وغيره، وقد شبَّه عَلَيْلًا به قلب المنتظَر، ففي الكلام مكنيَّة وتخييليَّة.

### الأصل:

محمّد بن يحيى، عن جعفر بن محمّد، عن أحمد بن الحسين، عن محمّد بن عبد الله عبد الله، عن محمّد بن الفرج، قال: كتب إليَّ أبو جعفر عليَّك: «إذا غضب الله تبارك وتعالىٰ علىٰ خلقه نحَّانا عن جوارهم».

### الشرح:

قوله: «إذا غضب الله»: أي إذا غضب الله تبارك وتعالى على خلقه وسلب رحمته وفيضه عنهم، لسوء استعدادهم وقبح صنيعهم وكمال عتوِّهم، نحَّانا عن جوارهم بالغيبة عنهم، وكذلك جرى قضاء الله (جلَّ شأنه) في قوم أراد أنْ يصيبهم بعذاب أو يؤاخذهم بعقوبة أو يوردهم في بليَّة، فإنَّه يُخرج من بينهم

٣٥٤ ..... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

العلماء والصلحاء إمَّا بالموت أو بالغيبة، ثمّ يفعل بهم ما يشاء، كما يشهد به التتبُّع بأحوال الماضين، ويرشد إليه قوله تعالى خطاباً لسيِّد المرسَلين: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣](١).

\* \* \*

(١) قوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَدِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ﴾ [الأنفال: ٣٣]، ولعلَّ قائلاً يقول: كانت واقعة الحَرَّة على أهل المدينة وزين العابدين عَالِئلًا كان فيهم!

قلنا: هذا من التمسُّك بالعامِّ والمطلق وظاهر الألفاظ في غير الأحكام العمليَّة، ومعلوم أنَّها ليست بحجَّة، لأنَّ عمدة الاعتباد في حجّيَّة الظواهر قبح تأخير البيان عن وقت الحاجة، ولا حاجة إلى العلم بالتفاصيل في غير العمل، وعلىٰ هذا فيمكن أنْ يكون هذا الكلام ناظراً إلىٰ بعض الأوقات والأزمنة، أو إلىٰ موردٍ خاصً.

واعلم أنَّ ما مضىٰ من الأحاديث في النصِّ علىٰ الأئمَّة المَّهُ الله القرائن القطعيَّة الموجبة لليقين، بل هي من ضروريَّات مذهبنا، يعرف ذلك مناً كلُّ مؤمن ومخالف، بل كلُّ مسلم وكافر من جميع الأُمَّم، وقد روىٰ البخاري وغيره من حديث جابر بن سمرة، عن النبيِّ بطُرُق كثيرة أنَّ الأئمَّة بعده اثنا عشر، وهذا حبَّة قاطعة لا يتدخَّل فيها احتال الجعل والوضع، وقد مات البخاري قبل الغيبة الصغرىٰ وألَّف صحيحه في عصر أحد العسكريَّين المنها ولم يكن عنوان الاثنا عشريَّة مميِّزاً لطائفتنا، ولم يقل أحد من المسلمين بانحصار الأثمَّة في اثني عشر غيرنا، ونحن مصداق حديث البخاري، وأيُّ دليل أقوىٰ من هذا حتَّىٰ نتكلَّف لغيره؟ ولذلك لم نر التكلُّم في أسانيدها ودلالتها على مطلوبنا كثير فائدة، بل رأيناه إضاعة للعمر وتفويتاً للوقت. نعم، جاء في تضاعيف المقصود الأصلي أعني إثبات إمامتهم المنه بعض أُمور قابلة للتأمُّل والمناقشة، كأمر البداء في أبي جعفر بن عليِّ العسكري وإسماعيل بن جعفر الصادق المنهو ومثل أمر النبيِّ بالرجوع إلىٰ القافة، ولم يكن أمثال ذلك قادحة في أصل المقصود المعقود له هذه الأبواب، ولذلك تركنا التعليق عليها جملةً وإنْ لم يكن بعضها مرضيًّا. وأبو جعفر المروي عنه هذا الحديث هو الجواد عليله، ومن زعم أنَّه الباقر عليه فقد أوقعه في الخطأ عدم علمه بطبقات هذا الحديث هو الجواد عليها، ومن زعم أنَّه الباقر عليه فقد أوقعه في الخطأ عدم علمه بطبقات

الرجال. (ش).



### فائدة (٣٨)(١): حديث الاثنى عشر بعد الاثنى عشر البنالا:

اعلم أنّه قد ورد هذا المضمون في بعض الأخبار، وهو لا يخلو من غرابة وإشكال، ولم يتعرّض له أصحابنا إلّا النادر منهم على ما يحضرني الآن، ولا يمكن اعتقاده جزماً قطعاً، لأنّ ما ورد بذلك لم يصل إلى حدّ اليقين، بل تجويزه احتمالاً على وجه الإمكان مشكل لما يأتي إنْ شاء الله تعالى من كثرة معارضه، وبالجملة فهو محلٌ التوقُف إلىٰ أنْ يتحقّق وتظهر قوّته على معارضه، والذي يحضرني الآن من ذلك أنّه ورد من طُرُق:

أحدها: ما رواه الشيخ في كتاب (الغيبة) في جملة الأحاديث التي رواها من طريق المخالفين في النصّ على الأئمّة الميّ ، قال: أخبرنا جماعة عن أبي عبد الله الحسين بن عليّ بن سفيان البزوفري، عن عليّ بن سنان الموصلي العدل، عن عليّ بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن الخليل، عن جعفر بن أحمد البصري "، عن عمّه الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن أبي عبد الله جعفر بن محمّد، عن أبيه الباقر، عن أبيه ذي الثفنات سيّد العابدين، عن أبيه الحسين الزكي الشهيد، عن أبيه أمير المؤمنين المنه الله عن أبيه الميلة التي كانت فيها وفاته لعليّ عليني الله الحسن، أحضر دواة وصحيفة ».

فأملىٰ رسول الله ﴿ وصيَّته حتَّىٰ انتهیٰ إلىٰ هذا الموضع، فقال: «يا عليُّ، إنَّه يكون بعدي اثنا عشر إماماً، ومن بعدهم اثنا عشر مهديًّا، فأنت يا عليُّ أوَّل

<sup>(</sup>١) الفوائد الطوسيَّة (الفائدة ٣٨).

<sup>(</sup>٢) في (خ م): (المصري).

الاثني عشر إماماً...» وذكر النصَّ عليهم بأسمائهم وألقابهم إلى أنِ انتهىٰ إلىٰ الحسن العسكري عَلَيْكُم، فقال: «فإذا حضرته الوفاة فليُسلِّمها إلىٰ ابنه محمّد المستحفظ من آل محمّد عَلَيْكُم، فذلك اثنا عشر إماماً، ثمّ يكون من بعده اثنا عشر مهديًّا، فإذا حضرته الوفاة فليُسلِّمها إلىٰ ابنه أوَّل المقرَّبين، له ثلاثة أسامي: اسم كاسمي واسم كاسم أبي (۱) وهو عبد الله، وأحمد، والاسم الثالث المهدي، وهو أوَّل المؤمنين» (۱).

قال الشيخ بعد ما ذكر عدَّة أخبار أُخر في النصِّ في الأئمَّة الاثني عشر الشَّغ: (فهذا طرف من الأخبار قد أوردناه، ولو شرعنا في إيراد الأخبار من جهة الخاصَّة لطال به الكتاب، وإنَّما أوردنا ما أوردناه ليصحَّ ما قلناه من نقل الطائفتين المختلفتين) انتهىٰ ".

الثاني: ما رواه أيضاً في آخر كتاب (الغيبة)، فقال: محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميري، عن أبيه، عن محمّد بن عبد الحميد بن عيسىٰ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي عبد الله عليه في حديث طويل أنّه قال: «يا أبا حمزة، إنّ ما بعد القائم أحد عشر مهديًا من ولد الحسين عليه الله المحض أصحابنا عن أحمد بن عقبة، عن أبيه، عن الصادق عليه المحمد المحمد بن عقبة، عن أبيه، عن الصادق عليه المحمد بن عقبة عن أبيه، عن الصادق عليه المحمد بن عقبة عن أبيه عن المحمد بن عقبة عن أبيه عن المحمد بن عقبة المحمد بن عمد الم

الثالث: ما رواه الشيخ أيضاً في (المصباح الكبير)، حيث أورد دعاء ذكر أنَّه مروي عن صاحب الزمان، خرج إلى أبي الحسن الضرَّاب الأصفهاني بمكَّة، بإسناده لم نذكره اختصاراً، هذا عبارة الشيخ، ثمّ أورد الدعاء بطوله، إلى أنْ قال:

<sup>(</sup>١) في المصدر: (اسم كاسمي واسم أبي).

<sup>(</sup>٢) كتاب الغيبة (ص ٩٧/ ط طهران).

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الغيبة للطوسي (ص ١٥٦).

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي (ص ٢٨٥).

«اللَّهُمَّ صلِّ على محمّد المصطفىٰ، وعليٍّ المرتضىٰ، وفاطمة الزهراء، والحسن الرضا، والحسين المصفَّىٰ، وجميع الأوصياء مصابيح الدجیٰ...»، إلیٰ أنْ قال: «وصلِّ علیٰ ولیّك وولاة عهدك والأئمَّة من ولده، ومدَّ في أعهارهم، وزد في آجالهم، وبلِّغهم أقصىٰ آمالهم ديناً ودنياً وآخرةً، إنَّك علیٰ كلِّ شيء قدير »(۱).

الرابع: ما أورده بعده بغير فصل فقال: الدعاء لصاحب الأمر المروي عن الرضا غلينكلاً أنّه كان يأمر بالدعاء الرضا غلينكلاً وي يونس بن عبد الرحمن، عن الرضا غلينكلاً أنّه كان يأمر بالدعاء لصاحب الأمر غلينكلاً بهذا الدعاء: «اللّهُمَّ ادفع عن وليّك وخليفتك...»، إلى أنْ قال: «اللّهُمَّ صلّ على ولاة عهده والأئمَّة من بعده، وزد في آجالهم، وبلّغهم آمالهم...» الدعاء(٢)، والذي حذفناه [منه] في صدره يشتمل على أوصاف وألقاب وعبارات لا تكاد تُستعمَل في غير المهدي غلينكلاً.

أقول: هذه الروايات غير موجبة للعلم واليقين، لكثرة معارضاتها، فإنَّ الأحاديث المعتبرة والروايات الصحيحة المتواترة صريحة في حصر الأئمَّة في اثني عشر الشيَّا، وأنَّ الثاني عشر منهم خاتم الأوصياء والأئمَّة والخلفاء، وأنَّه لا يبقى بعده أحد من الخلق، ولو شرعنا في إيراد بعض ما أشرنا إليه لطال الكلام وحصلت السآمة والملل، ومثل هذا المطلب الجليل يجب تواتر الأخبار به كأمثاله على تقدير وجوب اعتقاده علينا، فكيف [وقد] ورد من طريق شاذً، وورد معارضه بهذه القوَّة المشار إليها.

وقد نُقِلَ عن سيِّدنا المرتضىٰ (رضوان الله عليه) أنَّه جوَّز ذلك علىٰ وجه الإمكان والاحتمال، وأنَّه قال: (لا نقطع بزوال التكليف عند موت المهدي عَاليَّلًا،

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجِّد (ص ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) ما بين المعقو فتين أضفناه لاقتضاء السياق.

بل يجوز أَنْ يبقىٰ بعده أئمَّة يقومون بحفظ الدِّين ومصالح أهله، ولا يُخرجنا هذا من التسمية بالاثني عشريَّة، لأَنَّا كُلِّفنا أَنْ نعلم إمامتهم، وقد بيَّنَا ذلك بياناً شافياً، ودلَّلنا عليهم، فانفردنا بهذا عن غيرنا) انتهیٰ(۱).

وربَّما كان في الحديثين السابقين على هذا البحث إشارة ما إلى هذا المضمون، وفي هذا التجويز نظر لما أشرنا إليه سابقاً، ولأنَّ الأوَّل من طريق المعامَّة فلا يُعتَدُّ به فيها لا يوافق التصريحات الثابتة من طريق الخاصَّة، والباقي ليس بصريح مع أنَّ بين الأوَّل والثاني تعارضاً ظاهراً في العدد، وليس في الثالث والرابع حصر لعددهم، وأقل الجمع ثلاثة والزيادة غير معلومة، وليس في الرابع تصريح لأنَّ صاحب الأمر أعم من المهدي علي الله بحسب أصل وضعه على أنَّه يستعمَل في كلِّ واحدِ منهم المهدي المهدي على الله المهدي على الله على قله على الله على الله على الله المهدي على الله المهدي المهدي

فلا يبعد أنْ يكون الرضا عَلَيْكُ أمر بالدعاء لإمام العصر مطلقاً وللأئمَّة من أولاده، وتلك الألقاب والأوصاف لا يمتنع إطلاقها على الرضا عَلَيْكُ وكلِّ واحدٍ من أولاده عَلَيْكُ ، وإنْ كان فيه بُعد، فإنَّه لا يصل إلى حدِّ الامتناع، بل هو تأويل صالح للجمع بين الأخبار المختلفة، وهنا احتمالات أُخَر:

أحدها: أنْ يقال: البعديَّة لا يتعيَّن كونها زمانيَّة، بل يمكن كونها بمعنىٰ المغايرة بمنزلة البعديَّة في قوله تعالىٰ: ﴿فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ﴾ [الجاثية: ٢٣]، وعلىٰ هذا يجوز كونهم في زمانه ويكونون نوَّابه عَلَيْكُ، وهذا لا ينافيه سوىٰ قوله في الأوَّل: «فإذا حضرته الوفاة فليُسلِّمها إلىٰ ابنه»، وقد عرفت أنَّه من طريق العامَّة، فلا حجَّة فيه. ويجوز حمله علىٰ أنَّ المهدي عَلَيْكُمْ يُوصِي إلىٰ ولده ليخرج عن حدٍّ قوله عَلَيْكُمْ: «من مات بغير وصيَّة مات ميتة جاهلية»(٢)، فيُوصِي ليفوز عن حدٍّ قوله عَلَيْكُمْ: «من مات بغير وصيَّة مات ميتة جاهلية»(٢)، فيُوصِي ليفوز

<sup>(1)</sup> الصراط المستقيم (+7 / 0010) عنه.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة (ج ٢/ ص ٦٦١).

بفضيلة الوصيَّة ويقوم بتكليفها ويخرج من عهدة تركها ثمَّ يموت ولده قبله، وباقى الاثنى عشر كما قلناه، وكما في موسىٰ وهارون.

وثانيها: أنَّ قوله: «من بعده» لا بدَّ له من تقدير مضاف إليه، فيمكن أنْ يُقدَّر من بعد ولادته، أو من بعد غيبته، ويكون إشارة إلى السفراء والوكلاء من ثقاته وأصحابه والعلماء من شيعته الموجودين في غيبته الداعين إلى دينه ودين آبائه علياً ، كما قال: «اللَّهُمَّ ارحم خلفائي».

قيل: ومن خلفاؤك؟

قال: «الذين يأتون من بعدي، يروون حديثي وسُنتَّي »(١).

ولا ينافي الحصر في الاثني عشر، لأنَّ مفهوم العدد ليس بحجَّة، ولأنَّ حمله علىٰ السفراء والوكلاء ممكن، وهم لا يزيدون عن ذلك.

والثالث والرابع لا حصر فيهما فيمكن حملهما على العلماء، بل على جميع ما ذكرناه من الأقسام.

وثالثها: أن يُقدَّر المضاف المشار إليه في قوله: «من بعده» أي من بعد خروجه، فإنَّه لا يلزم أنْ يُقدَّر من بعد موته، ويكون المشار إليهم في زمانه وهم نوَّابه أو خواصُّه كما أشرنا إليه في الوجه الأوَّل، وبينه وبين هذا الوجه فرق في التوجيه ظاهر، ومآل الأمرين واحد كما لا يخفيٰ.

وروى الصدوق في كتاب (كمال الدِّين وتمام النعمة): عن عليِّ بن أحمد بن موسى الدقَّاق، عن محمّد بن أبي عبد الله الكوفي، عن موسى بن عمران النخعي، عن عمِّه الحسين بن يزيد النوفلي، عن عليِّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، قال: قلت للصادق عليًّا: سمعت من أبيك أنَّه قال: «يكون بعد القائم اثنا عشم مهديًّا».

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (ج ٣/ ص ٣٧٩/ ط القديمة/ كتاب القضاء).

فقال: «اثنا عشر مهديًّا، ولم يقل: اثنا عشر إماماً، ولكنَّهم قوم من شيعتنا يدعون الناس إلى و لايتنا ومعرفة حقِّنا»(١).

أقول: وهذا الحديث يقارب هذا الوجه والأوَّل، فتدبَّر.

ورابعها: أنْ يكون ذلك محمولاً على الرجعة، فقد رويت أحاديث كثيرة في رجعتهم المنه على وجه الخصوص، ورويت أحاديث كثيرة جدًّا متجاوزة حدً التواتر في صحَّة الرجعة على وجه العموم، باعتبار التجويز والإمكان، بل ورد ما ظاهره عمومها لجميع المكلَّفين، غير أنَّ لها معارضات متواترة دلَّت على أنَّها مختصَّة بمن محض الإيهان محضاً أو محض الكفر محضاً، إلَّا أنَّ أصل الرجعة وثبوتها ممَّا لا خلاف فيه بين الشيعة، ولا اختلاف فيه في أحاديث الأئمَّة المنه، واحتجُّوا على إثباتها بوجوه عقليَّة ونقليَّة مذكورة في محلِّها، وعلى هذا فالأئمَّة من بعده هم الأئمَّة من قبله، وإنَّها رجعوا بعد حصول غيبته أو بعد خروجه على اختلاف الروايتين، وهذا الوجه يُرجِّح رواية الأحد عشر – أعنى الحديث الثانى –، ولا ينافيه الثالث والرابع.

وقد روىٰ الصدوق في آخر (الخصال) حديثين بسندين معتبرين عن أبي جعفر عَلَيْكُلا: «إنَّه إذا كان يوم القيامة، ودخل أهل الجنَّة الجنَّة وأهل النار،

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ج ٢/ ص ٣٥٨/ ح ٥٦/ ط الإسلاميَّة).

خلق الله خلقاً يعبدونه، وخلق لهم أرضاً وسماءً، أليس الله يقول: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّماواتُ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، وقال الله عَلَا: ﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الْأَوْلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ۞ ﴾ [ق: ١٥]» (١٠).

وروى أحمد بن محمّد بن عيسى في نوادره حديثين بسند معتبر عن أبي عبد الله عَلَيْكُل في هذا المعنى (١).

قال بعض مشايخنا المعاصرين (٢): (لم أرّ أحداً من المتكلِّمين تعرَّض لهذا بنفي ولا إثبات، وأدلَّة العقل لا تنفيه، بل تُؤيِّده، لكن الأخبار الواردة في ذلك لم تصل إلىٰ حدِّ يوجب القطع به، والله أعلم) انتهىٰ.

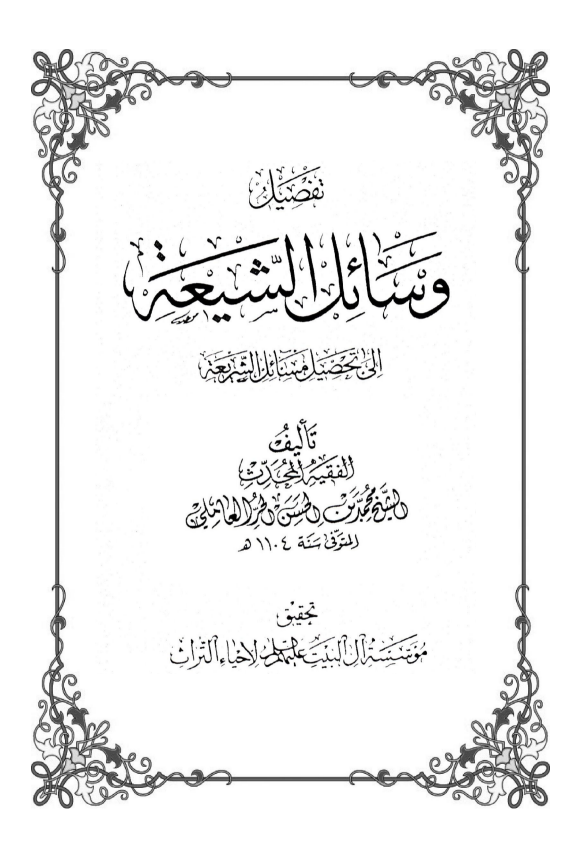
\* \* \*

(١) أقول: لم نجد في الخصال المطبوع إلَّا حديثااً واحدااً.

<sup>(</sup>٢) لعلَّ الحُديثين هما: الأوَّل: ما روي أنَّه قيل لأبي عبد الله عَلَيْلاً: إذا أُدخل أهل الجنَّة الجنَّة وأُدخل أهل النار، فمَه؟... قال: «إنْ أراد أنْ يخلق الله خلقاً ويخلق لهم دنيا يردُّهم إليها فعل، ولا أقول لك: إنَّه يفعل».

والثاني: أنَّه عَلِيْكُ قال: «... ما أزعم لك أنَّه تعالىٰ يخلق خلقاً يعبدونه...» الحديث. أنظر: بحار الأنوار (ج ٨/ ص ٣٧٥).

<sup>(</sup>٣) هو المجلسي (أعلىٰ الله مقامه). راجع: بحار الأنوار (ج ٨/ ص ٣٧٥).



(٣٣): باب تحريم تسمية المهدي على الله الأئمة الله و ذكرهم وقت التقيّة، وجواز ذلك مع عدم الخوف (١٠):

\* وعن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمَّد البرقي، عن أبي هاشم داود ابن القاسم الجعفري، عن أبي جعفر عَلَيْتُلا - في حديث الخضر عَلَيْتُلا - أنَّه قال: «وأشهد على رجل من ولد الحسن، لا يُسمَّىٰ ولا يُكنَّىٰ حتَّىٰ يظهر أمره فيملؤها عدلاً كما مُلِئَت جوراً، إنَّه القائم بأمر الحسن بن عليٍّ عَلَيْتُلا»(٢).

ورواه الصدوق في كتاب (كمال الدِّين) (٣) وفي (عيون الأخبار) عن أبيه ومحمّد بن الحسن، عن سعد والحميري ومحمّد بن يحيى وأحمد بن إدريس كلُّهم عن أحمد بن محمّد البرقي، مثله.

\* وعن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن الحسن بن محبوب، عن بن رئاب، عن أبي عبد الله علين قال: «صاحب هذا الأمر لا يُسمِّيه باسمه إلّا كافر»(٥).

ورواه الصدوق في (كمال الدِّين) (٢٠ عن أبيه، عن سعد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن محبوب، عن عليِّ بن الريَّان – وفي نسخة: عليِّ بن زياد (٧٠)، عن أبي عبد الله عَالِئلًا، نحوه.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (ج ١٦/ ص ٢٣٧ - ٢٤٧/ باب ٣٣/ ح ٣ - ٢٣).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٤٤١/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣١٥/ باب ٢٩/ ح ١).

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا عُللِيُللا (ج ١/ ص ٦٧).

<sup>(</sup>٥) الكافي (ج ١/ ص ٢٦٨/ ح ٤).

<sup>(</sup>٦) كمال الدِّين (ص ٦٤٨/ باب ٥٦/ ح ١).

<sup>(</sup>٧) في كمال الدِّين: (عليّ بن رئاب).

\* وعن عدَّة من أصحابنا، عن جعفر بن محمّد، عن ابن فضَّال، عن الريَّان ابن الصلت، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عُللِئلًا وسُئِلَ عن القائم عُللِئلًا، فقال: (لا يُرىٰ جسمه، ولا يُسمَّىٰ اسمه)(۱).

ورواه الصدوق في (كمال الدِّين) (٢) عن أبيه ومحمَّد بن الحسن، عن سعد، عن جعفر بن محمَّد بن مالك، مثله.

\* وعن عليِّ بن محمَّد، عمَّن ذكره، عن محمَّد بن أحمد العلوي، عن داود ابن القاسم الجعفري، قال: سمعت أبا الحسن العسكري عُلاَيْتُلا يقول: «الخلف من بعدي الحسن، فكيف لكم بالخلف من بعد الخلف؟».

قلت: ولِمَ جعلني الله فداك؟

قال: (الأَنَّكُم لا ترون شخصه، ولا يحلُّ لكم ذكره باسمه).

قلت: كيف نذكره؟

قال: «قولوا: الحجَّة من آل محمّد»(٣).

ورواه الصدوق في (كمال الدِّين)(٤) عن أبيه، عن سعد، عن محمّد بن أحمد العلوي، مثله.

\* وعن عليِّ بن محمّد، عن أبي عبد الله الصالحي، قال: سألني أصحابنا بعد مضيِّ أبي محمّد عُللِئلًا أنْ أسأل عن الاسم والمكان، فخرج الجواب: «إنْ دللتم علىٰ الاسم أذاعوه، وإنْ عرفوا المكان دلُّوا عليه»(٥).

أقول: هذا دالُّ على اختصاص النهي بالخوف وترتُّب المفسدة.

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص ۲٦٨/ ح ٣).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٦٤٨/ ح ٢).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ١/ ص ٢٦٨/ ح ١).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٦٤٨/ ح ٤).

<sup>(</sup>٥) الكافي (ج ١/ ص ٢٦٨/ ح ٢).

\* وعن محمّد بن عبد الله ومحمّد بن يحيى جميعاً، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن محمّد بن عثمان العمري - في حديث - أنّه قال له: أنت رأيت الخلف؟

قال: (إي والله...)، إلىٰ أَنْ قال: قلت: فالاسم.

قال: (محرَّم عليكم أنْ تسألوا عن ذلك، ولا أقول هذا من عندي فليس لي أنْ أُحلِّل ولا أُحرِّم، ولكن عنه عليه الله فإنَّ الأمر عند السلطان أنَّ أبا محمّد مضى ولم يُخلِّف ولداً...)، إلى أنْ قال: (وإذا وقع الاسم وقع الطلب، فاتَّقوا الله وأمسكوا عن ذلك)(۱).

أقول: هذا أوضح دلالةً في أنَّ وجه النهي التقيَّة والخوف.

\* محمّد بن عليّ بن الحسين في كتاب (كمال الدّين) وفي كتاب (التوحيد): عن عليّ بن أحمد الدقّاق وعليّ بن عبد الله الورَّاق، عن محمّد بن هارون (١٠)، عن عبد العظيم الحسني، عن سيّدنا عليّ بن محمّد علين أنّه عرض عليه اعتقاده وإقراره بالأئمّة عليه الله أنْ قال: ثمّ أنت يا مولاي، فقال له عليه الخالف: «ومن بعدي ابنى الحسن، فكيف للناس بالخلف من بعده؟».

قلت: وكيف ذلك؟

قال: «لأنَّه لا يُرى شخصه، ولا يحلُّ ذكره باسمه، حتَّىٰ يخرج فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً»...، إلىٰ أنْ قال: فقال عَلَيْكُ : «هذا ديني ودين آبائي»("). أقول: هذا لا ينافي الحمل علىٰ التقيَّة والتخصيص بوقت الخوف كما يُظنُّ،

<sup>(</sup>۱) الكافي (ج ۱/ ص ٢٦٥/ ح ۱)، وأورد صدره في الحديث (٤) من الباب (١١) من أبواب صفات القاضي.

<sup>(</sup>٢) في كهال الدِّين زيادة: (عن أبي تراب عبد الله بن موسىٰ الروياني)، وفي التوحيد: (أبو تراب عبيد الله بن موسىٰ الروياني).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٧٩/ ح ١)، والتوحيد (ص ٨١/ ح ٣٧).

لما تقدَّم من التصريح بوجوب التقيَّة إلى أنْ يخرج صاحب الزمان عَلَيْتُلا (۱)، ولكن التقيَّة في هذه المدَّة لا تشتمل جميع الأشخاص والأماكن، لما مرَّ أيضاً (۱)، فهذا من جملة القرائن على ما قلنا، لأنَّ هذه المدَّة هي مدَّة التقيَّة.

\* وفي كتاب (كمال الدِّين): عن أحمد بن زياد بن جعفر، عن عليِّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي أحمد محمّد بن زياد الأزدي، عن موسى بن جعفر عليا الناس ولادته، ولا في حديث أوصاف الإمام الثاني عشر وغيبته قال: «تخفىٰ علىٰ الناس ولادته، ولا تحلُّ لهم تسميته حتَّىٰ يُظهِره الله فيملأ الأرض عدلاً وقسطاً، كما مُلِئَت جوراً وظلماً».

\* وعن الحسين بن أحمد بن إدريس، عن أبيه، عن أيُّوب بن نوح، عن محمّد بن سنان، عن صفوان بن مهران، عن الصادق علي أنَّه قيل له: من المهدي من ولدك؟

قال: «الخامس من ولد السابع، يغيب عنكم شخصه ولا يحلُّ لكم تسميته»(٤).

وعن عليِّ بن محمّد الدقَّاق، عن محمّد بن أبي عبد الله، عن سهل بن زياد، عن عن الحسن بن محبوب، عن عبد العزيز العبدي، عن عبد الله بن أبي يعفور، عن أبي عبد الله علينلا، مثله (٥٠).

\* وعن المظفَّر بن جعفر العلوي، عن جعفر بن محمّد بن مسعود وحيدر ابن محمّد، عن محمّد بن مسعود، عن آدم بن محمّد البلخي، عن عليِّ بن الحسين

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٢٥) من الباب (٢٤) من هذه الأبواب.

<sup>(</sup>٢) مرَّ في الحديثين (٦) و(١٠) من الباب (٢٥) من هذه الأبواب، وفي الحديث (٨) من هذا الباب.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٣٦٨/ ح ٦).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٣٣٨/ ح ١٢).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

الدقَّاق(۱) وإبراهيم بن محمّد، قالا: سمعنا عليَّ بن عاصم الكوفي يقول: خرج في توقيعات صاحب الزمان عَلَيْكِ : «ملعون ملعون من سمَّاني في محفل من الناس»(۱).

أقول: فيه وفي أمثاله دلالة على ما قلنا في العنوان، لاختصاصه بالمحفل وهو مظنَّة التقيَّة والمفسدة، وبالناس وكثيراً ما يُطلَق هذا اللفظ على العامَّة (")، فهو قرينة أيضاً.

\* وعن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق، عن محمّد بن همَّام، عن محمّد بن عثمان العمري، قال: خرج توقيع بخطِّ أعرفه: «من سمَّاني في مجمع من الناس فعليه لعنة الله»(٤).

ورواه المفيد في (الإرشاد)(٥)، والطبرسي في (إعلام الوري)(٢)، نحوه.

\* وعن محمّد بن أحمد السناني()، عن محمّد بن أبي عبد الله، عن سهل بن زياد، عن عبد العظيم الحسني، عن محمّد بن عليّ بن موسىٰ عليّك في ذكر القائم عليكا، قال: «يخفىٰ علىٰ الناس ولادته، ويغيب عنهم شخصه، وتحرم عليهم تسميته، وهو سمى رسول الله هي وكنيّه...» الحديث().

\* وعن محمّد بن موسىٰ بن المتوكِّل، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن

<sup>(</sup>١) في المصدر: (عليّ بن الحسن الدقَّاق).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٨٢/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) تقدُّم إطلاقه على العامَّة هنا في حديث عنبسة. (منه).

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين (ص ٤٨٣/ ح٣).

<sup>(</sup>٥) لم نجده في الإرشاد المطبوع.

<sup>(</sup>٦) إعلام الورىٰ (ج ٢/ ص ٢٧٠).

<sup>(</sup>٧) في المصدر: (محم له بن أحمد الشيباني).

<sup>(</sup>۸) کہال الدِّین (ص ۳۷۷/ ح ۲).

محمّد بن إبراهيم الكوفي أنَّ أبا محمّد الحسن بن عليٍّ العسكري المَهُ اللهُ بعث إلى بعض من سهَّاه شاةً مذبوحة، وقال: «هذه من عقيقة ابني محمّد»(١).

\* وعنه، عن الحميري، عن محمّد بن أحمد العلوي، عن أبي غانم الخادم، قال: وُلِدَ لأبي محمّد عَالِيًا مولود، فسمّاه محمّداً، وعرضه على أصحابه يوم الثالث، وقال: «هذا صاحبكم من بعدي، وخليفتي عليكم، وهو القائم...» الحديث (۱).

\* وعن محمّد بن محمّد بن عصام، عن محمّد بن يعقوب الكليني، عن علَّان الرازي، عن بعض أصحابنا أنَّه لـهَا حملت جارية أبي محمّد عليلًا قال: «ستحملين ولداً، واسمه محمّد، وهو القائم من بعدي»(٣).

\* وعن محمّد بن إبراهيم الطالقاني، عن الحسين بن إسهاعيل القطّان ('')، عن عبد الله بن محمّد، عن محمّد بن عبد الرحمن، عن محمّد بن سعيد، عن العبّاس ابن أبي عمرو، عن صدقة بن أبي موسى، عن أبي نصرة، عن أبي جعفر عليتكلا، عن جابر بن عبد الله، عن فاطمة عليتكلا، أنَّه وجد معها صحيفة من دُرَّة فيها أسهاء الأئمّة من ولدها، فقرأها...، إلىٰ أنْ قال: (أبو القاسم محمّد بن الحسن حجّة الله على خلقه القائم، أُمُّه جارية اسمها: نرجس)('').

\* وعن عليِّ بن أحمد بن موسى، عن محمّد بن أبي عبد الله الكوفي، عن محمّد بن إسهاعيل البرمكي، عن إسهاعيل بن مالك، عن محمّد بن سنان، عن أبي المنبر: الجارود، عن أبي جعفر، عن آبائه عليه المنبر:

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٤٣٢/ ح ١٠).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٤٣١/ ح ٨).

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين (ص ٤٠٨ ح ٤).

<sup>(</sup>٤) في المصدر: (الحسن بن إسماعيل، عن أبي عمرو سعيد بن محم ألد بن نصر القطَّان).

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ص ٣٠٥/ ح ١).

«يخرج رجل من ولدي في آخر الزمان...»، وذكر صفة القائم وأحواله إلى أنْ قال: «له اسهان: اسم يخفى، واسم يُعلَن، فأمَّا الذي يخفىٰ فأحمد، وأمَّا الذي يُعلَن فمحمّد...» الحديث (۱).

\* وبأسانيده الكثيرة عن الحسن بن محبوب، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليتكلاً، عن جابر، قال: دخلت على فاطمة عليك وبين يديها لوح فيه أسماء الأوصياء من ولدها، فعددت اثني عشر آخرهم القائم، ثلاثة منهم محمّد، وأربعة منهم على "(۲).

ورواه في (الفقيه) بإسناده عن الحسن بن محبوب (٣).

ورواه الكليني، عن محمّد بن يحيي، عن محمّد بن الحسين، عن الحسن بن محبوب، مثله (٤).

\* وعن عليِّ بن الحسن بن شاذويه (٥) وأحمد بن هارون الفامي (٢) جميعاً، عن محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميري، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد بن مالك (١٧)، عن درست، عن عبد الله بن القاسم، عن عبد الله بن جبلة، عن أبي السفاتج، عن جابر، عن أبي جعفر علينكل، عن جابر بن عبد الله أنّه رأى قُدّام فاطمة عليكا لوحاً يكاد ضوؤه يغشي الأبصار، فيه اثنا عشر اسها، قال: فقلت: أسهاء من هؤلاء؟

<sup>(</sup>۱) كمال الدِّين (ص ٦٥٣/ ح ١٧).

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين (ص ٣١٣/ ح ٤).

<sup>(</sup>۳) من  $V بحضره الفقيه (ج <math>2 / m \gamma / m \gamma)$ .

<sup>(</sup>٤) الكافي (ج ١/ ص ٤٤٧/ ح ٩).

<sup>(</sup>٥) في كمال الدِّين: (عليّ بن الحسين بن شاذويه).

<sup>(</sup>٦) في المصدر: (أحمد بن هارون القاضي).

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: (عن مالك السلولي).

قالت: «أسماء الأوصياء، أوَّلهم ابن عمِّي، وأحد عشر من ولدي، آخرهم القائم».

قال جابر: فرأيت فيه محمّداً محمّداً محمّداً في ثلاثة مواضع، وعليًّا عليًّا عليًّا عليًّا عليًّا في أربعة مواضع (١٠).

ورواه في (عيون الأخبار) أيضاً (٢).

\* وعن عليِّ بن محمّد بن أحمد الدقّاق (")، عن محمّد بن أبي عبد الله، عن موسى بن عمران، عن عمّه الحسين بن زيد (١٤)، عن المفضَّل بن عمر، قال: دخلت على الصادق عَلَيْكُمْ فقلت: لو عهدت إلينا في الخلف من بعدك.

فقال: «الإمام بعدي ابني موسىٰ، والخلف المأمول المنتظر محمّد بن الحسن ابن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسىٰ) (٥٠).

الفضل بن الحسن الطبرسي في (إعلام الورىٰ)، عن المفضَّل بن عمر، مثله (١).

وبإسناده عن ابن بابويه، عن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني، عن أبي عليٍّ محمّد بن همّام، عن محمّد بن عثمان العمري، عن أبيه، عن أبي محمّد الحسن بن عليٍّ عليه الخبر الذي روي عن آبائه عليه الأرض لا تخلو من حجّة لله على خلقه»، وأنَّ «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليَّة».

فقال: «إنَّ هذا حقُّ كم أنَّ النهار حقُّ».

<sup>(</sup>۱) کہال الدِّین (ص ۳۱۱/ ح ۲).

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا عُاليَكُلُ (ج ١/ ص ٤٦/ ح ٥).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (عليّ بن أحمد بن محمّاد الدقَّاق).

<sup>(</sup>٤) في المصدر: (الحسين بن يزيد النوفلي).

<sup>(</sup>٥) كمال الدِّين (ص ٣٣٤/ ح ٤).

<sup>(</sup>٦) إعلام الوريٰ (ج ٢/ ص ٢٣٤).

(٥٧) تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة ................

فقيل: يا بن رسول الله، فمن الحجَّة والإمام بعدك؟

فقال: «ابني محمّد(۱)، هو الإمام والحجَّة بعدي، فمن مات ولم يعرفه مات ميتة جاهليَّة »(۲).

ورواه عليُّ بن عيسىٰ في (كشف الغمَّة)<sup>(٣)</sup> نقلاً عن الطبرسي في (إعلام الورىٰ).

أقول: والأحاديث في التصريح باسم المهدي محمّد بن الحسن المهلكا وفي الأمر بتسميته عموماً وخصوصاً تصريحاً وتلويحاً فعلاً وتقريراً في النصوص والزيارات والدعوات والتعقيبات والتلقين وغير ذلك كثيرة جدًّا، قد تقدَّم جملة من ذلك نبيرة بملة أُخرىٰ (٥)، وهو دالٌ على ما قلناه في العنوان.

\* \* \*

(١) قد صرَّح باسمه على جماعة من علمائنا في كُتُب الحديث، والأُصول، والكلام، وغيرها، منهم العلَّمة، والمحقِّق، والمقداد، والمرتضى، والمفيد، وابن طاوس، وغيرهم، والمنع نادر، وقد حقَّقناه في رسالة مفردة. (منه).

<sup>(</sup>٢) إعلام الورىٰ (ج ٢/ ص ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) كشف الغمَّة (ج ٢/ ص ٥٢٨).

<sup>(</sup>٤) تقدَّم في الحديث (٣) من الباب (٣٧) من أبواب الاحتضار، وفي الباب (٢٠)، وفي الحديثين (٥) و(٦) من الباب (٤٨) من أبواب الدفن، وفي الحديث (٦) من الباب (٤٨) من أبواب الذكر، وفي الحديث (٢) من الباب (٨١) من أبواب المزار.

<sup>(</sup>٥) يأتي في الحديثين (٣) و(٤) من الباب (٦٤) من أبواب أحكام الأولاد.



## [المهدى ﷺ]:

## المقام الثالث(١):

ما تضمَّنه الخبران من قوله هذا الأُمَّة»، وفي الخبر الثاني: ثمّ ضرب على منكب الحسين علي وقال: «من هذا مهدي هذه الأُمَّة»، قد استفاضت به الأخبار من طُرُق المخالفين وبلغت حدَّ التواتر.

وقد جمع الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني من أعيان المخالفين (٢) أربعين حديثاً في أمر المهدي خاصَّة (٣).

وصنَّف الشيخ أبو عبد الله محمّد بن يوسف بن محمّد الكنجي الشافعي في ذلك كتاباً سمَّاه: (البيان في أخبار صاحب الزمان).

\* روىٰ الشيخ أبو عبد الله في كتابه هذا بإسناده عن رزين بن عبد الله، قال: قال رسول الله هذا : «لا تذهب الدنيا حتَّىٰ يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي (أ)، هكذا أخرجه أبو داود في سُنَنه (٥).

\* وعن عليِّ بن أبي طالب عَليَّك ، عن النبيِّ ﴿ أَنَّه قال: «لو لم يبقَ من

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين غليث (ص ٢٠٦ - ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) وبعض أصحابنا تشبَّه عليه حاله، فعدَّه من علماء الإماميَّة، وهو غلط فظيع. (منه).

<sup>(</sup>٣) وأوردها بتهامها الشيخ الجليل عليُّ بن عيسىٰ الإربلي في كشف الغمَّة (ج ٢/ ص ٤٦٧ -٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) البيان في أخبار آخر الزمان (ص ٣٠٨ ط النجف).

<sup>(</sup>٥) سُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٥١/ ط السعادة بمصر).

الدهر إلَّا يوم واحد لبعث الله رجلاً من أهل بيتي يملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً»، أخرجه في سُنَنه أيضاً(١).

\* وروى أبو داود والترمذي في سُننها، كلُّ واحدٍ منها يرفعه إلى أبي سعيد الخدري، قال: سمعت رسول الله على يقول: «المهدي مني، أجلى الجبهة، أقنى الأنف (٣)، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً». وزاد أبو داود: «ويملك سبع سنين»، وقال: حديث ثابت حسن صحيح (١٠).

ورواه أبو القاسم الطبراني في معجمه (٥)، وكذلك غيره من أئمَّة الحديث.

\* [وروى الديلمي في (الفردوس) عن حذيفة: «المهدي رجل من ولدي، وجهه كالقمر] (١) الدُّرِي، اللون منه لون عربي، والجسم جسم إسرائيلي، يملأ الأرض عدلاً كما مُلِئَت جوراً، يرضى بخلافته أهل السماوات والأرض والطير في الجوِّ، يملك عشر سنين »(٧).

\* وبإسناده عن ابن عبَّاس، قال: قال رسول الله هيد: «المهدي طاووس أهل الجنَّة» (١٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) سُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٥١).

<sup>(</sup>٢) الأجليٰ: الحسن الوجه الأنزع.

<sup>(</sup>٣) وقنا الأنف: ارتفاع أعلاه واحد يداب وسطه وسبوغ طرفه أو نتو وسط القصبة وضيق المنخرين، وهو أقنىٰ وهي قنواء.

<sup>(</sup>٤) سُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٥٢)، والفصول المهمَّة (ص ٢٧٤) عن سُنَن أبي داود والترمذي، الجامع الصغير (ج ٢/ ص ٥٧٩/ ط مصر).

<sup>(</sup>٥) المعجم الأوسط (ج ٩/ ص ١٧٦).

<sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفتين ساقط من النسخة المطبوعة.

<sup>(</sup>٧) فردوس الأخبار (ج ٤/ ص ٤٩٦/ ح ٦٩٤٠/ الطبعة المحقَّقة).

<sup>(</sup>٨) فردوس الأخبار (ج ٤/ ص ٤٩٧/ ح ٦٩٤١).

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين غلاللم ......

\* وممَّا رواه أبو داود أيضاً يرفعه إلى أُمِّ سَلَمة فَيْكُ ، قالت: سمعت رسول الله في يقول: «المهدى من عترتى من ولد فاطمة»(١).

\* ومن ذلك ما أخرجه أبو داود والترمذي في سُنَنها يرفعانه بسندهما إلى عبد الله بن مسعود، قال: قال رسول الله عبد الله بن مسعود، قال: قال رسول الله عبد الله الله ذلك اليوم حتَّىٰ يبعث فيه رجلاً من أُمَّتي ومن أهل بيتي، يواطئ اسمه اسمى، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئَت جوراً وظلمًا»(٣).

\* ومن ذلك ما رواه أبو إسحاق أحمد بن محمّد بن إبراهيم التعلبي يرفعه بسنده إلى أنس بن مالك، قال: قال رسول الله ﴿ نحن ولد نا عبد المطّلب سادة الجنّة: أنا، وحمزة، وجعفر، وعليّ، والحسن، والحسين، والمهدي (٥٠٠).

\* وعن علقمة بن عبد الله، قال: بينها نحن عند رسول الله ﴿ إِذْ أَقبل فَتية من بني هاشم، فلمَّا رآهم النبيُّ ﴿ اللهِ اغرورقت عيناه وتغيَّر لونه، قال: قلت: ما لك يا رسول الله نرى في وجهك شيئاً نكرهه؟

(٢) مصابيح السُّنَّة (ج ٢/ ص ١٤١/ ط مصر)، وصحيح مسلم (ج ١/ ص ٩٤/ ط مصر)، والفصول المهمَّة (ص ٢٩٤) عن الصحيحين. أنظر كذلك: صحيح البخاري (ج ٤/ ص ١٤٣).

<sup>(</sup>١) سُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٥١).

<sup>(</sup>٣) سُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ١٥١)، وصحيح الترمذي (ص ٧٤/ ط الصاوي بمصر)، والفصول المهمَّة (ص ٢٩٤) عن سُنَن الترمذي وأبي داود.

<sup>(</sup>٤) (ولد) منصوب علىٰ الاختصاص. (منه).

<sup>(</sup>٥) الفصول المهمَّة (ص ٢٩٤)، عن تفسير الثعلبي.

قال النبيُّ على الدنيا، وإنَّا أهل بيت اختار الله تعالى لنا الآخرة على الدنيا، وإنَّ أهل بيتي سيلقون من بعدي تشريداً وتطريداً، حتَّىٰ يأتي قوم من قِبَل المشرق ومعهم رايات سود، فيسألون الحقَّ فلا يعطونه، فيقاتلون، فيُنصَرون، فيعطون ما سألوا، فلا يقبلونه حتَّىٰ يدفعوها إلىٰ رجل من أهل بيتي، فيملأها قسطاً كها مُلِئَت جوراً، فمن أدرك ذلك منهم فليأتينَّهم ولو حبواً علىٰ الثلج»، أخرجه الحافظ أبو نعيم (۱).

\* وروى الحافظ أبو نعيم أيضاً بسنده عن ثوبان، قال: قال رسول الله هي : «إذا رأيتم الرايات السود قد أقبلت من خراسان، فأتوها ولو حبواً على الثلج، فإنَّ فيها خليفة الله المهدى "(٢).

والأخبار الواردة بهذا المعنىٰ لا تُحصىٰ كثرة، ومن أراد الوقوف عليها فليطالع: كتاب (البيان) للكنجي الشافعي، و(الأربعين) لأبي نعيم الحافظ، و(الفصول المهمَّة) لنور الدِّين عليِّ بن محمّد المكّي، و(مطالب السؤول) للشيخ كمال الدِّين بن طلحة الشامي الشافعي، وغيرها(")، وقد تضمَّن كثير منها كونه غليظ من ولد فاطمة عليكا، وأنَّه من ولد الحسين غليظ .

ومخالفونا قد اضطربوا هنا اضطراباً كثيراً، فمنهم من أقرَّ به عَلَيْكُلْ وأنَّه موجود، ووافقنا على أنَّ الإمام الثاني عشر (م ح م د) ابن العسكري عَلَيْكُلْ، لتواتر ذلك عن آبائه عَيْمَ ، وإطباق الشيعة على ذلك، وهم أعرف بهذا الشأن، ومنهم: الشيخ كمال الدِّين بن طلحة في (مطالب السؤول)، وابن الخشَّاب الحنبلي في (تاريخ مواليد ووفيات أهل البيت عَيْمَ )، والشيخ نور الدِّين المكي في (الفصول المهمَّة).

<sup>(</sup>١) الفصول المهمَّة (ص ٢٩٤)، عن الحافظ أبي نعيم.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً في ذكر المهدي (الحديث السادس والعشرون)، والفصول المهمَّة (ص ٢٩٥) عنه.

<sup>(</sup>٣) راجع تفصيل ذلك إلىٰ المجلَّد الثالث عشر من كتاب إحقاق الحقِّ.

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين غليلا .....

ومنهم من قال: إنَّه لم يوجد بعد.

ومنهم من زعم أنَّه المسيح غَاليُّلًا.

والقول الثالث أوضح فساداً من أنْ يُنبَّه عليه، لمدافعته الأخبار المتواترة من الطرفين المستفيضة بين القبيلين.

وقد ذكر بعض علماء المخالفين في كتاب (١) ألَّفه في أخبار المهدي غَالِئلًا نحواً من مائة وعشرة أحاديث، أكثرها بل كلُّها إلَّا ما ندر ينادي بأنَّه غَالِئلًا من العترة الطاهرة، ومن أهل البيت عَلَيْئًا ، ومن ولد الحسين غَالِئلًا (١).

\* ومنها: ما نقله عن (الجمع بين الصحاح الستَّة)، بإسناده عن أبي إسحاق، قال: قال عليُّ عَلَيْكُ ونظر إلى ابنه الحسين عَلَيْكُ وقال: "إنَّ ابني هذا سيِّد كما سيَّاه رسول الله عليُّ، وسيخرج من صلبه رجل باسم نبيَّكم، يشبهه في الخَلْق، ولا يشبهه في الخُلُق، يملأ الأرض عدلاً»(").

وأخبار أُخَر تُؤدِّي هذا المؤدَّىٰ، تركنا نقلها لأدائها إلى التطويل، وقد أفردنا لاستيفائها كتاباً ضخماً سمَّيناه بـ (الفوائد الحسان في أخبار صاحب الزمان).

وأمَّا القول الثاني، فمما ينادي بفساده إجماع الشيعة (رضوان الله عليهم)، وتواتر أخبارهم بولادته (صلوات الله عليه وعلى آبائه)، على نحو ولادة إبراهيم وموسىٰ عَلَمْ اللهُ عَلَى اقتضت المصلحة تستُّر ولادته.

<sup>(</sup>١) وهو كتاب (كشف المخفي في مناقب المهدي) للشيخ يحيى بن الحسن بن بطريق الحلّي صاحب كتاب العمدة والمستدرك، وهو من أجلّة علماء الإماميّة. راجع كتاب الطرائف للسيّد ابن طاوس (ص ١٧٩).

<sup>(</sup>٢) راجع حول مصادر هذه الروايات عن كُتُب أهل السُّنَّة إلىٰ كتاب إحقاق الحقِّ (المجلَّد الثالث عشم ).

<sup>(</sup>٣) الطرائف (ص ١٧٧/ ح ٢٧٩)، عن الجمع بين الصحاح الستَّة.

وقد استفاضت الأخبار عنهم باسمه ونسبه، وإنَّها عرفه الشيعة (رضوان الله عليهم) دون غيرهم، لاختصاصهم بآبائه الله عليهم) دون غيرهم، لاختصاصهم بآبائه الله عليهم، وتلزُّمهم بمحمّد وعترته الله فإنَّ كلّ من تلزَّم بقوم كان أعرف بأحوالهم وأسرارهم من الأجانب عنه أن أصحاب الشافعي أعرف بحاله من أصحاب غيره.

\* كما رواه المسمَّىٰ عندهم صدر الأئمَّة أخطب خوارزم موفَّق بن أحمد المكّي في كتابه، قال: حدَّثنا فخر القضاة نجم الدِّين أبو منصور محمّد بن الحسين بن محمّد البغدادي فيها كتب إليَّ من همدان، قال: أبلغنا الإمام الشريف نور الهدىٰ أبو طالب الحسن بن محمّد الزينبي، قال: أخبرنا إمام الأئمَّة محمّد بن أحمد بن شاذان، قال: حدَّثنا أحمد بن محمّد بن عبد الله الحافظ، قال: حدَّثنا عليُّ بن سنان الموصلي، عن أحمد بن محمّد بن صالح، عن سلمان بن محمّد، عن زياد بن مسلم، عن عبد الرحمن، عن زيد بن جابر (۱)، عن سلامة، عن أبي سليمان (۱) راعي رسول الله الله الله المنان الموسلي في إلى السماء وقال في الجليل عَلان الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ ﴿ .

فقلت: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

<sup>(</sup>١) وقد أنصف المحقِّق التفتازاني، حيث اعترف بها يلزم من الاعتراف به الاعتراف بها ذكرناه في شرح شرح المختصر للحاجبي في مبحث اختلاف الصحابة في بيع أُمِّ الولد، فقال مستدلًّا علىٰ أنَّ مذهب مولانا أمير المؤمنين عليه جواز بيعها: إنَّ الشيعة نقلوا جواز بيعها، وهم أعلم بمذهبه. (منه).

<sup>(</sup>٢) كذا في الطرائف، وفي المقتل: (عبد الرحمن بن يزيد بن جابر).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (عن أبي سلميٰ).

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين عليلا ..................

قال: صدقت يا محمّد، من خلّفت في أُمَّتك؟

قلت: خيرها.

قال: عليُّ بن أبي طالب؟

قلت: نعم يا ربِّ.

قال: يا محمّد، إنِّي أطلعت إلى الأرض إطلاعة فاخترتك منها، فشققت لك اسماً من أسمائي، فلا أُذكر في موضع إلَّا ذُكرت معي، فأنا المحمود وأنت محمّد، ثمّ أطلعت الثانية، فاخترت منها عليًّا، وشققت له اسماً من أسمائي، فأنا الأعلى وهو عليُّ.

يا محمّد، إنِّي خلقتك وخلقت عليًّا وفاطمة والحسن والحسين والأئمَّة من ولده من سنخ نوري، وعرضت ولايتكم على أهل الساوات والأرض، فمن قبلها كان عندى من المؤمنين، ومن لم يقبلها(١) كان من الكافرين.

يا محمّد، لو أنَّ عبداً من عبيدي عبدني حتَّىٰ ينقطع أو يصير كالشن البالي، ثمّ أتاني جاحداً لو لايتكم ما غفرت له حتَّىٰ يقرَّ بو لايتكم.

يا محمّد، تُحِبُّ أَنْ تراهم؟

فقلت: نعم يا ربِّ.

فقال لي: التفت عن يمين العرش.

فالتفت، فإذا بعليٍّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، وعليٌّ بن الحسين، ومحمّد ابن عليٍّ، وجعفر بن محمّد، وموسىٰ بن جعفر، وعليٌّ بن موسىٰ، ومحمّد بن عليٌّ، وعليٌّ بن محمّد، والحسن بن عليًّ، ومحمّد بن الحسن المهدي في ضحضاح (٢) من نور قياماً يُصَلُّون، وهو في وسطهم - يعني المهدي عُلائيًلا - كأنَّه كوكب دُرِّي.

<sup>(</sup>١) في المصدر: (ومن جحدها).

<sup>(</sup>٢) الضحضاح في الأصل من رقّ من الماء على وجه الأرض ما يبلغ الكعبين، فاستعاره للنور المتألّق. (منه).

وقال: يا محمّد، هؤلاء الحُجَج، وهو الثائر من عترتك، وعزَّتي وجلالي إنَّه الحجَّة الواجبة لأوليائي والمنتقم من أعدائي»(١٠).

\* وبالإسناد عن الإمام محمّد بن أحمد بن عليٍّ بن شاذان، قال: حدَّ ثنا محمّد بن عليٍّ بن الفضل، عن محمّد بن القاسم، عن عبّاد بن يعقوب، عن موسى ابن عثمان، عن الأعمش، قال: حدَّ ثني أبو إسحاق، عن الحارث وسعيد بن بشر، عن عليٍّ بن أبي طالب عليًّلا، قال: قال رسول الله في : «أنا واردكم، وأنت يا عليُّ الساقي، والحسن الذائد، والحسين الآمر، وعليُّ بن الحسين الفارط، ومحمّد بن عليِّ الناشر، وجعفر بن محمّد السائق، وموسى بن جعفر محصي المحبيّن والمبغضين وقامع المنافقين، وعليُّ بن موسى مزيِّن المؤمنين، ومحمّد بن عليٍّ مُنزِل والحسن بن عليٍّ بن محمّد خطيب شيعته ومزوِّجهم الحور العين، والحسن بن عليٍّ سراج أهل الجنَّة يستضيؤون به، والمهدي شفيعهم يوم القيامة ويرضيُّ الأذن الله إلَّا لمن يشاء ويرضيُّ (\*).

\* وبالإسناد السابق عن ابن شاذان، قال: حدَّثنا أبو محمّد الحسن بن عليًّ العلوي الطبري "، عن أحمد بن عبد الله، حدَّثني جدِّي أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن حمَّاد بن عيسى، عن عمر بن أُذينة، قال: حدَّثنا أبان بن أبي عيَّاش، عن سُليم ابن قيس الهلالي، عن سلمان المحمّدي، قال: دخلت على النبيِّ وإذا الحسين عَلَيْكُ على فخذه، وهو يُقبِّل عينيه ويلثم فاه، ويقول: «أنت " سيِّد ابن الحسين عَلَيْكُ على فخذه، وهو يُقبِّل عينيه ويلثم فاه، ويقول: «أنت على النبي سيِّد ابن

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين عَلَيْكُلُ للخوارزمي (ص ٩٥ و٩٦/ ط النجف)، وينابيع المودَّة (ص ٤٨٦/ ط إسلامبول)، والطرائف (ص ١٧٢ و ١٧٣) عن الخوارزمي.

<sup>(</sup>٢) مقتل الحسين عَلَلِكُلُ للخوارزمي (ص ٩٤ و٩٥)، والطرائف (ص ١٧٤/ ح ٢٧١).

<sup>(</sup>٣) هو الناصر للحقِّ المعروف بالأطروش.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: (إنَّك).

وهذه الأخبار كما ترى صريحة في معتقد الفرقة الناجية الإماميَّة (رضوان الله عليهم)، وناطقة بأنَّ الأئمَّة اثنا عشر، وأنَّ القائم عَلَيْكُ هو الثاني عشر، وأنَّه ابن العسكري عَلَيْكُ.

ولعمري إنَّ المخالفين لو تركوا رواية هذه الأخبار الناطقة بفساد مذهبهم وصحَّة عقيدة خصومهم لكانوا أعذر، فالحمد لله الذي أنطقهم وأجرى أقلامهم بها هو حجَّة عليهم، ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ [الأنفال: ٤٢]، فها يتفوَّه بعض المخذولين منهم من إنكار وجوده عَلَيْكُلْ وبقائه، مكابرة محضة واستبعاد بحت.

ومحقّقوهم ككمال الدِّين بن طلحة الشامي، ونور الدِّين المكّي، ونصر بن عليٍّ الجهضمي، وابن الخشّاب الحنبلي، وعبد الرحمن الجامي في (دلائل النبوَّة)، وملا حسين الكاشفي<sup>(۲)</sup> في (روضة الشهداء)، وغيرهم، قد وافقونا على وجوده وبقائه، وأنَّه ابن العسكري عَليَّكُ ، وهو الذي عليه أكابر الصوفيَّة كصدر الدِّين القونوي، والحموي، وغيرهما.

## إرشاد ورفع استبعاد:

وُلِدَ مولانا المهدي عُللتًا لله بسُرَّ من رأى ليلة النصف من شعبان سنة خمس وخمسين ومائتين من الهجرة، هذا هو الصحيح، وعليه اعتمد ثقة الإسلام محمّد

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين عُلِيْكُ للخوارزمي (ص ١٤٦)، والطرائف (ص ١٧٤/ ح ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) إنَّما نظَّمنا ملَّا حسين الكاشفي في سلك المخالفين بناءً علىٰ الظاهر من حاله في زوائده وجواهره، وإلَّا فلا يبعد أنْ يكون من الإماميَّة. (منه).

ابن يعقوب الكليني في (الكافي)(۱)، وغيره من عظهاء أصحابنا. ومن المخالفين نور الدِّين عليُّ بن محمِّد المكّي المالكي في كتاب (الفصول المهمَّة)(۱).

\* وروىٰ ثقة الإسلام في (الكافي) أيضاً عن الحسين بن محمّد الأشعري، عن معلّىٰ بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، قال: خرج عن أبي محمّد، قال الزبيري: «هذا جزاء من افترىٰ علىٰ الله في أوليائه، زعم أنّه يقتلني وليس لي عقب، فكيف رأىٰ قدرة الله؟»، ووُلِدَ له ولد فسيّاه (محم د) سنة ستّ و خمسين ومائتين ".

والمعلَّىٰ بن محمّد ضعيف مضطرب المذهب، لا اعتباد علىٰ ما ينفرد به، وجزم شيخنا المعاصر (نا (خلَّد الله ظلال إفاداته) بعدم قدحه في صحَّة الخبر، لأنَّه من مشايخ الإجازة.

وفيه نظر حرَّرناه في تعليقات الخلاصة، والاعتباد على الأوَّل.

وسنتُه إلىٰ عامنا هذا، وهو العام الخامس بعد المائة والألف من الهجرة النبويَّة، ثمانهائة وإحدىٰ وخمسون سنة.

وقال الشيخ أبو عبد الله المفيد في (الإرشاد): الإمام القائم بعد أبيه الحسن عليت الله المسمّى باسم رسول الله المستربّى بكنيته، ولم يُخلّف أبوه ولداً ظاهراً ولا غائباً غيره (°)، وخلّفه غائباً مستتراً.

وكان سنُّه عند وفاة أبيه خمس سنين، آتاه الله فيها الحكمة وفصل الخطاب،

<sup>(</sup>١) أُصول الكافي (ج ١/ ص ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) الفصول المهمَّة (ص ٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) أُصول الكافي (ج ١/ ص ١٤ه/ ح ١).

<sup>(</sup>٤) هو المحدِّث الجلَّيل العلَّامة الشيخ تحمَّاد باقر المجلسي المتوفَّىٰ سنة (١١١١هـ).

<sup>(</sup>٥) وأمَّا ما ذكره الحسين بن أحمد الحصيبي في كتاب الهداية مَّا يخالف ذلك من أنَّ للعسكري ولد غير القائم عُلِيًا لا يُلتَفت إليه، مع كونه صاحب مقالة، غالياً. (منه).

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين عُلليل ......

وآتاه الحكمة كما آتاها يحيى صبيًّا، وجعله إماماً في حال الطفوليَّة، كما جعل عيسىٰ بن مريم عَالِيَّلِا في المهد نبيًّا، وللنصِّ عليه من الأئمَّة اللَّمِ واحداً واحداً إلىٰ أبيه عَالَيْكُ ، ونصِّ أبوه عليه عند ثقاته وخواصِّ شيعته.

وكان الخبر بغيبته ثابتاً قبل وجوده، وبدولته مستفيضاً قبل غيبته، وهو صاحب السيف من أئمَّة الهدى الله يقوم بالسيف، قال الله سبحانه: ﴿وَنُرِيدُ اللهُ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمْ الْوَرِثِينَ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ فَ... ﴾ إلى قوله: ﴿مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ ۞ [القَصص: ٥ و٦]، وقال الْوَارِثِينَ ۞... ﴾ إلى قوله: ﴿مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ ۞ [القَصص: ٥ و٢]، وقال سبحانه: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ۞ [الأنبياء: ١٠٥].

\* وعن زرارة، قال: سمعت أبا جعفر عليتًا يقول: الأئمَّة اثنا عشر كلُّهم من آل محمّد عليُّ بن أبي طالب وأحد عشر من ولده "(٢).

والنصوص الواردة عليه من آبائه (صلوات الله عليهم) متواترة، ومن أرادها فليقف عليها في كتاب (الكافي) (٢)، و(إرشاد) المفيد (٤)، وكتاب (كمال الدِّين وتمام النعمة في إثبات الغيبة ورفع الحيرة) لرئيس المحدِّثين محمّد بن عليِّ

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (ج ۱/ ص ۳۷٦)، والفصول المهمَّة (ص ۲۹۱)، وسُنَن أبي داود (ج ٤/ ص ۱۰۲)، الإرشاد (ج ۲/ ص ۳۳۹ – ۳۲۱).

<sup>(</sup>٢) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٤٧).

<sup>(</sup>٣) أُصول الكافي (ج ١/ ص ٥٢٥ - ٥٣٥).

<sup>(</sup>٤) الإرشاد (ج ٢/ ص ٣٤٥ - ٣٥٠).

ابن بابويه القمِّي<sup>(۱)</sup>، وكتاب (ملاء الغيبة في طول الغيبة) للشيخ جمال الدِّين أبي عبد الله محمَّد بن إبراهيم الشهير بالنعماني<sup>(۱)</sup>، وكتاب (الغيبة) للشيخ أبي جعفر الطوسي<sup>(۱)</sup>، وغيرها.

واستبعد أكثر مخالفينا تعميره عُلليُك إلى هذا القدر، وهو استبعاد محض لا يعارض الأدلَّة القاهرة العقليَّة الدالَّة على عدم جواز خلوِّ عصر من الأعصار عن معصوم يكون ناطقاً عن الله سبحانه، كيلا تبطل حُجَج الله وبيِّناته.

\* قال أمير المؤمنين عَلَيْكُ في حديث كميل بن زياد النخعي: «اللَّهُمَّ بليٰ لا تخلو الأرض من قائم لله بحجَّة، إمَّا ظاهر مشهور، أو مستور مغمور (أ)، لئلَّا تبطل حُجَج الله وبيِّناته (٥٠).

ولا يجوز التعويل على الاستبعاد المحض، والاستغراب البحت، وإطراح الأدلَّة القطعيَّة العقليَّة والسمعيَّة المتواترة المرويَّة من طُرُق المخالف والمؤالف، مع شمول قدرة الله سبحانه لجميع المكنات، وعمومها للمقدورات وخوارق العادات، وقد اتَّفق أطول من عمره عليك في الأُمَم الماضية بكثير، كنوح، وشعيب، والخضر، وإلياس، والسامري، وفرعون، وغيرهم.

قال الحافظ أبو عبد الله محمّد بن يوسف الكنجي الشافعي في كتاب (البيان في أخبار صاحب الزمان) بعد أنْ أكثر الأدلَّة علىٰ كونه عَلَيْكُمْ حيًّا باقياً منذ غيبته إلىٰ الآن ما نصُّه: (ولا امتناع في بقائه كبقاء عيسىٰ بن مريم والخضر

<sup>(</sup>١) كمال الدِّين (ص ٢٥٦ – ٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني (ص ٥٧ – ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) الغيبة للطوسي (ص ١٢٧ - ١٥٦).

<sup>(</sup>٤) في النهج: (أو خائفاً مغموراً).

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة (ص ٤٩٧/ خ ١٤٧).

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين غليلا .....

وإلياس من أولياء الله تعالى، وبقاء الأعور الدجَّال وإبليس اللعين من أعداء الله، وهؤلاء قد ثبت بقاؤهم بالكتاب والسُّنَّة.

أُمَّا عيسىٰ عَلَيْكُم، فالدليل على بقائه قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ [النساء: ٩٥١]، ولم يؤمن به منذ نزول الآية إلىٰ يومنا هذا أحد، فلا بدَّ أَنْ يكون هذا في آخر الزمان.

وأمَّا السُّنَّة، فما رواه مسلم في صحيحه، عن ابن سمعان في حديث طويل في قضيَّة الدَّبَّال، قال: فينزل عيسىٰ بن مريم عند المنارة البيضاء بين مهرودتين (۱)، واضعاً كفَّيه علىٰ أجنحة مَلكين (۱).

وأيضاً ما تقدَّم من قوله عَلَيْكُلا: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم؟».

وأمَّا الخضر وإلياس، فقد قال ابن جرير الطبري: الخضر وإلياس باقيان يسيران في الأرض.

وأيضاً ما رواه مسلم في صحيحه، عن أبي سعيد الخدري، قال: حدَّثنا رسول الله عن الدجَّال، وكان فيها حدَّثنا أنْ قال: «يأتي وهو

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير في النهاية (ج ٥/ ص ٢٥٨): (في حديث عيسىٰ عَلَيْكَا: «إنَّه ينزل بين مهرودتين» أي: في شقَّتين أو حلَّتين. وقيل: الثوب المهرود الذي يُصبَغ بالورس ثمّ بالزعفران، فيجيء لونه مثل لون زهرة الحوذانة. قال القتيبي: هو خطأ من النقلة، وأراه مهروتين أي: صفراوين، يقال: هريت العهامة إذا لبستها صفراء، وكأنَّ فعلت منه هروت، فإنْ كان محفوظاً بالدال فهو الهرد: الشقّ، وخطئ ابن قتيبة في استدراكه واشتقاقه. قال ابن الأنباري: القول عندنا في الحديث «بين مهرودتين» يُروي بالدال والذال، أي: بين ممرتين، على ما جاء في الحديث، ولم نسمعه إلَّا فيه، وكذلك أشياء كثيرة لن تُسمَع إلَّا في الحديث. والممصرة من الثياب: التي فيها صفرة خفيفة. وقيل: المهرود يُصبَغ بالعروق، والعروق يقال لها: الهرد) انتهىٰ. (منه).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (ج ٤/ ص ٢٢٥٣/ قطعة من الحديث ٢١٣٧).

محرَّم عليه أَنْ يدخل نقاب (١) المدينة، فينتهي إلى بعض السباخ التي تلي المدينة، فيخرج إليه يومئذٍ رجل هو خير الناس، أو من خير الناس، فيقول الدجَّال: إنْ قتلت هذا ثمّ أحييته أتشكُّون في الأمر؟

فيقولون: لا.

فيقتله ثمّ يُحييه، ثمّ يقول حين يُحييه: والله ما كنت فيك قطٌّ أشدّ بصيرة منِّي الآن.

قال: فيريد الدجَّال أنْ يقتله فلن يُسلَّط عليه».

وقال إبراهيم بن سعد: يقال: إنَّ هذا الرجل هو الخضر (٢)، وهذا لفظ مسلم في صحيحه كما سقناه سواء.

وأمَّا الدليل على بقاء إبليس اللعين، فآي الكتاب العزيز، وهو قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ۞ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ۞ ﴾ [الحجر: ٣٦ و٣٧].

وأمَّا بقاء المهدى عُللتِك ، فقد جاء بالكتاب والسُّنَّة.

أُمَّا الكتاب، فقد قال سعيد بن جبير في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﷺ [التوبة: ٣٣]، قال: هو المهدي من ولد فاطمة عَلَيْكُا.

وأمَّا من قال: إنَّه عيسىٰ عَلَيْكُل، فلا تنافي بين القولين، إذ هو مساعد للمهدي عَلَيْكُل علىٰ ما تقدَّم.

وقد قال مقاتل بن سليهان ومن تابعه من المفسِّرين في قوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ﴾ [الزخرف: ٦١]، قال: هو المهدي يكون في آخر الزمان، وبعد

<sup>(</sup>١) النقاب جمع نقب، وهو الطريق بين الجبلين، أراد أنَّه لا يدخل طُرُق المدينة. (منه).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (ج ٤/ ص ٢٥٦٦/ ح ٢٩٣٨).

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين غليلل ........٣٩٣

خروجه يكون أمارات ودلالات الساعة وقيامها) انتهى (۱۱). وقد نقله عنه أيضاً نور الدِّين المكِّي المالكي في فصوله (۲).

وحكى السيِّد الجليل ذو الكرامات الباهرة والمآثر الظاهرة أبو القاسم رضي الدِّين عليُّ بن طاوس (٣) (عطَّر الله مرقده) في بعض كُتُبه (١) ما حاصله: أنَّه اجتمع يوماً في بغداد مع بعض فضلائها، فانجرَّ الكلام إلى ذكر الإمام المهدي عليسًلا وما تدَّعيه الإماميَّة من حياته في هذه المدَّة الطويلة، فشنَّع ذلك الفاضل وأنكره إنكاراً بليغاً.

قال السيِّد إلله : إنَّك تعلم أنَّه لو حضر اليوم رجل وادَّعيٰ أنَّه يمشي علىٰ الماء، لاجتمع لمشاهدته كلُّ أهل البلد، فإذا مشىٰ علىٰ الماء وعاينوه قضوا تعجُّبهم منه، ثمّ لو جاء في اليوم الثاني آخر وقال: أنا أمشي علىٰ الماء أيضاً، فشاهدوا مشيه عليه لكان تعجُّبهم أقل من الأوَّل، فإذا جاء في اليوم الثالث آخر وادَّعيٰ أنَّه يمشي علىٰ الماء أيضاً، فربَّما لا يجتمع للنظر إليه إلَّا قليل ممَّن شاهد الأوَّلين، فإذا مشىٰ سقط التعجُّب بالكليَّة. فإذا جاء رابع وقال: أنا أمشي علىٰ الماء كما مشوا، فاجتمع عليه جماعة ممَّن شاهدوا الثلاثة الأُول، ثمّ أخذوا يتعجَّبون منه تعجُّباً زائداً علىٰ تعجُّبهم الأوَّل والثاني والثالث، لتعجَّب العقلاء من نقص عقولهم وخاطبوهم بها يكرهون.

وهذا بعينه حال المهدي عُللِئلًا، فإنَّكم رويتم أنَّ إدريس عُللِئلًا حيٌّ موجود في السياء من زمانه إلىٰ الآن، ورويتم أنَّ الخضر كذلك في الأرض حيٌّ موجود من زمانه

<sup>(</sup>١) أُنظر: كشف الغمَّة (ج ٣/ ص ٢٩٠)، عن البيان في أخبار صاحب الزمان.

<sup>(</sup>٢) الفصول المهمَّة (ص ٢٩٩ و٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) هذا السيِّد له كرامات باهرة، أوردنا شطراً منها في بعض مجموعاتنا. (منه).

<sup>(</sup>٤) هو كتاب كشف المحجَّة. (منه).

إلى الآن، ورويتم أنَّ عيسىٰ عَلَيْكُلَّ حيُّ موجود في السهاء، وأنَّه سيعود إلى الأرض إذا ظهر المهدي عَلَيْكُلُ ويقتدي به، فهذه ثلاثة نفر من البشر قد طالت أعهارهم زيادة على المهدي عَلَيْكُلُ، فكيف لا تتعجَّبون منهم وتتعجَّبون أنْ يكون لرجل من ذرَّيَّة النبيِّ أُسوة بواحد منهم، وتُنكِرون أنْ يكون من جملة آياته هُلِيُ أَنْ يُعمَّر واحد من عترته وذرَّيَّته زيادة علىٰ ما هو المتعارف من الأعهار في هذا الزمان؟)(١) انتهىٰ.

وقال عطَّر الله مرقده في (الطرائف): (وأمَّا استبعاد من يستبعد منهم ذلك لطول عمره الشريف، فها يمنع من ذلك إلَّا جاهل بالله وقدرته، وبأخبار نبينًا وعترته، أو عارف يعاند بالجحود، كها حكىٰ الله تعالىٰ عن قوم فقال: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْماً وَعُلُوًّا ﴾ [النمل: ١٤].

فكيف يستبعد بطول الأعمار وقد تواترت كثير من الأخبار بطول عمر جماعة من الأنبياء وغيرهم من المعمَّرين؟ وهذا الخضر باقٍ على طول السنين، وهو عبد صالح من بني آدم عَلَيْك ، ليس بنبيِّ ولا حافظ شريعة، ولا بلطف في بقاء التكليف، فكيف يستبعد طول حياة المهدي عَلَيْك وهو حافظ شريعة جدِّه محمّد على ولطف في بقاء التكليف، وحجَّة في أحد الثقلين اللذين قال النبيُّ فيها: «إنَّها لن يفترقا حتَّىٰ يردا عليَّ الحوض»؟ والمنفعة ببقائه في حالتي ظهوره واختفائه أعظم من المنفعة بالخضر.

وكيف يستبعد طول عمر المهدي عليه من يُصدِّق بالقرآن وقد تضمَّن من قصَّة أصحاب الكهف أعجب من هذا؟ لأنَّهم مضى لهم فيها تضمَّنه القرآن ثلاثهائة سنين وازدادوا تسعاً، وهم أحياء كالنيام، كها قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظاً وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمالِ﴾ الكريم: (الكهف: ١٨] لئلًا تبلي جنوبهم بالأرض.

<sup>(</sup>١) كشف المحجَّة (ص ٥٥ و٥٦/ ط النجف الأشرف).

فهؤلاء مجوَّفون محتاجون إلى طعام وشراب، وقد بقوا هذه المدَّة بنصِّ القرآن بغير طعام ولا شراب ممَّا يأكل الناس، وبقوا بمقتضى ما تقدَّم من الخبر السالف عند ذكر قصَّة أصحاب الكهف إلى زمان محمّد نبيِّهم على حين بعث الصحابة على البساط للسلام عليهم، ويبقون - كها رواه الثعلبي - إلى زمن المهدي عَلَيْكُ على الصفة التي تضمَّنها القرآن من الحياة بغير طعام مألوف ولا شراب معروف، فأيّها أعجب بقاء هؤلاء أو بقاء المهدي عَلَيْكُلا؟)(١).

انتهىٰ كلامه (أعلىٰ الله مقامه)، وهو جيِّد مفيد جدًّا.

وبعض الحذَّاق من الأطبَّاء جوَّز بقاء الإنسان باعتبار مزاجه الطبيعي ما يقرب من هذه المدَّة ويزيد عليها(٢).

وأمَّا المنجِّمون، فقالوا: أكثر ما يُعطي كوكب واحد من العمر من حيث هو مائة وعشرون سنة، وجاز أنْ ينضمَّ إليه عندهم أسباب أُخر فتتضاعف العطيَّة، قالوا: في مثل أنْ يتَّفق في طالع كثرة الهيلاجات فيه، والكدخدايات كلّها في أوتاد الطالع ناظرة إلىٰ بيوتها ونظر السعود لها بالتثليث أو التسديس، وتكون

<sup>(</sup>١) الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف (ص ١٨٥ و١٨٦) المطبوع بتحقيقنا.

<sup>(</sup>٢) قال الفاضل الأقسر ائي في شرح الموجز: وأمَّا سنُّ الشيخوخة، فقد حكم بعض الناس بأنَّه أكثره ستُّون سنة، لأنَّ سنَّ الكهال إذا انتهىٰ في الأربعين، فبالحري أنْ لا يمتدَّ سنُّ النقصان أكثر من ضعفه، والمجموع مائة وعشرون، وهو المشاهد من أكثر العمر في سُكَّان وسط المعمورة، ولكن الحقُّ أنَّ البرهان دالُّ علىٰ وجوب الموت لا علىٰ مقدار أكثر العمر. وما ذكره من الحكم علىٰ كون زمان النقصان ضعف زمان الكون لا دليل عليه، وقد اعترف أرباب التنجيم بإنكار الزيادة علىٰ مائة وعشرين سنة، حتَّىٰ إنَّ أبا الريحان حكىٰ عن ما شاء الله أنَّه: يمكن أنْ يعيش الإنسان تسعائة وستيِّن سنة، وهو القرآن الأعظم. انتهىٰ. وقد نقلت أقوال المنجِّمين وحكاياتهم وتصريحات الأطبَّاء وغيرهم في رسالة عملتها في الغيبة. (منه).

و (ما شاء الله) اسم حكيم، وقيل: هو يوسف الصدِّيق عُلليُّلا. (منه).

النحوس ساقطة، وحينئذٍ يحكمون لصاحب الطالع بطول العمر، وقد نقلنا جملة من كلامهم في رسالة أفردناها في الردِّ على من استبعد بقاءه عَالِئلًا.

وذكر السيِّد الجليل رضي الدِّين المذكور في كتابه (فرج المهموم في معرفة الحلال والحرام من علم النجوم): أنَّ بعض أكابر المنجِّمين وقف على زائجة مولد مولانا المهدي عَلَيْكُل، فقال: إنَّه يُعمَّر عمراً طويلاً جدَّان.

وبالجملة فليس للمخالفين إلَّا الإخلاد إلى الاستبعاد المحض والتخمين الكاذب، ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْواهِهِمْ وَيَأْبَىٰ اللهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرَهَ الْكَافِرُونَ ﴿ يَكُونَ اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرَهَ الْكَافِرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٢].

### [من مات ولم يعرف إمام زمانه]:

## إكمال وقطع إشكال:

تحقيق حول حديث: «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليَّة». من الأخبار المستفيضة المتَّفق عليها بين علماء الإسلام قوله الله الله الله المتعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليَّة»(٢).

واستقامته ظاهرة على مذهب أصحابنا (قدَّس الله أرواحهم)، من عدم خلوِّ الأرض من حجَّة ناطق عن الله تعالىٰ، معصوم في الأقوال والأفعال

<sup>(</sup>١) فرج المهموم (ص ٣٧/ ط النجف).

<sup>(</sup>٢) أُصول الكافي (ج ٢/ ص ٢٠ و ٢١)؛ لا يخفىٰ أنَّ هذا الخبر يدلُّ علىٰ ما عليه أصحابنا (رضوان الله عليهم)، من أنَّ الإمامة من أُصول الدِّين لا من فروعه، لا كها تقول الزيديَّة وأهل السُّنَة. ووجه الدلالة أنَّه يدلُّ علىٰ كون الجهل بالإمام موجباً للهلاك الدائم، إذ الميتة الجاهليَّة تقتضيه. وقد صرَّح القاضي البيضاوي في المنهاج في مباحث الأخبار بأنَّها من الأُصول، وتبعه جماعة من شارحي كتابه، ونقل صاحب إحقاق الحقِّ (عطَّر الله مرقده) عن بعض الحنفيَّة أنَّه حكم بكفر من لا يقول بإمامة أبي بكر، وهو يدلُّ علىٰ أنَّها عنده من الأُصول.

أقول: في الدلالة عندنا بل و الأدلَّة الدالَّة علىٰ أنَّ الإمامة من الأُصول كثير جدًّا. (منه).

والتقريرات من أوَّل عمره إلىٰ آخره، لأنَّ إمام زماننا - كما سلف - هو مولانا الحجَّة المهدي عَاليَّكُل.

وما أورده المخالفون من أنَّه إذا لم يمكن التوصُّل إليه وأخذ المسائل الدِّينيَّة عنه، فأيَّ ثمرة تترتَّب علىٰ مجرَّد معرفته حتَّىٰ يكون من مات ولم يكن عارفاً به فقد مات ميتة جاهليَّة؟

فهو واضح السقوط، إذ ليست الثمرة منحصرة في مشاهدته، وأخذ المسائل عنه، بل نفس التصديق بوجوده عليه وأنّه خليفة الله في الأرض، أمر مطلوب لذاته، وركن من أركان الإيهان، كتصديق من كان في عصر النبي مطبوعوده ونبوّته.

\* وقد روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنَّ النبيَّ اللهُ ذكر الله اللهدي عَلَيْكِ، فقال: «ذلك الذي يفتح الله عَلَيْ علىٰ يديه مشارق الأرض ومغاربها، يغيب عن أوليائه غيبة لا يثبت فيها إلَّا من امتحن الله قلبه للإيهان».

قال جابر: فقلت: يا رسول الله، هل لشيعته انتفاع به في غيبته؟

فقال فقال الله والذي بعثني بالحقّ نبيًّا، إنَّهم ليستضيؤون بنوره وينتفعون بولايته في غيبته، كانتفاع الناس بالشمس وإنْ علاها السحاب»(۱).

والعجب أنَّ المخالفين حملوا إمام الزمان(٢) في الخبر المذكور علىٰ

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقِّ (ج ١٣/ ص ٢٥٩) عنه.

<sup>(</sup>٢) وحمله الشيخ قطب الدِّين الشيرازي صاحب (المكاتيب) في بعض مكاتيبه على السلطان، وفي بعضها على المرشد الكامل المسلك للسالكين إلى الله تعالىٰ. فإنْ أراد الإمام المعصوم، كما يقتضيه التوفيق بين كلاميه، فمرحباً بالوفاق، وإلَّا لزم التهافت، وورد على أوَّل كلاميه ما أوردناه في الكتاب، وعلى ثانيهما أنَّه خلاف الإجماع، وعنده أنَّ مخالف الإجماع كافر، كما صرَّح به في مكاتيبه، ونقله عن القاضي عياض في (الشفا). (منه).

٣٩٨ ...... الإمام المهدي ﴿ في مصادر علماء الشيعة / ج (٣) صاحب الشوكة (١) من ملوك الدنيا كائناً من كان، عالماً كان أو جاهلاً، عادلاً أو فاسقاً.

ومن المعلوم أنَّه لا ثمرة لمعرفة الجاهل الفاسق، ليكون من مات ولم يعرفه فقد مات ميتة جاهليَّة، وكيف يتوهَّم من له أدنى مسكة أنْ يكون معرفة شياطين بني أُميَّة وبني العبَّاس المستهترين بالنرد والكأس والشطرنج السفَّاكين الهتَّاكين فريضة (۲)، وأنَّ جاهلها لو مات مات ميتة جاهليَّة؟ نعوذ بالله من الحور بعد الكور (۳)، والضلالة بعد الهداية.

ولـمَّ استشبع بعض المحقِّقين من مخالفينا هذا الالتزام (')، ذهب إلى أنَّ المراد بالإمام في الحديث هو الكتاب العزيز، وهو أوضح فساداً من أنْ يُنبَّه عليه، فإنَّ إضافة الإمام إلى زمان ذلك الشخص يُشعِر بتبديل الأئمَّة في كلِّ الأزمنة، والقرآن العزيز لا تبدُّل له بحمد الله على كرور الأعصار.

وأيضاً فما المراد بمعرفة الكتاب التي إذا لم تكن حاصلة في الإنسان مات

<sup>(</sup>١) وأكثرهم حمل الإمام على ذي الشوكة مطلقاً، وهو الذي اختاره عظماؤهم كالعلَّامة التفتازاني وغيره. (منه).

<sup>(</sup>٢) والعجب أنَّ نحالفينا رووا في كُتُبهم وأصحَتهم عن النبيِّ الله قال: «الحلافة بعدي ثلاثون سنة، ثمّ تصير ملكاً»، رواه جمُّ غفير من فضلائهم، منهم الإمام نور الدِّين المالكي في (الفصول المهمَّة)، والعلَّامة التفتازاني في (شرح عقائد النسفي)، بل قال النسفي في عقائده ما نصُّه: (والخلافة ثلاثون سنة ثمّ بعدها ملك)، فجعله من جملة العقائد والأُصول، وهذا يقتضي أنْ لا يكون معاوية ومن تلاه من الأُمويين والمروانيين والعبَّاسيين أئمَّة، بل ملوكاً ظالمين ولصوصاً متسلَّطين، وقد صرَّح به جمع منهم صاحب (الفصول المهمَّة)، وأشار إليه العلَّامة التفتازاني في متسلَّطين، وقد صرَّح به جمع منهم صاحب (الفصول المهمَّة)، وأشار إليه العلَّامة التفتازاني في (شرح العقائد). ولا يخفى أنَّ هذا يدافع حملهم الإمام في قوله ﴿ الله العلَّامة على الشوكة مطلقاً. (منه).

<sup>(</sup>٣) أي: من النقصان بعد الزيادة، أو من فساد أُمورنا بعد صلاحها.

<sup>(</sup>٤) في (س): (الإلزام).

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمير المؤمنين غليثلل ........

ميتة جاهليَّة؟ إنْ أُريد بها معرفة ألفاظه أو الاطِّلاع على معانيه لم يقل به أحد، ولو قيل به لأشكل الأمر على أكثر الناس، بل أدَّى إلى اختلال النظام، فإنَّ تكليف جميع آحاد الأُمَّة بذلك مقتضٍ للحرج العظيم، والمشقَّة الكثيرة مؤدِّ إلىٰ تعطيل المعاش، واختلال نظام النوع.

وإنْ أُريد مجرَّد التصديق بوجوده، ورد عليهم ما أوردوه على أصحابنا.

### [سبب الغيبة]:

### جوهرة فاخرة:

اختلف علماؤنا في سبب غيبته على فقال جمع منهم: لا يجوز نسبته إلى الله تعالى لحكمته، والإمام لطف، فلا يليق بحكمته منعه. ولا إلى الإمام لعصمته، فلا يكون الإخلال من جهته، لعدم جواز الإخلال بالواجب عليه. فيكون السبب من الرعيّة، فبكثرة عدوّه منهم، وقلّة ناصره، وتسلُّط شياطين الإنس وسلاطين الجور على أطراف الربع المعمور وجوانبه، خاف على نفسه، ودفع الضرر عن النفس واجب، فاختفى عنهم، وذلك بعد لزوم الحجَّة للخلق، وكشف الحقيقة، وإزاحة العلّة، وسدِّ طُرُق الأعذار عليهم، ليهلك من هلك عن بيّنة، ويحيى من حيَّ عن بيّنة، إذ ليس الواجب على الله سبحانه سوى إيجاد الإمام وتعيينه، وقد فعل ذلك، والواجب على الإمام قبول الإمامة وتحمُّله

<sup>(</sup>١) هذا الاعتذار مذكور في الشرح الجديد للتجريد، وفي شرح الأصفهاني، وغيرهما. (منه).

لأعبائها، وقد فعله أيضاً، والواجب على الأُمَّة متابعة الإمام وقبول أحكامه وإمتثال أوامره ونواهيه وطاعته ونصرته على أعدائه، وهم لم يفعلوا ذلك، فكانت الحجَّة لهم لازمة، لأنَّهم منعوا نفسهم اللطف الحافظ للشريعة.

وقال بعض الأعلام: إنَّا لمَّا أثبتنا أنَّه تعالىٰ عدل حكيم لا يفعل قبيحاً، ولا يخلُّ بواجب، وأنَّ أفعال الله تعالىٰ معلَّلة بالأغراض والمصالح، كان ذلك موجباً لاعتقاد أنَّ جميع أفعاله تعالىٰ مشتملة علىٰ الغرض الصحيح وإنْ لم نعلم كنه ذلك الغرض وحقيقة تلك الحكمة، إذ لا سبيل لنا إلىٰ معرفة حقائق جميع الأشياء، لعجز القوَّة البشريَّة عن إدراك جميع ذلك.

ثمّ قال: وحينئذٍ نقول: جاز أنْ يكون الغيبة لأمر خفي ومصلحة استأثر الله تعالىٰ بعلمها، ولا يجب علينا البحث عن حقيقة تلك المصلحة والاطِّلاع علىٰ كنهها، كما في خلق الحيَّات والمؤذيات.

وقال بعض المتأخِّرين: إنَّ السبب في غيبته عَلَيْكُ استخلاص المؤمنين من أصلاب المنافقين، محتجًّا بأنَّه عَلَيْكُ إنَّما يظهر بالقيام بالسيف وإظهار الدعوة، فحينئذٍ لا يقبل إيهان نفس لم تكن آمنت من قبل، لأنَّ قيامه من أشراط الساعة وعلاماتها، مستشهداً بقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾ [الأنعام: ١٥٨]، وقال: إنَّ تلك الآية هو الإمام عَلَيْكُ .

### [الغيبة الصغرى]:

#### فائدة:

ابتدأت الغيبة الصغرى بعد وفاة مولانا أبي محمّد الحسن بن عليّ العسكري عَاليّنا لا ، وكانت وفاة العسكري عَاليّنا لا يوم الجمعة لثمان خلون من شهر

(٥٨) الأربعون حديثاً في إثبات إمامة أمر المؤمنين عليلا ......

ربيع الأوَّل سنة ستِّين ومائتين، وحينئذٍ فيكون غيبة مولانا المهدي عُلاينًا وهو ابن خمس سنين، وهذا هو الصحيح(١).

وقال نور الدِّين عليُّ بن محمّد المكّي المالكي في (الفصول المهمَّة): (إنَّه غاب في السرداب والحرس عليه، وكان ذلك سنة ستٍّ وسبعين ومائتين من الهجرة، وتزعم الشيعة أنَّه دخل السرداب في دار أبيه وأُمُّه تنظر إليه، فلم يخرج إليها بعد ذلك، وعمره يومئذٍ تسع سنين. وذكر ابن الأزرق في (تاريخ ميافارقين): أنَّه دخل السر داب سنة خمس وسبعين ومائتين وعمره سبع عشرة سنة)(٢) انتهىٰ.

وما ذكره من أنَّ ابتداء الغيبة سنة ستٍّ وسبعين ومائتين وهم. نعم، ذكر جمع من عظماء أصحابنا أنَّ ابتداءها سنة ستٍّ وستُّون ومائتين، وهذا يوافق ما نقله عن الشيعة رضي انته عمره إذ ذاك تسع سنين، وما ذكرناه نحن أوضح، لأنَّه بعد موت أبيه لم يصل إليه إلَّا آحاد قليلون، فلا يدافع الغيبة.

## [سفراء الغيبة الصغرى]:

وكان له عَالينا في الغيبة الصغرى أبواب مرضيُّون وسفراء ممدوحون. قال الشيخ الجليل أحمد بن أبي طالب(٢) الطبرسي(٤) في كتاب (الاحتجاج):

<sup>(</sup>١) كما ذكره الشيخ المفيد في (الإرشاد). (منه).

<sup>(</sup>٢) الفصول المهمَّة (ص ٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) حكىٰ لي بعض الثقاة أنَّه وجد في كتاب المناقب لابن شهرآشوب ما معناه: (وجدت كتاب الاحتجاج لأبي طالب الطبرسي بخطِّه)، وهو يدافع ما اشتهر من أنَّه لأحمد بن أبي طالب، اللَّهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ أَبُو طَالَبِ كَنِيةً لأَحْمَدُ بِنِ أَنِي طَالَبٍ، والله أعلم. (منه).

<sup>(</sup>٤) الطبرسيُّون من أصحابنا كثيرون، والمشهور منهم أربعة: حجَّة الإسلام أبو عليِّ الفضل بن الحسن الطبرسي صاحب التفاسير وإعلام الورى والآداب الدِّينيَّة. وابنه صاحب مكارم الأخلاق. وأحمد بن أبي طالب صاحب الاحتجاج، ومن أصحابنا من نسب الاحتجاج إلى أبي عليِّ صاحب التفسير. والفاضل الجليل الحسن بن عليِّ صاحب الكامل الذي ألَّفه للصاحب بهاء الدِّين الجويني، وله أيضاً تحفة الأبرار. (منه).

(وأمَّا الأبواب المرضيُّون والسفراء الممدوحون في زمن الغيبة: فأوَّلهم الشيخ الموثوق به أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري، نصبه أوَّلاً أبو الحسن عليُّ بن محمّد العسكري عَلليَّلا، فتولَّل عمّد الحسن بن عليِّ العسكري عَلليَّلا، فتولَّل القيام بأُمورهما حال حياتهما عَليَّلاً، ثمّ قام بعد ذلك بأمر صاحب الزمان عَلليَّلا، وكانت توقيعاته وجوابات المسائل تخرج علىٰ يده.

فلرًا مضىٰ لسبيله قام ابنه أبو جعفر محمّد بن عثمان مقامه، وناب منابه في جميع ذلك.

فلمَّا مضىٰ لسبيله قام بذلك أبو القاسم الحسين بن روح من بني نوبخت. فلمَّا مضىٰ هو قام مقامه أبو الحسن عليِّ بن محمّد السمري.

ولم يقم منهم أحد بذلك إلَّا بنصِّ عليه من قِبَل صاحب الزمان (صلوات الله عليه)، ونصب صاحبه الذي تقدَّم عليه، ولم تقبل الشيعة قولهم إلَّا بعد ظهور آية معجزة تظهر علىٰ يد كلِّ واحدٍ منهم من قِبَل صاحب الأمر (صلوات الله عليه) تدلُّ علىٰ صدق مقالتهم وصحَّة نيابتهم.

فلمًا حان رحيل أبي الحسن السمري عن الدنيا وقرب أجله، قيل له: إلىٰ من تُوصى؟

# فأخرج توقيعاً إليهم نسخته:

«بسم الله الرحمن الرحيم، يا عليُّ بن محمّد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنَّك ميِّت ما بينك وبين ستَّة أيَّام، فاجمع أمرك، ولا توص إلى أحد يقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة التامَّة، فلا ظهور إلَّا بعد إذن الله تعالى ذكره، وذلك بعد طول الأمد، وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض ظلماً وجوراً، وسيأتي إلى شيعتي من يدَّعي المشاهدة، ألا فمن ادَّعيٰ المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذَّاب مفتر، ولا حول ولا قوَّة إلَّا بالله العليِّ العظيم».

فنسخوا هذا التوقيع وخرجوا من عنده، فلمَّا كان اليوم السادس عادوا إليه وهو يجود بنفسه، فقال له بعض الأصحاب: من وصيُّك بعدك؟ فقال: (لله أمر هو بالغه) وقضى، فهذا آخر كلام سُمِعَ منه (رضي الله عنه وأرضاه))(۱) انتهىٰ كلامه زيد إكرامه.

أقول: وكان وفاة أبي الحسن السمري (قدَّس الله روحه) بالنصف من شعبان سنة ثمان وعشرين وثلاثهائة، وبه انتهت مدَّة الغيبة الصغرى.

### ختام:

قال الشيخ محي الدِّين بن عربي، وهو من أكابر صوفيَّة المخالفين كما يظهر لمن تتبَّع كلامه في (الفتوحات المكّيَّة)، في الكتاب المذكور في الباب الثلاثمائة والستَّة والستَّين ما نصُّه:

(إنّ لله خليفة (٢) يخرج من عترة رسول الله الله على من ولد فاطمة على الركن يواطئ اسمه اسم رسول الله في الخلق - بفتح الخاء - وينزل عنه في الخلق - بفتح الخاء - وينزل عنه في الخلق - بضم الخاء -، أسعد الناس به أهل الكوفة، يعيش خساً أو سبعاً أو تسعاً، يضع الجزية، ويدعو إلى الله بالسيف، ويرفع المذاهب، فلا يبقى إلّا الدّين الخالص، أعداؤه مقلّدة العلماء أهل الاجتهاد، لما يرونه يحكم بخلاف ما ذهب إليه أئمّتهم، فيدخلون كرها تحت حكمه خوفاً من سيفه، وتفرح به عامّة المسلمين أكثر من خواصّهم. يبايعه العارفون من أهل الحقائق عن شهود وكشف بتعريف إلهى، له رجال إلهيّون يقيمون دعوته وينصرونه، ولو لا أنّ السيف بيده لأفتى إلهى، له رجال إلهيّون يقيمون دعوته وينصرونه، ولو لا أنّ السيف بيده لأفتى

<sup>(</sup>١) الاحتجاج (ج ٢/ ص ٢٩٦ و٢٩٧/ ط النجف الأشرف).

<sup>(</sup>٢) ظاهر قوله: (إنَّ لله خليفة) يُشعِر بأنَّه موجود، كما عليه أصحابنا ومحقِّقو المخالفين، لا أنَّه سيُو جَد. (منه).

٤٠٤ ..... الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)

الفقهاء بقتله، ولكن الله يُظهِره بالسيف والكرم، فيطمعون ويخافون، ويقبلون حكمه من غير إيهان، ويضمرون خلافه، ويعتقدون فيه إذا حكم فيهم بغير مذهب أئمَّتهم أنَّه على ضلال في ذلك، لأنَّهم يعتقدون أنَّ أهل الاجتهاد وزمانه قد انقطع، وما بقي مجتهد في العالم، وأنَّ الله لا يُوجِد بعد أئمَّتهم أحداً له درجة الاجتهاد.

وأمَّا من يدَّعي التعريف الإلهي بالأحكام الشرعيَّة، فهو عندهم مجنون فاسد الخيال)(١).

هذا كلامه، وهو صريح الدلالة على ما عليه أصحابنا (رضوان الله عليهم) من جهات عديدة (٢ لا تخفى على من تأمَّلها بعين البصيرة، وتناولها بيد غير قصرة.

\* \* \*

(١) الفتوحات المكّيَّة (ج ٣/ ص ٣٢٧/ ط بيروت).

<sup>(</sup>٢) منها قوله: «إنَّ لله خليفة»، ومنها: «أسعد الناس به أهل الكوفة»، وقوله: «أعداؤه مقلِّدة العلياء»، وقوله: «لو لا أنَّ السيف بيده لأفتىٰ الفقهاء بقتله». (منه).

# الفهرس

| ٣      | (٣٩) عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار                           |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | فصل: في ذكر ما جاء في المهدي عَاليُّك من متون الصحاح الستَّة                |
| ين من  | ما جاء في بقاء الدجَّال من متون الصحاح ومن المَّفق عليه في الصحيح           |
| ۲۲     | أخبار الدجَّال                                                              |
| ۲٩     | (٤٠) الاحتجاج                                                               |
| ٣١     | احتجاج الحجَّة القائم المنتظر المهدي صاحب الزمان عليه                       |
|        | وأمَّا الأبواب المرضيُّون، والسفراء الممدوحون في زمان الغيبة                |
| غيرها، | ذكر طرف ممَّا خرج أيضاً عن صاحب الزمان عَلَلِتُلَّا من المسائل الفقهيَّة وع |
| ٥٢     | في التوقيعات علىٰ أيدي الأبواب الأربعة وغيرهم                               |
| ٧٢     | [زيارة آل ياسين]                                                            |
| ٧٤     | [تو قيعاته (صلوات الله عليه) إلىٰ الشيخ المفيد للَّيْرَيُّ ]                |
| ٧٩     | (٤١) تنبيه الخواطر ونزهة النواظر، المعروف بمجموعة ورَّام                    |
| ۸۳     | (٤٢) المنقذ من التقليد                                                      |
| ۸٥     | الكلام في الغيبة                                                            |
| ۱۰۳.   | [أسباب كتمان الولادة]                                                       |
| ١١١.   | [عدم استحالة طول العمر]                                                     |
| ۱۱۷.   | (٤٣) إقبال الأعمال                                                          |

| ٤٠٦ الإمام المهدي ﷺ في مصادر علماء الشيعة/ ج (٣)                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل (٤٩): فيها نذكره من ولادة مولانا المهدي عَالِيُّكُلُّ في ليلة النصف من                                     |
| شعبان، وما يفتح الله على علينا من تعظيمها بالقلب والقلم واللسان ١١٩                                            |
| فصل (٥٠): فيما نذكره [في بشارة النبيِّ جدِّه ﴿ لَهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ وَعَظَيْمُ انتفاع                 |
| الإسلام برئاسته]                                                                                               |
| فصل (٥١): فيها نذكره من الدعاء والقسم على الله عَلَيْ بهذا المولود العظيم                                      |
| المكان ليلة النصف من الشعبان                                                                                   |
| (٤٤) الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف                                                                            |
| بشارة الرسول ﴿ الله عَالِينَا لَا عَالِينًا لَا الله عَالَيْنَا لَا الله عَالَيْنَا لَا الله عَالَيْنَا الله ع |
| (٤٥) فرج المهموم في تأريخ علماء النجوم                                                                         |
| فصل: [دلائة النجوم على ولادة الإمام]                                                                           |
| فصل: [كرامات الإمام المهدي عليه]                                                                               |
| فصل: [دعاء الإمام عليه لجنين]                                                                                  |
| فصل: [سؤال السمري كفناً]                                                                                       |
| فصل: [قصَّة رشيق المادراني]                                                                                    |
| [خبر القاسم بن العلاء، وعلمه عليه بالآجال وبالغائب]١٥٤                                                         |
| [علمه ﷺ بما يكون]                                                                                              |
| [وضعه على للحجر الأسود وعلمه بالآجال]                                                                          |
| فصل: [علمه ﷺ بالغائب وبها يكون]                                                                                |
| (٤٦) كشف المحجَّة لثمرة المهجة                                                                                 |
| [غيبة الإمام المهدي ﷺ]                                                                                         |
| الفصل (٧٧): [الغيبة دليل الإمامة]                                                                              |
| الفصل (٧٨): [كشف الأستار لمعرفة الأسرار]                                                                       |

| الفهرسالفهرس                                                       |  |
|--------------------------------------------------------------------|--|
| الفصل (٧٩): [القول في الصحابة والمتعة والرجعة والمهدي]             |  |
| الفصل (١٥٠): [كيفيَّة تعاطي الناس مع قضيَّة الإمام المهدي عليه ٢٧٢ |  |
| الفصل (١٥١): [البداء وآية المحو والإثبات]                          |  |
| الفصل (١٥٢): [تضرُّع ابن طاوس أمام الحضرة المهدويَّة]              |  |
| الفصل (١٥٣): [وصايا عامَّة]                                        |  |
| (٤٧) المسلك في أُصول الدِّين                                       |  |
| المقصد الثالث: في مباحث متعلِّقة بالغيبة                           |  |
| [ولادته والأخبار علىٰ تعيينه]                                      |  |
| [من شاهده بعد ولادته]                                              |  |
| [علَّة الغيبة]                                                     |  |
| [شبهة طول العمر]                                                   |  |
| (٤٨) كشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة                                 |  |
| ذكر الإمام الثاني عشر                                              |  |
| [النصُّ عليه ﷺ]                                                    |  |
| [شبهة عدم الانطباق]                                                |  |
| [شبهة عدم الاختصاص]                                                |  |
| [شبهة اتِّحادُ اسم الأب بين الإمام والنبيِّ]                       |  |
| ذكر الخلف الصالح غليتلا                                            |  |
| [الأُولىٰ: قصَّة إسماعيل الهرقلي]                                  |  |
| [الثانية: قصَّة السيِّد باقي بن عطوة العلوي]٢١٠                    |  |
| (٤٩) النجاة في القيامة في تحقيق أمر الإمامة                        |  |
| البحث الثالث: في فساد ما قالته الطوائف من الشيعة المنكرين لواحد من |  |
|                                                                    |  |

| ادر علماء الشيعة/ ج (٣) | مام المهدي ﷺ في مصا                     | الإد                                    |                                         | ٤٠٨            |
|-------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|
| 771                     |                                         |                                         | ي عشر عليتاه                            | الأئمَّة الاثن |
| 777                     |                                         | إمام غللتلل                             | بع: في غيبة الإ                         | البحث الرا     |
| <b>YYV</b>              |                                         |                                         | لبصائر                                  | (٥٠) مختصر ا   |
| 779                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | عصر الغيبة].                            | [الدعاء في     |
| ۲٥٣                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |                                         | (٥١) المحتضر   |
| 770                     | ؤمنين غاليئلا                           | , أسرار أمير الم                        | أنوار اليقين في                         | (٥٢) مشارق     |
| ٧٦٧                     | م المهدي غللتكلم                        | سرار أبي صالح                           | بع عشر: في أ                            | الفصل الرا     |
| ۲۷۳                     |                                         | •                                       | _                                       |                |
| 770                     |                                         | نظر ﷺ]                                  | فيبة الإمام المنت                       | [بحث في غ      |
| <b>YVV</b>              |                                         | مث الكلاميَّة.                          | الإلهيَّة في المبا-                     | (٤٥) اللوامع   |
| 779                     |                                         | 4                                       | امس: في الغيبا                          | البحث الخا     |
| ۲۸۳                     |                                         |                                         | ••                                      | _              |
| ۲۸٥                     |                                         | '                                       |                                         |                |
| 798                     |                                         |                                         | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                |
| 797                     |                                         |                                         | , حال الغيبة.                           | باب نادر في    |
| ٣١٥                     |                                         |                                         | بةب                                     | باب في الغي    |
| ٣٥٥                     |                                         |                                         | •                                       | -              |
| <b>TOV</b>              |                                         |                                         |                                         |                |
| ٣٦٥                     |                                         | _                                       | _                                       | _              |
| للبَّلْمُ وذكرهم وقت    |                                         |                                         | ,                                       |                |
| ٣٦٧                     |                                         | '                                       | _                                       |                |
| <b>***</b>              | المؤمنين غلليتلا                        | ات إمامة أمير                           | ن حديثاً في إثبا                        | (٥٨) الأربعور  |

| ٤٠٩   | الفهرسالفهرسالفهرس           |
|-------|------------------------------|
| ٣٧٩   | [المهدي 🕮]                   |
| ٣٨٧   | إرشاد ورفع استبعاد           |
| ٣٩٦   | [من مات ولم يعرف إمام زمانه] |
| ٣٩٦   | إكمال وقطع إشكال             |
| ٣٩٩   | [سبب الغيبة]                 |
| ٣٩٩   | جو هرة فاخرة                 |
| ξ • • | [الغيبة الصغري]              |
| ξ • • | فائدةفائدة                   |
|       | [سفراء الغيبة الصغري]        |
| ٤٠٣   | ختام                         |
| ٤٠٥   | الفهرسالفهرس                 |