
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 أُطروحات فكريَّة معاصرة في العقيدة المهدويَّة

 الباحثة

 عالية حسين آل كاظم الموسوي

 هـ١٤٤٧: الطبعة الأوُلىٰ 

 نسخة ١٠٠٠: العدد

 جميع الحقوق محفوظة للباحثة



 
 

 بسم االله الرحمن الرحيم

 ا:  

ط، فهي تتمتَّع بخصوبة وافرة من ة لأزمة الارتباة المهدويَّ لا تخضع القضيَّ 

 ذ تلاحقها قصود مختلفة، كالفكر الإنساني العامِّ إدة، ات متعدِّ الحضور في واقعيَّ 

، )صالعدالة، ونهاية التاريخ، والمخلِّ  إلىٰ ة عات البشريَّ أ كجزء من تطلُّ حيث تُقرَ (

رؤية الأديان  س ضمن سياق ظاهرة المنقذ العالمي فيلتدُرَ (يني المقارن والبعُد الدِّ 

 سلامي، لتحوز موقعاً إيماني�اين الإة للدِّ المذهبيَّ  ة في الرؤىٰ لهيَّ وظاهرة الخلافة الإ

حيث يجري البحث في أبعادها (، والاهتمام الفلسفي )مشتركاً بين الرسالات

، والقراءة )ة العلاقة بين الغيب والتاريخة، كإشكاليَّ ة والمعرفيَّ الوجوديَّ 

ك للجماهير في إطار الأمل والانتظار ح كخطاب محرِّ لتطُرَ (ة لسياسيَّ ة االاجتماعيَّ 

ة كأثر في أ الحركة المهدويَّ لتقُرَ (ة ، والمتابعة التاريخيَّ )الإيجابي الفاعل في الجماعة

إلخ من ) ةة ومذهبيَّ لات فكريَّ مسار التاريخ الإسلامي، وما رافقها من تحوُّ 

 .جدان والفكر والواقع المعاصرلة في الضمير والوالوشائج المتأصِّ 

ة، تستقطب العقول ة ملحَّ ة كضرورة فكريَّ ومن ذلك المنطلق تبرز المهدويَّ 

طروحات دها ضمن أُ جسِّ عة، لنُ ق في أبعادها المتنوِّ وتستدرجها للبحث والتعمُّ 

رة في بنية العقيدة ورسم ة عنواناً يكشف عن زاوية مؤثِّ مرَّ  مختلفة، تحمل في كلِّ 

ضة في بحوثنا العشرة، كجولة ة متسلسلة متمخِّ ن شبكة معرفيَّ كوِّ وبذلك نُ  الموقف،

 .تكشف مزيداً من العمق والرؤية خرىٰ متابعتها بحلقة أُ  لىٰ إ، ونطمح ولىٰ ة أُ فكريَّ 

  .التوفيق ومنه تعالىٰ 

 ل كاظم الموسويآعالية حسين 





 

 

                

 

 

 

 

ل اوا:  

 

 

  ي اا  ر 

 

وة اا ؟  

 

 

 





 

 

 

 

:  

ة عالم الاجتماع الفيلسوف اتَّفق الفكر المعاصر في الآونة الأخيرة مع نظريَّ 

الذي وصف مرور العقل الإنساني بأطوار ثلاث ابتدأت  )١()أوغست كونت(

ة، الفلسفة الواقعيَّ  هت إلىٰ انت ىٰ ة حتَّ فلسفة تجريديَّ  انتقلت إلىٰ  ة ثمّ ينيَّ بالفلسفة الدِّ 

 .ةوهي ما أولاها القيمة والموضوعيَّ 

د، الذي إذا أردنا  هذه الأطوار عن تفاعل الإنسان مع الغيب والمجرَّ عبرِّ وتُ 

ته، التي ة وقضيَّ ة المهدويَّ الشخصيَّ  ىٰ ه لا يتعدَّ تسميته بمصداق معاصر بارز فإنَّ 

مرحلة سابقة بنحو من الاهتمام  في -رأي أوغست  علىٰ  -تفاعل معها الإنسان 

ل من اهتمامه ويقترب من قلِّ ع مدركه فبات يُ توسَّ  ، ثمّ ه الكليِّ والتقديس والتوجُّ 

 بالعلم في تكامل رشده فصار ينظر إلىٰ  ىٰ استقو ىٰ عَي حجمها الواقعي حتَّ 

 .ة بملامحها الباهتة العاجزة فَنظََرها شاخت وهزلتالعقيدة المهدويَّ 

ديني ة هي ما عليه أنصار الفكر اللاَّ ة الفكرة المهدويَّ ومرحلة شيخوخ

ة؟ ولماذا الاهتمام بها؟ ولماذا نتساءل ة المهدويَّ لماذا نقرأ القضيَّ : الآن، ومقولتهم

ر يني الذي استعاض عنه الإنسان بالتطوُّ ل الفكر الدِّ ثِّ عنها؟ وهي غاية ما تمُ 

ي ع المادِّ ع الثقافي والتوسُّ التنوُّ م التكنلوجي والعلمي والبحث التجريبي والتقدُّ 
                                                        

عالم اجتماع ، )م١٨٥٧( فيها عام وفيِّ وتُ  ،)م١٧٩٨(في باريس عام  دَ لِ وُ : أوغست كونت )١(

وفيلسوف فرنسي، له بصمات واضحة فقد أرسىٰ المنهج العلمي وجعل من مبانيه الملاحظة، 

الاجتماع علىٰ العلم الحالي، اقترن اسم هذا العالم مع المذهب الوضعي  أطلق اسم علم نْ وهو مَ 

 .م العلم ويرفض الميتافيزيقياعظِّ الذي يُ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .................................................  ٨

ين وقد أثبتت ة والدِّ ة العقيدة المهدويَّ ة المختلفة، فما جدوائيَّ بمظاهره الحياتيَّ 

 !؟نر والتمدُّ الحداثة عدم نفعهما والحاجة لهما في عهد التطوُّ 

  ؟اد و ى  و

ترك فكري، ولم يكن مع الدليل العلمي هو السبيل الناجح في كلِّ  إنَّ 

يني في الدِّ  ام، والنصُّ المنهج الوحياني متقاطعاً مع العلم والعلماء في يوم من الأيَّ 

ر التفكُّ  خطاباته واضح الدلالة في تمجيد العلم وتعظيم العالم، والتأكيد علىٰ 

 .مر والتعلُّ والتدبُّ 

 .ةين والفكرة المهدويَّ ة شيخوخة الدِّ ومن هذا المنطق نحاور نظريَّ 

 يني إلىٰ الدِّ  ىٰ ة نجد توارد المعنة المهدويَّ نا عندما نستذكر القضيَّ أنَّ  لا شكَّ 

 بالنصِّ  ¨ لتمثيله ه يلتصق مع العنوان المهدوي، وليس ذلك إلاَّ الذهن وكأنَّ 

هي  ةة الاعتقاد بالمهدويَّ يني السماوي، وعندئذٍ التصريح بما جدوائيَّ الوحياني الدِّ 

ر العلمي والعقل التطوُّ  ين والحاجة إليه في ظلِّ تنكار نفع الدِّ عن اس ىٰ خرعبارة أُ 

 .الإنساني

 .لاً من تمهيد أوَّ  بدَّ  إجابة في هذا الصدد لا للوقوف علىٰ 

:  

 : ضرورتانة تتعينَّ فرض الاستخفاف بالعقيدة المهدويَّ  في ظلِّ 

 .ة منهعات الإيجابيَّ ين والتوقُّ ة الدِّ يَّ إدراك أهمّ : لاً أوَّ 

 .ين السماويوالدِّ  ¨ة بين الإمام المهدي إدراك الرابطة الواقعيَّ  :ثانياً 

ة معصومة ارتباطه بشخصيَّ  ين والحاجة إليه، ثمّ فإذا انكشف أصالة الدِّ 

ة ة، فلا مناص من الاعتراف بالقضيَّ ة والمعلوليَّ ة وبنحو العلَّ ل بالمهدويَّ تتمثَّ 

 .ياةة كأمرٍ مفروغ عنه وأساسي في الحالمهدويَّ 



ل ر: البحث الأوَّ  ٩  ...................  ة؟الفكري المعاصر تضعيف العقيدة المهدويَّ  هل يمكن للتطوُّ

 :من خلال التالي ولىٰ ونبدأ باستيضاح الضرورة الأُ 

 الحياة؟ هل الدين ظاهرة أصيلة أو دخيلة علىٰ  -  ١

 ين؟الدِّ  ر حاجتنا إلىٰ كيف نتصوَّ  -  ٢

ة للواقع الإنساني ل فيمكن معرفته من خلال قراءة تاريخيَّ ا السؤال الأوَّ أمَّ 

 والتي أثبتت نزوع الإنسان إلىٰ  ة،ركيولوجيَّ ة الأمن خلال الاكتشافات العلميَّ 

في الجزائر، ) طاسيلي ناجر(ة كنقوش ين، حيث أفادت النقوش الصخريَّ الدِّ 

في الولايات ) يوتاه(في كازاخستان، و) تامجالي(في المغرب، و) وادي درعة(و

ق الإنسان ة وغيرها من الأماكن والقرائن والدلائل المثبتة لتعلُّ حدة الأمريكيَّ المتَّ 

 .ين في وجدانهعد الميتافيزيقي وحضور الدِّ بالبُ 

خين من رين ومؤرِّ دة من مفكِّ ومن هذا المنطلق صدرت شهادات متعدِّ 

خ الإغريقي فقون مع مضمون قول المؤرِّ ات يتَّ هات والجنسيَّ مختلف التوجُّ 

ناً بلا أسوار، بلا مسارح، بلا ملوك، بلا دُ تجد مُ  من الممكن أنْ : ()١()بلوتارك(

 ).لكن ليس هناك مدينة بلا معابدثروة، و

ا اءة ا و ث  ت:  

الفردي حيث يجده  ين في الحسِّ وهي ظهور الدِّ : ةة الفرديَّ المحطَّ  -  ١

صال المحدود الإنسان في أعماق نفسه وبمعزل عن تجارب الآخرين، قوامه اتِّ 

 .راديمنشأه ميل نفساني لا إ ،س الكليِّ بالمقدَّ 
                                                        

ِ وُ  )١( ل الميلادي بمدينة خيرونيا في في عهد الحاكم الروماني كلوديوس في منتصف القرن الأوَّ  دَ ل

ما كتبه مجموعة السير المتوازية ىٰ تعليمه علىٰ يد الفيلسوف أمونيوس، وأشهر بويوتيا، وتلقَّ 

سير (ة أشهرها أقوال الملوك والقادة، وقد ترجَم فتح االله كتابه ومجموعة من الرسائل المهمَّ 

عن منشورات دار الجمل في ثلاثة أجزاء  )م٢٠١٢(ة عام ل مرَّ ة، وصدر لأوَّ إلىٰ العربيَّ ) متوازية

 .ضخمة



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ١٠

ن من خلال مشاركة الأفراد بعضهم اذ التديُّ وهي اتخِّ : ةة الجمعيَّ المحطَّ  -  ٢

ة، كالطقوس والشعائر ة للتعبير عنها بتجربة عامَّ للآخر تجاربهم الشخصيَّ 

 .ةينيَّ والمهرجانات الدِّ 

ة التي يعتليها البعض لسمات ينيَّ وهي القيادة الدِّ : ةة الزعامتيَّ المحطَّ  -  ٣

ة يني الاجتماعي، وقد عثرت التنقيبات الأثريَّ ذلك لفرض التوجيه الدِّ  ه إلىٰ لؤهِّ تُ 

 هذا الميل في الوجدان الإنساني، وكذلك تاريخ الأنبياء  علىٰ  ما يدلُّ  علىٰ 

 .وحواريهم وأوصيائهم شاهد

الفردي، الاجتماعي،  - ين ونستنتج من هذه القراءة لتمظهرات الدِّ 

اعتراف المجتمع العقلائي  ىٰ نسان بهذه الظاهرة، ومدق الإتعلُّ  ىٰ مد - القيادي 

ة، فنستيقن ة المجتمعيَّ ينيَّ القيادة الدِّ  يني، ومن جهة الميل إلىٰ ق الدِّ بها من جهة التعلُّ 

من فطرة وضمير ووجدان الإنسان ومشاعره  ين وكونه جزء لا ينفكُّ أصالة الدِّ 

 .الحياة ين علىٰ ة الدِّ دخال ىٰ واعي، فتنتفي دعوفي عقله الواعي واللاَّ 

 :ا السؤال الثانيوأمَّ 

م إ  ر ؟ا  

ق إثارات توهم بموقف سلبي استفهام العقل عن ذلك قد تُطلَ  في ظلِّ 

 :من قبيل! ين بالمغاير الجديدسابق، فيطلب استبدال الدِّ 

 ىٰ ين، فالموسيقعدم انحصار تحصيل الاطمئنان وراحة النفس بالدِّ 

 .ذلك أيضاً  اضة اليوغا مثلاً قادران علىٰ وري

رون ين، فالفلاسفة والمفكِّ  الأخلاق قيمة ينفرد في تأسيسها الدِّ عتبرَ ولا تُ 

 .أيضاً  ىٰ مبدعون في هذا المحتو

أساطين قد  ين، بل لذلك الفنِّ وليس القانون الاجتماعي وليداً للدِّ 

 .يكونون ملحدين



ل ر: البحث الأوَّ  ١١  ..................  ة؟الفكري المعاصر تضعيف العقيدة المهدويَّ  هل يمكن للتطوُّ

أساس معياري  ين النظر إلىٰ الدِّ  ولكن ينبغي عند البحث عن الحاجة إلىٰ 

ة لا تقبل التغيير والتبديل، فيبتدئ للظاهرة في جعلها مورد حاجة مستمرَّ 

صف هناك ما يتَّ   أو أنَّ ل والتغيرُّ شيء في العالم صفته التبدُّ  هل كلُّ  :السؤال بـ

 بالثبات والدوام؟

 الأماكن  بتغيرُّ  وهناك الثابت الذي لا يتغيرَّ من الواضح أنَّ هناك المتغيرِّ 

والأزمان وأحوال الناس وثقافاتهم، لفرض طبيعته الرسوخ وعدم التزلزل، 

 .ة الثابتةي الرغبات والحاجات الإنسانيَّ لبِّ ما كان يُ : ومعياره الخالد هو

ور ات اا  :  

ة يني بهذا الدور ضمن مستويات ثابتالدِّ  ىٰ ر قيام المحتوويمكن تصوُّ 

 :ثلاث

 :ةالحاجات الفطريَّ : لالأوَّ  ىٰ المستو

ته ا ترتبط بكينونيَّ ة عند الإنسان، ومنها الخالدة لأنهَّ فهناك حاجات متغيرِّ 

 .البقاء بِّ الكمال، وحُ  بِّ الجمال، وحُ  بِّ المعرفة، وحُ  بِّ وذاته كحُ 

 علىٰ  ، والدليلين فطري فيتَّسم بالبقاء وعدم التغيرُّ أنَّ الدِّ  علىٰ  ىٰ والدعو

 :ذلك

 االلهِ  :قال تعالىٰ : ينيُّ الدِّ  النصُّ  -  ١
َ

 فِطْرَت
ً
ينِ حَنِيفا ��ِ� 

َ
هَك

ْ
قمِْ وجَ

َ
أ
َ
ف

يهَْ 
َ
طَرَ ا��اسَ عَل

َ
� �ِ

�
 ).٣٠: الروم( ...اال

ة التي وذكرنا سابقاً بعض الدراسات الأركيولوجيَّ : ةالقرائن التاريخيَّ  -  ٢

ة ن، فكانت السيرة العقلائيَّ نحو التديُّ  اي� ا واجتماعأثبتت نزوع الإنسان فردي� 

 .وتمظهراتها خير شاهد عليه

من قبيل عالم النفس : ينز للدِّ اعترافات علماء يمتازون بعدم التحيُّ  -  ٣

ة وعالم سيكولوجيا وفيلسوف سويسري دكتوراه أمراض عقليَّ ) كارل يونغ(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ١٢

، الإنسان شعوراً فطري� ل إنَّ : (كبير، له كتابات في الأديان والحضارات، ويقول

 .)١()ةين واحد من تلك المحتويات الفطريَّ ، والدِّ ...ةة طبيعيَّ ونفساً باطنيَّ 

وهو أكثر الفلاسفة نفوذاً في ) ويليم جيمس(والفيلسوف الأمريكي 

المنشأ  إنَّ : (ويقول) هارفرد(من جامعة  حدة ودكتوراه في الطبِّ الولايات المتَّ 

لكن في ي، ة والعالم المادِّ مور الطبيعيَّ ة هي الأُ يول الباطنيَّ للكثير من الرغبات والم

 بُّ ها العالم المعنوي، فالحُ ؤة كثيرة منشنفس الوقت هناك ميول ورغبات باطنيَّ 

ة، إذن يَّ ة كثيرة لا نراها تتوافق مع الحسابات المادّ ة دينيَّ مور نفسيَّ أُ ... والوفاء و

 .)٢()رة تربطنا بعالم آخهناك غرائز معنويَّ 

ة ة بأبعادها العقديَّ ينيَّ المنظومة الدِّ  نَّ إأي : ين مع الفطرةانسجام الدِّ  -  ٤

 تعارض ة، وإلاَّ مع الفطرة الإنسانيَّ  - اتها يَّ في كلّ  -ة تتناسب ة والفقهيَّ والأخلاقيَّ 

الحكيم سبحانه عن  التشريع مع التكوين وهو عبثي لا ينسجم مع فعل االله تعالىٰ 

 .ذلك

ة بنحو أفضل من ين في تحصيل الإنسان حاجاته الفطريَّ الدِّ  قدرة - ٥

 :فهو قادر علىٰ غيره، 

ة ة إحداهما دينيَّ وبإجراء مقارنة بين رؤيتين حياتيَّ تقديم قيمة للحياة،  - أ 

لا ): (أريك فروم(يني، يقول العالم النفساني ق الدِّ ة نستظهر التفوُّ يَّ مادّ  ىٰ خروالأُ 

الأمان، بل يشعر في أكثر أوقاته بالحيرة والضياع، هو يشعر الإنسان المعاصر ب

 .)٣()مستمرٍّ  ة ما يفعله بشكلٍ ه يشعر بعبثيَّ يعمل بشكل دائم ولكنَّ 

تخليص الإنسان من أرق التفكير بالموت  فإنَّ  ،تحقيق طموح الخلود -ب 

 .ينيلا يمكن إلاَّ للفكر الدِّ 
                                                        

 ).٢٢و ٢١ص ( ينلا بديل عن الدِّ  )١(

 ).٢٢ص (ين بديل عن الدِّ  لا )٢(

 ).٢٠٦ص ( دراسات في علم الكلام الجديد )٣(



ل ر: البحث الأوَّ  ١٣  ..................  ة؟الفكري المعاصر تضعيف العقيدة المهدويَّ  هل يمكن للتطوُّ

أ بوحشة المرض و معبَّ فه(: معالجة شبح القلق من المستقبل المجهول -ج 

ين يسهم في تخفيف ذلك من والدِّ  ،...)أو الفقر أو الفقدان أو الحرمان المؤلم

 الثقة بقدرة كبيرة ورحيمة مسيطرة علىٰ  م علىٰ ة تتقوَّ خلال التأسيس لقاعدة إيمانيَّ 

 .رات العالممقدَّ 

ة صيب جميع الفئات العمريَّ وهو هاجس يُ : الخلاص من الوحدة - د 

االله سبحانه وذكره  ن يكسر هذا الشعور بالخلوة إلىٰ المتديِّ  ولكنَّ  ،ب مختلفةولأسبا

 ، المريح للنفس
َ

لا
َ
وبُ أ

ُ
ل

ُ
ق
ْ
طْمَِ�� ال

َ
رِ االلهِ �

ْ
 ).٢٨: الرعد( � بذِِك

 :ةالحاجة الأخلاقيَّ : الثاني ىٰ المستو

لا حياة المجتمع  التاريخ أنَّ  مرِّ  رين والباحثين علىٰ اجتمعت كلمة المفكِّ 

دة للتشريع الأخلاقي ة المتعدِّ ة، ورغم المصادر المعرفيَّ م الأخلاقيَّ يَ  بالقِ تستقيم إلاَّ 

غيره من  ين الوحياني علىٰ ز الدِّ م ويتميَّ ولكن يتقدَّ  ،)الفطرة، العقل، الوحي(

 :مصادر تشريعها للأسباب التالية

بالنادر  بل يختصُّ  ،ل معرفة الحقيقة الكاملة لسائر الناسلا يتحصَّ  -  ١

 .منهم

 بعصمة ة إلاَّ ل الاطمئنان واليقين بإصابة الحقيقة الأخلاقيَّ لا يتحصَّ  -  ٢

 .ارتبط به من خلال وحيه نِ  الخالق المطلق ومَ المصدر، ولا يكون كذلك إلاَّ 

ين بضبط مفردات الحسن والقبح، والفضيل والرذيل، ز الدِّ يتميَّ  - ٣

ين له دور في تحديد المصاديق ا بنحو دقيق، فالدِّ تهوالمعايير الدخيلة في تحديد ماهيَّ 

 .)١(يراها الشرع مصداقاً للحسن) كحجاب المرأة(ة العفَّ  فإنَّ 
                                                        

، فهنالك أفعال يحكم ة وليس الأعمِّ ق بالأفعال الذاتيَّ لا يخفىٰ أنَّ الحسن والقبح العقلي يتعلَّ  )١(

زاً ين مميِّ ة بلحاظ عدم المانع، وعندئذٍ سيكون الدِّ العقل بحسنها أو قبحها بلحاظ المقتضي ومرَّ 

عِ : القبيح، ومن هنا نقول د الحسن منحدِّ ذلك فيُ ل تمييز وتحديد الحسن والقبح  ة أنَّ العدليَّ  لم يدَّ

 .مطلقاً في مكنة العقل



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ١٤

 ىٰ ق الذي يجعله فضيلاً ورذيلاً بالمعنين بتحديد ملاك الخلُُ ينفرد الدِّ  -  ٤

ة الخلق هو د ملاك علَّ دِّ ين هو الذي يحُ  ينافيه، فالدِّ ز عماَّ المطلوب والتحرُّ 

 .ئق بهالكمال الإنساني اللاَّ  الوصول إلىٰ 

نسان وفي جميع العوالم الإ فعل علىٰ  كشف غاية الأخلاق بتأثير كلِّ  - ٥

ين للصدق والكذب مثلاً آثار في نشآت ما بعد الدنيا يأتي الدِّ  بها، فإنَّ  التي يمرُّ 

 .بيانها وكشفها علىٰ 

والترغيب والترهيب  إيجاد الضامن لتطبيق الأخلاق، وهي عناصر الحثِّ  -  ٦

 .حالات الفرد ة علىٰ كلِّ من قبيل الثواب والعقاب والاعتقاد بالرقابة الإلهيَّ 

 ، سوة الصالحةة من خلال الأُ ين لمفرداته الأخلاقيَّ تسويق الدِّ  -  ٧
ْ
د

َ
ق
َ
ل

 
َ
� 

ٌ
ة
َ
 حَسَن

ٌ
سْوَة

ُ
مْ ِ� رسَُولِ االلهِ أ

ُ
�

َ
 ل

َ
ويلعب ذلك دوراً ) ٢١: الأحزاب( ن

ة، كبلورة المفاهيم وإثبات تأثيرها الإيجابي، والترغيب فيها ن جهات عدَّ خطيراً م

 .للالتحاق بالركب الصالح

 :القانون الحاجة إلىٰ : الثالث ىٰ المستو

 ...القانون حقيقة ثابتة لا تقبل التغيير الحاجة إلىٰ  إنَّ 

ل الإجمال من خلال  ين علىٰ الدِّ  الواقع فإنَّ  ]وفي[( صوصه الجامع في نالتأمُّ

ع منه في مجال التقنين للإنسان من حيث الإرشاد توقَّ بما يُ  ومضامينه وغاياته وافٍ 

ة وجملة من التفاصيل صول العامَّ الأُ  الفطري في التقنين والتنبيه علىٰ  ىٰ المنح إلىٰ 

المذاق الارتكازي  مور إلىٰ اهات الصائبة، والإحالة في سائر الأُ الاتجِّ  هة علىٰ المنبِّ 

ل، ويستطيع النخبة منهم من لذي يجده الناس من أنفسهم عند التأمُّ العقلائي ا

ل عليه الفقهاء في غير العبادات من عوِّ ة، كما يُ قانونيَّ  شكل موادٍّ  صياغته علىٰ 

 .)١()ةالأبواب الفقهيَّ 
                                                        

 .، للوقوف بنحو تفصيلي للموضوع)٥٢١ - ٤٧٧ص (ين في مناحي الحياة اه الدِّ اتجِّ  :راجع )١(



ل ر: البحث الأوَّ  ١٥  ..................  ة؟الفكري المعاصر تضعيف العقيدة المهدويَّ  هل يمكن للتطوُّ

ة ونفي ما بدأناه من بيان ضرورتين لاستعظام العقيدة المهدويَّ  وعوداً علىٰ 

 :الثانية وهيتسخيفها، نذكر الضرورة 

اا اي إدراك اا ا  ¨ ويواا :  

ين، سينتقل العقل ة وضرورة الدِّ يَّ إذا انتهينا من خلال ما ذكرنا من أهمّ 

 هوتي إلىٰ وسيلة تسويق ذلك النظام السماوي الدقيق من مصدرها اللاَّ  إلىٰ  مباشرةً 

خطأ  ة لعصمة الرسالة من أيِّ ة والعمليَّ العلميَّ مخاطبها الناسوتي، وإحراز الأمانة 

ة  من خلال الفرد المعصوم الذي تنتخبه السماء خاصَّ ولا يكون ذلك إلاَّ  ،رمتصوَّ 

شخص   علىٰ ة عزمه وخلوصه، ولا ينطبق ذلك إلاَّ لطهارة صلبه وروحه وقوَّ 

بليغها ته ووظيفته في حمل الأمانة وتل مهمَّ كمِ ليُ  ويليه الإمام  الرسالة 

 .من المجتمع إليها فردٍ  وحمايتها من التحريف والتشويه وإيصال كلِّ 

ة لا حاجة ثابتة ومستمرَّ  ¨الإمام المهدي  وبذلك تكون الحاجة إلىٰ 

ل رفع يده عن ذلك فقد تنصَّ  نْ تطوير أو تحوير، ومَ  يمكن الاستعاضة عنها بأيِّ 

 .ل الرأيع خَطَ ة، واتَّبة والعقليَّ ة والروحيَّ عن حاجته النفسيَّ 

*   *   * 





 

 

                

 

 

 

 

 اما:  

 

 

وة اا   

 

ان اا   

 

 

 





 

 

 

 

:  

اِ�َ  :قال تعالىٰ  وا ا�ص�
ُ
مْ وعََمِل

ُ
�

ْ
وا مِن

ُ
ينَ آمَن ِ

�
 االلهُ ا�

َ
اتِ وعََد

 ِ
�

 ا�
َ

ف
َ
ل

ْ
مَا اسْتَخ

َ
رضِ ك

َ ْ
هُمْ ِ� الأ

�
ن
َ
لِف

ْ
�سَْتَخ

َ
هُمُ ل

َ
هُمْ دِين

َ
� � َ

�
�
مَُك

َ
بلِْهِمْ وَ�

َ
ينَ مِنْ �

 ٰ
َ

�
َ
ي ارْت ِ

�
  ا�

ً
نا

ْ
م
َ
وْفهِِمْ أ

َ
دِ خ

ْ
�هُمْ مِنْ َ�ع َ�

�
بَُد

َ
هُمْ وَ�

َ
�... )٥٥: النور(. 

ة ظهور الإسلام علىٰ جميع الأديان واستقرار في العقيدة المهدويَّ  )١(الأصل نَّ إ

ء، لتكون خلافة الأرض نصيبَ المؤمنين، ونصيبُ مسيرة العالم إلىٰ حكومة السما

ق الطموح الخوف الفناء، والظلم الاندثار، والعدل الانبساط والاقتدار ليتحقَّ 

 : الإنساني وغاية بعثة الأنبياء 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
 ل

َ
ن
َ
 ا رسُُل

َ
ن
�
�َ َ ا باِ�ْ

ْ
زَ�

ْ
ن
َ
ا مَعَهُمُ اتِ وَأ

كِتَ 
ْ
مِ�َ ال

ْ
ومَ ا�� ابَ وَا�

ُ
 ِ�قَ

َ
قِسْطِ ان

ْ
 ).٢٥: الحديد( ...اسُ باِل

سة لا يقبل الانفكاك ن الإمامي كقيمة مقدَّ ك المتديِّ وبهذا الأصل يتمسَّ 

اته بنحو العقيدة وتفاعلاته مع ظروف وأحداث بنحو الواعز عنها، لتنظم فكريَّ 

 !ينيالدِّ 

 أ هذا التناغم والانسجام بينهما بلحن الأحجية التي تستدعي التفسيرفيُقرَ 

البحث   التحليل الجذري لكشف ذلك، ولهذا الغرض عُقِدَ ا يتعينَّ المنطقي، ممَّ 

 :ةضمن محاور ستَّ 

ور الا :ا وا ر  أو  أو ؟  

التفاعل معها،  ىٰ ة ومدة المهدويَّ القضيَّ  عندما يرتبط السؤال بالدوافع إلىٰ 

 ).ةعقديَّ  ،ةفقهيَّ  ،ةتاريخيَّ : (رة فيها ثلاثةتصوَّ فإنَّ القراءات الم
                                                        

 .ةع العقيدة المهدويَّ وجوهر التشيُّ  ،سلامع هو الإوالتشيُّ  ،الإسلام الشريعة الخاتمة حيث إنَّ  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٢٠

 :ةالتاريخيَّ القراءة  -  ١

ة من خلال المنهج التاريخي الذي يتابع قراءة الظاهرة المهدويَّ  ىٰ بمعن

 ه، وغيبته بنمطي¨كظروف ولادته ( ،جوانبها الماضي لتسجيل الأحداث وبكلِّ 

 ¨يه ات، وتصدِّ يَّ وما رافقهما من ملابسات وشخص ىٰ والكبر ىٰ الصغر

رة لتلُحَظ كعلاقات متأثِّ  ،)إلخ ...¨للاستخلاف، وأخبار ظهوره المبارك 

 .ديها ورافضيهامؤيِّ  عة لتنعكس بنحو ما علىٰ المجتمع بأطيافه المتنوِّ  رة علىٰ ومؤثِّ 

لَ ظاهرة ارتبط بها المجتمع ليتفاعل بعضهم ة كشخص مَثَّ ظ المهدويَّ فتلُحَ 

 .ر في الوجدان الإنسانيا تحمله من مشروع مؤثِّ تها لمَِ فرض واقعيَّ  معها علىٰ 

 :ةالفقهيَّ القراءة  -  ٢

ونكتفي بنقل  ،ينكون الإمامة من فروع الدِّ  ة علىٰ ذهب أغلب أبناء العامَّ 

 :قول البعض من أعلامهم لبيان رؤيتهم في ذلك

لا صول الديانات، والكلام في الإمامة ليس من أُ  واعلم أنَّ : (قال الآمدي

ف الإعراض عنها والجهل بها، بل ات، بحيث لا يسع المكلَّ يَّ بدّ مور اللاَّ من الأُ 

عن  ا قلَّما تنفكُّ من الواغل فيها، فإنهَّ حالاً  ىٰ لعمري أنَّ المعرض عنها لأرج

 .)١(...)ب والأهواءالتعصُّ 

لا نزاع في أنَّ مباحث الإمامة بعلم الفروع أليق، : (وقال التفتازاني

القيام بالإمامة، ونصب الإمام الموصوف بالصفات المخصوصة  أنَّ  إلىٰ لرجوعها 

 .)٢(...)من فروض الكفايات

 :الإمامة فرع تاريخي أو فقهي يترتَّب عليه آثار إنَّ  :والقول

ة الإمامة حدث تاريخي فقط ينحصر الاهتمام به اعتبار قضيَّ  - أ 

 .بالمعاصرين له دون غيرهم
                                                        

 ).٣٠٩ص (غاية المرام في علم الكلام  )١(

 ).٢٣٢ص / ٥ج ( شرح المقاصد )٢(



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٢١  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

 سبحانه، بل فعل المجتمع، فتأتي عناوين ليست الإمامة فعل االله -ب 

 .البيعة والانتخاب البشري

مواصفات الإمام، لأنَّه أمر مرتبط بتشخيص  عدم اتِّفاق الملَّة علىٰ  - ج 

 .ا يوجب عدم ضبط تشخيص المصداقممَّ  ،الأفراد

لا يستدعي عدم الاعتقاد بالإمامة الكفر إلاَّ إذا استلزم تكذيب  - د 

 .والصلاة وغيرها كالحجِّ  ىٰ خرة الأُ الفروع الضروريَّ  كسائر   النبيِّ 

 :ةالعقديَّ القراءة  -  ٣

جحودها يوجب  ز عن أحكامه بأنَّ وتتميَّ  ،ينترتبط العقيدة بأصل الدِّ 

ين ز من إدخال ما ليس من الدِّ زها للتحرُّ  العناية بها وبتميُّ الخروج عنه، فيتعينَّ 

النجاة في يوم القيامة  ومن المعلوم أنَّ  !صباغة دين باطل فيه، فينتهي ذلك إلىٰ 

آمن باالله سبحانه واليوم الآخر لا يمكنه عدم  نْ ، فمَ ين الحقِّ مرهون بالدِّ 

 .الاكتراث لذلك

  :ة، فلذا قال االله تعالىٰ مور المحوريَّ من الأُ   فمثلاً الشرك باالله
َ

 االلهَ لا
�
 إنِ

فِرُ مَ 
ْ
َكَ بهِِ وَ�َغ ْ

�ُ� 
ْ
ن

َ
فِرُ أ

ْ
غ

َ
و�

ُ
 ا د

َ
 ذ

َ
 ن

َ
وكذلك معرفة الإمام  ،)٤٨: النساء( �كِ

ْ وَ  اتَ مَ  نْ مَ «: والإيمان به، حيث ورد في الحديث الشريف المتواتر  امَ مَ إِ  فْ رِ عْ يَ  لمَ

 .)١(»ةً يَّ لِ اهِ جَ  ةً يتَ مِ  اتَ مَ  هِ انِ مَ زَ 

ق رَ فق عليه بين الفِ ، وقوامه بالقدر المتَّ ين الحقِّ ة الدِّ ل الإسلام هويَّ مثِّ ويُ 

بالدلالتين  -ة والمعاد والنبوَّ  ،- ة بالدلالة المطابقيَّ  - التوحيد  :ة هوميَّ الإسلا

 .- ة نيَّ ة أو التضمُّ المطابقيَّ 

لتحقيق الإسلام  والكلام في الإمامة، فهل هي أصل بنحو الشرط المستقلِّ 

 أو ليست كذلك، فيكون وزانها وزان الأحكام؟
                                                        

 ).٩ح / ٣٨باب / ٤٠٩ص (ين كمال الدِّ  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٢٢

ة، ة الفقهيَّ ة القائلة بالفرعيَّ مَّ ة لغالب أبناء العاوقبل قليل ذكرنا النظريَّ 

كما في بعض ! كونها أصلاً  ذهب إلىٰ  نْ مَ  -وهم النزر القليل منهم  -وهناك 

نهاية (وكتاب  ،)بهاج في شرح المنهاجالإ(اح كتاب البيضاوي في كتاب شرَُّ 

 .)١()السول شرح منهاج الوصول

ين صول الدِّ سائل أُ إنَّ الإمامة من أعظم م(: ه قالإليه أنَّ  بَ سِ كما نُ  - ١

 .)٢()التي مخالفتها توجب الكفر والبدعة

اح هذا الكتاب أيَّد اعتبار الإمامة أصلاً ومخالفتها كفراً، وكثير من شرَُّ 

 :أمثال

 .)٣()صول الفقهأُ (في  )ستاذ في الأزهرأُ (د أبو النور زهير محمّ  - 

ح الإبهاج في شر(بن عبد الكافي السبكي في  شيخ الإسلام عليُّ  - 

 .)٤()المنهاج

 .)٥()شرح البدخشي(د بن الحسن البدخشي في محمّ  - 

وكان ( :د سهل بن عبد االلهي نقلاً عن أبي محمّ ة المكِّ بن عطيَّ اويقول  - ٢

أنكر إمامة لسلطان فهو  نْ مَ : يقول رحمه االله تعالىٰ ) بن عبد االله(سهل ) دأبو محمّ (

 .)٦()زنديق

 :أمثال ىٰ خرة أُ يَّ نّ سُ هذا المطلب عنه في مصادر  رَ كِ وذُ 

 .)٧()ينإحياء علوم الدِّ (في د أبو حامد د بن محمّ الغزالي محمّ  - 

                                                        

 .)٢٦٢ص (؛ نهاية السول شرح منهاج الوصول )٢٩٥ص / ٢ج (بهاج في شرح المنهاج الإ )١(

 ).٢٦٣ص (الصوارم المهرقة  )٢(

 ).١٠٧ص / ٣ج (أُصول الفقه  )٣(

 ).٢٩٥ص / ٢ج (الإبهاج في شرح المنهاج  )٤(

 ).٢٢٦ص / ٢ج (شرح البدخشي  )٥(

 ).٢٠٨ص / ٢ج (قوت القلوب  )٦(

ين  )٧(  ).٩٧ص / ١٢ج (إحياء علوم الدِّ



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٢٣  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

فيض القدير ( فيبن زين العابدين  د عبد الرؤوف بن عليِّ المناوي محمّ  - 

 .)١()شرح الجامع الصغير

 رِّ الدُّ  تار علىٰ حالم ردِّ (د أمين بن عمر في حاشية يقول ابن عابدين محمّ  - ٣

أنكر  نْ وفي الفتح عن الخلاصة مَ (: )ر شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفةالمختا

 .)٢()يق أو عمر فهو كافرخلافة الصدِّ 

 :ونقل هذا المطلب أيضاً 

 .)٣()السبكي ىٰ فتاو(السبكي في  - 

 .)٤()الصواعق المحرقة(ابن حجر الهيثمي في  - 

 .)٥()عظم أبي حنيفةة في مذهب الإمام الأالفتاوىٰ الهنديَّ (الشيخ نظام في  - 

 .وغيرهم آخرين

كافر تبعاً  ¨منكر المهدي  ة بأنَّ نَّ وهكذا قال أغلب أهل السُّ  -  ٤

 .ة بالإجماعابيَّ للنصوص المتواترة عندهم، وهو مذهب الوهَّ 

 :ة في الإمامةة الإماميَّ ا نظريَّ وأمَّ 

 :هم انقسموا فيها إلىٰ ة بإجماع كلمتهم، ولكنَّ فهي مسألة كلاميَّ 

والمعيار العقائدي ) وهو الرأي المشهور( ا أصل دينالقائل بأنهَّ  - ١

ين الواقعي بالدِّ  ة التي تهتمُّ من خلال الرؤية الكلاميَّ ) ينالإمامة أصل الدِّ (

ين لما لها من دور حاسم في صول الدِّ الإمامة من أُ  دُّ خروي، تُعَ والخلاص الأُ 

                                                        

 ).٥٧٨ص / ٢ج (فيض القدير  )١(

 ).٥٦١ص / ١ج (ردُّ المحتار  )٢(

 ).٥٧٦ص / ٢ج (السبكي  فتاوىٰ  )٣(

 ).٥٢ص (الصواعق المحرقة  )٤(

ة  الفتاوىٰ  )٥(  ).٢٦٤ص / ٢ج (الهنديَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٢٤

 دُّ عَ يُ  -ة بعد إقامة الحجَّ  -لإيمان بالإمامة عدم ا ة، فإنَّ ة بعد النبوَّ الهداية الإلهيَّ 

 .بقي صاحبه ضمن ظاهر الإسلام ىٰ وإنْ حرماناً من الهداية والقبول الإلهي، حتَّ 

 :فهم ثلاثةصنِّ ونُ 

، والمفيد في كتاب )١()الهداية(الشيخ الصدوق في كتاب : نومالمتقدِّ  -أ 

أنوار ( في مة الحليِّ العلاَّ ، و)٣()الرسائل(في  المرتضىٰ ، والشريف )٢()المقنعة(

 .)٤()الملكوت في شرح الياقوت

، )٦(هيجيق اللاَّ والمحقِّ ، )٥(د نور االله التستريالسيِّ : أمثال :رونالمتأخِّ  -ب 

، )٩(، والهمداني)٨(، والشيخ الأنصاري)٧( صالح المازندراني، وملاَّ )٦(هيجياللاَّ 

 .)١١()ضرةالحدائق النا( في، والشيخ يوسف البحراني )١٠( السبزواريوالملاَّ 

التنقيح في شرح (د الخوئي في السيِّ : فكانوا :نودن المؤيِّ وا المعاصروأمَّ  - ج 

 .)١٣()دلائل الصدق لنهج الحقِّ (ر في د حسن المظفَّ ومحمّ  ،)١٢()ىٰ العروة الوثق

                                                        

 ).٢٨و ٢٧ص (الهداية  )١(

 ).٣٢ص (المقنعة  )٢(

 ).١٦٦ص / ١ج ( رسائل الشريف المرتضىٰ  )٣(

 ).٢٠٨ص (أنوار الملكوت  )٤(

 ).٣٠٥ص / ٢ج ( إحقاق الحقِّ شرح  )٥(

 ).٤٦٧ص ( مراد وهرگ )٦(

 ).١٥٦ص / ٥ج (للمازندراني في صول الكاشرح أُ  )٧(

 ).٣٣٠ص ( كتاب الطهارة )٨(

 ).١٧٦ص / ٥ج (شرح أُصول الكافي نقلاً عن الحدائق  )٩(

 ).٢٦٩ص ( مجموعة رسائل )١٠(

 ).١٧٨ص / ٥ج (الحدائق الناضرة  )١١(

 ).٨٧ - ٨٤ص / ٢ج ( التنقيح في شرح العروة الوثقىٰ  )١٢(

 ).١٠ص / ٢ج (دلائل الصدق  )١٣(



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٢٥  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

الإيمان باالله : (... كما جاء عنه د السيستاني وهي كذلك عند السيِّ 

والمعاد، هذه  ة الاثني عشر إمامة الأئمَّ و  دنا محمّ ة نبيِّ وتوحيده، ونبوَّ 

 .)١(...)ينصول الدِّ مور لا يجوز التقليد فيها فهي من أُ أُ 

والمرعشي ، )٣(وباقر النجفي، )٢(هاشم الطهراني :ن أمثالووآخر

 .)٤(النجفي

 :وهو ما ذهب إليه: ا أصل مذهبالقائل بأنهَّ  -  ٢

 .ة الطباطبائيمالعلاَّ و ري،الشيخ المطهَّ ود الخميني، السيِّ 

 :وفيما هاهنا ملاحظات ثلاث

 من الرأيين؟ كلٍّ  ب علىٰ ما هو الأثر المترتِّ : ولىٰ الأُ 

 لماذا وقع الاختلاف؟ :الثانية

 منهما للدليل؟ ما هي قراءة كلٍّ  :الثالثة

ويمكن إجمال المطلب في فرق أساسي بينهما يلازم كلا� منهما، : ولىٰ ا الأُ وأمَّ 

الدنيا والآخرة ولو  ة، أثره يعمُّ إنكارها إنكار ضرورة دينيَّ  وكونها أصلاً يلازم

 .بلحاظ الجاحدين فقط

ة تفوق درجة الإسلام، وكونها فرعاً يلازم الاعتراف بها درجة إيمانيَّ 

 .خرويق الثواب والنعيم الأُ قِّ ا تحُ ممَّ  االله تعالىٰ  بة إلىٰ مقرِّ 

ينسجم  رأيٍ نظرٌ وتحليلٌ  كلِّ فالاختلاف تبع قراءة الدليل، ول: ا الثانيةوأمَّ 

 .مع مدركاته وقناعاته
                                                        

 ).٣٨و ٣٧ص (ة اوىٰ الميسرَّ الفت )١(

 .)٦٧٣ص / ١ج ( توضيح المراد تعليقة علىٰ شرح تجريد الاعتقاد )٢(

 .وار الهداية في الإمامة والولايةأن )٣(

 ).٤٩٤ص / ٢ج ( إحقاق الحقِّ  شرح )٤(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٢٦

 :ا الثالثةوأمَّ 

 :ومنها ،ةمجموعة أدلَّ  ل علىٰ اعتمد الرأي الأوَّ 

الملتصقة  ما ورد في لسان الروايات من مفاهيم المخالف والمرتدِّ  -  ١

 .ةبالمنكر الجاحد، وكونها ضرورة دينيَّ 

 .مينتكلِّ الإجماع وقاعدة اللطف المعتمدة عند الم -  ٢

 .ةوغير ذلك من الأدلَّ 

 :ه الرأي الثانيوردَّ 

ق ما ورد في القرآن الكريم من شرطي الإسلام وكفاية تحقُّ  اً علىٰ اعتماد

القرآني والروائي  والنصُّ  .ةة، وهما التوحيد والنبوَّ النجاة بهما ما لم تقم عليه الحجَّ 

ة والإيمان والأفضليَّ  السابق يمكن تفسيره بوجه آخر ينسجم مع كمال الإسلام

 في غير الجاحدين والنواصب، إذ إنَّ  وزيادة القرب من االله سبحانه وتعالىٰ 

مالمقصود من الجاهليَّ   .ة في الرواية السابقة نفي كمال لا نفي مقوِّ

 .وفي الكلام تفصيل يمنع اختصار البحث من بيانه

مر اا :وا    أو  ؟  

ر والتصديق ولا ترتبط م بالتصوُّ ة تتقوَّ ة ظاهرة فكريَّ إذا كانت المهدويَّ 

، فهي من مقولة الكيف النفساني، ولا مناص )١(بالفعل والعمل الجوارحي

 :عندئذٍ من السؤال التالي

باع ه العلم الحصولي، الناتج من اتِّ ق بها؟ وهل مردُّ ما نوع العلم المتعلَّ 

ل مصدره البحث والتأمُّ   علمٌ خاصٌّ أو يتعينَّ  ،ةة المهدويَّ بالقضيَّ  صينالمتخصِّ 

 والبرهان؟

                                                        

ك الإذعان لها كفكر وعقيدة، وليس ما يستتبع ذل ة والتصديق بها، ثمّ ر المهدويَّ المقصود هو تصوُّ  )١(

 .مه فكرعمل يتقدَّ   فإنَّ كلَّ الفكر من نشاط وعمل وسلوك، وإلاَّ 



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٢٧  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

ة هو علم حصولي نابع من نَّ العلم المراد في المهدويَّ إ: ىٰ خروبعبارة أُ 

ة من ة المهدويَّ الحقيقة باعتبار أنَّ القضيَّ  البحث بشكل شخصي للوصول إلىٰ 

 .التقليدة التي لا يجوز فيها مور العقائديَّ الأُ 

كما في الرجوع  ة هو علمٌ تقليديٌّ ة المهدويَّ أو أنَّ المراد من العلم في القضيَّ 

ب ومنكر تُ ة كالصراط وتطاير الكُ مور العقديَّ صين كما في تفاصيل الأُ المتخصِّ  إلىٰ 

 ؟ونكير ونحو ذلك

 :في المسألة أقوال

الآخر  د علىٰ ة الاتِّباع والاعتماعدم صحَّ  ويذهب إلىٰ  :)١(لالرأي الأوَّ 

الذي له مقام  -وجوب معرفة الإمام : ىٰ خروبعبارة أُ  .لتحصيل العلم فيه

: ذلك قوله تعالىٰ  ة علىٰ بالدليل لا بالتقليد، ومن الأدلَّ  - الإمامة وفق شروطها 

 
َ
 ق

ْ
 بلَ

َ
ن
ْ
ا وجََد

�
وا إنِ

ُ
 ا آبَ ا�

َ
ٰ اءَن

َ َ
ٰ  ا �

َ َ
ا �

�
ةٍ وَ�نِ

�
م
ُ
  أ

َ
 آث

َ
ون

ُ
تَد

ْ
 وَ  �ارهِِمْ ُ�ه

َ
ذ

َ
 مَ �

َ
ا �كِ

 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

َ
 ق

�
ذِيرٍ إِلا

َ
رْ�َةٍ مِنْ ن

َ
 ِ� ق

َ
بلِْك

َ
 ا مِنْ �

َ
وه

ُ
ف َ  مُ�ْ

َ
 ال

َ
ن
ْ
ا وجََد

�
 ا آبَ ا إنِ

َ
ٰ اءَن

َ َ
ةٍ  ا �

�
م
ُ
أ

 ٰ
َ َ

ا �
�
  وَ�نِ

َ
 آث

َ
ون

ُ
تَد

ْ
سبحانه التقليد في  فذمَّ  ،)٢٣و ٢٢: الزخرف( �ارهِِمْ مُق

توُِ� بِِ�تَ  :بقوله تعالىٰ النظر والاستدلال  علىٰ  الاعتقاد وحثَّ 
ْ
بلِْ ا�

َ
ابٍ مِنْ �

 
َ
 ه

َ
 ذ

َ
ث
َ
وْ أ

َ
تُمْ صَ ا أ

ْ
ن
ُ
 ك

ْ
مٍ إنِ

ْ
 ).٤: الأحقاف( �ادِِ�َ� ارَةٍ مِنْ عِل

ا أو صول سواء كان أصلاً ديني� ح التقليد في الأُ صحِّ فإنَّ هذا الرأي لا يُ 

 .النظر والاجتهاد فيها فردٍ  كلِّ   علىٰ ، فيتعينَّ امذهبي� 

،  فهو معتبر في معرفة الإمام ،كفاية الظنِّ  ويذهب إلىٰ : )٢(الثانيالرأي 

قول الآخر  ح الاعتماد علىٰ فلا ضرورة بالاعتقاد الجازم به، ووفق ذلك يُصحِّ 

 .وتحصيل العلم التقليدي
                                                        

 .)١٩ص ( في كتابه شرح الباب الحادي عشر  مة الحليِّ وهو للعلاِّ  )١(

مة المجلسي والفيض س الأردبيلي والشيخ البهائي والعلاَّ وهو رأي بعض أعلام المذهب كالمقدَّ  )٢(

 . الكاشاني



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٢٨

باع لتحصيل العلم، أحدهما ق بين نحوين من الاتِّ فرِّ ويُ : )١(الرأي الثالث

، والآخر تقليد يفيد الاطمئنان فيما استحصله من العلم،  الظنَّ تقليد لا يفيدُ إلاَّ 

بتحقيق الاطمئنان في نفس  ىٰ كالفارق بين تقليد المجتهد في الفروع الذي لا يُعن

ا ص في إثبات وجود االله سبحانه بالدليل والبرهان ممَّ المقلِّد، وبين تقليد المتخصِّ 

ة ذلك الدليل، وهذا لا تثريب د بواسطد اليقين والاطمئنان في نفس المقلِّ ولِّ يُ 

 .لعليه بخلاف الأوَّ 

عة حيث اعتمدوا علىٰ  ص في أهل التخصُّ  والدليل عليه هو سيرة المتشرِّ

 .اعتناق معتقداتهم، وبطلان ذلك فيه محذور التكفير والتفسيق الممتنع بالإجماع

م تحصيل إذعان النفس وتسلي تأكيد القرآن الكريم علىٰ  ه إلىٰ وينبغي التنبُّ 

القلب فيما دانت به، وهو فعل التصديق العميق والاعتقاد، ويمكن تحصيله 

قول أهل الاختصاص والبرهان، وبذلك لا ضرورة في اختلاف  بالوقوف علىٰ 

منشأ التصديق والاطمئنان النفسي فقد يكون منشأه العقل النظري الشخصي، 

 .صيوقد يكون منشأه العقل النظري التخصُّ 

ر ا؟: ان اأو ا ا ؟ اا     

 يَ  :قال تعالىٰ 
�
�
َ
كِتَ ا �

ْ
وا باِاللهِ وَرسَُوِ�ِ وَال

ُ
وا آمِن

ُ
ينَ آمَن ِ

�
 هَا ا�

َ
ل ز�

َ
ي ن ِ

�
ابِ ا�

 ٰ
َ َ

كِتَ  �
ْ
 رسَُوِ�ِ وَال

َ
رْ باِاللهِ وََ�لا

ُ
ف

ْ
 وَمَنْ يَ�

ُ
بلْ

َ
 مِنْ �

َ
زَل

ْ
ن
َ
ي أ ِ

�
 ابِ ا�

ُ
تِهِ وَ�

َ
تبُِهِ ئِ�

 
َ

لا
َ

 ض
�

ل
َ

 ض
ْ
د

َ
ق

َ
خِرِ �

ْ
وَْمِ الآ

ْ
 وَرسُُلِهِ وَا�

ً
 بعَِيدا

ً
 ).١٣٦: النساء( �لا

  :وقال تعالىٰ 
َ
رَ ق

ْ
ع

َ ْ
تِ الأ

َ
 ال

َ
وا وَل

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
مْ ت

َ
� 

ْ
ل

ُ
ا ق

�
 ابُ آمَن

َ
مْن

َ
سْل

َ
وا أ

ُ
و�

ُ
ا ِ�نْ ق

لِ 
ُ
خ

ْ
ا يدَ م�

َ
ِ وَ�

ْ
مْ يمَ الإ

ُ
و�ِ�

ُ
ل
ُ
 ِ� ق

ُ
 ).١٤: الحجرات( ...ان

                                                        

د د الخوئي والسيِّ ، وزعيم الطائفة السيِّ )الرسائل(في كتابه  ري وهو رأي الشيخ الأنصا )١(

 .وغيرهم من الأعلام المعاصرين، السبزواري 



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٢٩  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

ق لتنحصر بفرد متميِّز ة تتضيَّ دائرة الاعتقاد بالمهدويَّ  ويبدو أنَّ 

بالشروط، فمن العلم المطلق إلىٰ العلم التصديقي ومنه إلىٰ تصديق يقتضي 

ف عند لذلك ينبغي التوقُّ ! كاً قد يكون الإيمان مفهوماً مشكَّ  الإيمان، ثمّ 

أو  ¨لمهدي ة العلاقة بين العلم والإيمان، فهل يكفي العلم بإمامة اجدليَّ 

 يبلغ الإيمان؟ أنْ  بدَّ   لا

 :ويمكن تنظيم المطلب بالنحو التالي

 هل العلم عين الإيمان أو هو غيره؟ -  ١

 ة العلم أو الإيمان؟ق العقيدة المهدويَّ هل متعلَّ  -  ٢

 ة؟ة العلاقة بين العلم والإيمان بعد فرض الغيريَّ ماهيَّ  -  ٣

وذلك  ،وح في القرآن الكريمل نجد جوابه بوضوبالنسبة للتساؤل الأوَّ 

الحاصلة بالعلم (ة باستعراضه لنحوين متغايرين من المعرفة إحداهما عقليَّ 

وا بهَِ  :، قال تعالىٰ )ةوهي الإيمانيَّ (ة قلبيَّ  ىٰ خروالأُ  ،)الحصولي
ُ
ا وجََحَد

 
ً
ما

ْ
ل

ُ
سُهُمْ ظ

ُ
ف
ْ
�
َ
ها أ

ْ
ت
َ
ن
َ
يقْ

َ
قيقة العلم البينِّ بالح ، فهي تشير إلىٰ )١٤: النمل( وَاسْ�

 .ر لهاورغم ذلك التنكُّ 

مَ وَ  :تعالىٰ وقال 
ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
وت

ُ
ينَ أ ِ

�
ِ ا�

ْ
 يمَ الإ

َ
، ولولا المغايرة )٥٦: الروم( ان

 .العطف بينهما لم يصحّ 

رَ  :وقال تعالىٰ 
ُ
ق
ْ
 ال

َ
ك

ْ
بَ  ىٰ تلِ

ْ
�
َ
 مِنْ أ

َ
يكْ

َ
ص� عَل

ُ
ق
َ
 جَ ائهَِ �

ْ
د

َ
ق
َ
هُمْ ا وَل

ُ
هُمْ رسُُل

ْ
اءَ�

 
َ
ن
�
�َ مَ باِ�ْ

َ
 ا اتِ �

َ
وا بمَِ �

ُ
مِن

ْ
وا ِ�ؤُ

ُ
 ن

َ
ذ

َ
 ك

ُ
بلْ

َ
بوُا مِنْ �

�
ذ

َ
ٰ ا ك

َ َ
طْبَعُ االلهُ �

َ
� 

َ
وبِ  �كِ

ُ
ل
ُ
ق

 
َ

�
ْ
 ).١٠١: الأعراف( �فِرِ�نَ ال

العقل الإقرار  نات هي البراهين الواضحة التي تفرض طبيعتها علىٰ والبيِّ 

 .نالقلب، فالعقل غير القلب، والعلم غير الإيما لولا المانع لحجاب علىٰ 

ا  ...خمَْسَةِ أَوْجُهٍ  عَلىَٰ  اللهلْكُفْرُ فيِ كِتَابِ اَ اَ «: وعن الإمام الصادق  فَأَمَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٣٠

بُوبِيَّةِ لجْحُُودِ فَهُوَ اَ كُفْرُ اَ  هُوَ أَنْ يجَْحَدَ وَ  ،مَعْرِفَةٍ  لجْحُُودِ عَلىَٰ اَ ]وَ ... [لجْحُُودُ بِالرُّ

 .)١(»...تقََرَّ عِندَْهُ سْ حَقٌّ قَدِ اِ  هُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ لجَْاحِدُ وَ اَ 

وا الإيمان وأيضاً يقع الامتياز بينهما في التعريف، وأكثر أعلام الشيعة فسرَّ 

 .في ذلك تفريعات يأتي الكلام فيها رَ نعم، قد ذُكِ  .)التصديق القلبي( بـ

عقد القلب بالذي عُلِمَ من خبر ( فت الأشاعرة التصديق القلبي بـوقد عرَّ 

 ).المخبر

ف بأنَّ ا الوأمَّ  ا حضوراً إمَّ  ،العالمِ  ىٰ حضور المعلوم لد: هعلم فقد عُرِّ

 .بالمباشرة أو بغيرها

ق، إلاَّ  لا يتمُّ  ل أمرٌ كسبيٌّ وبذلك يتَّضح المائز بينهما، فالأوَّ   باختيار المصدِّ

 .بنحو قهري لا إرادي -أحياناً  - وبخلافه الثاني فهو حاصل 

الميل  ىٰ استخدامه الإيمان بمعن: وهاهنا ملاحظتان في القرآن الكريم

 .مورد من موارده العقل في أيِّ  وأيضاً لم ينسب الإيمان إلىٰ  .القلبي

 ؟ة العلم أو الإيمانق العقيدة المهدويَّ هل متعلَّ : وفي شأن السؤال الثاني

ة المائز بين العلم والإيمان ونحن في رحاب القضيَّ  بعد الوقوف علىٰ 

منهما، وهل يكفي فيها  ارتباطها بأيٍّ  لتبادر الذهني إلىٰ فمن البديهي ا ،ةالمهدويَّ 

 ا تستدعي أكثر من ذلك؟أو أنهَّ  ،ةمطلق العلم الحصولي والثقافة المعرفيَّ 

 ة شأن عقائدي بنحو الأصل فيها، وقد بلغت حدَّ المهدويَّ  ذكرنا أنَّ 

ن بإجماع مذهبي، يكونها من ركائز الدِّ  ة علىٰ نَّ ة من القرآن والسُّ الوضوح بقيام أدلَّ 

المذهب التي لا سبيل لمن  )٢(اتلتكون من ضروريَّ  فناءت بنفسها عن الشكِّ 
                                                        

 ).١ح / باب وجوه الكفر/ ٣٨٩ص / ٢ج (الكافي  )١(

ين ل فقد خرج من الدِّ أنكر الأوَّ  نْ ضروري دين، وضروري مذهب، ومَ : الضروري قسمان -أ  )٢(

كم بخروجه عن دين الإسلام أنكر الثاني خرج من المذهب ولم يحُ  نْ بكفره، ومَ  مَ كِ وحُ 

                   ).الظاهري(



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٣١  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

 .التفت إليها ويريد حفظ إسلامه الواقعي من إنكارها

ة الإيمان وكفاية العلم بها لتأخذ صول العقائديَّ ر مجانبة الأُ ولا يُتصوَّ 

 .الق تبارك وتعالىٰ ة في وجدان الإنسان كما أراد لها الخمكانتها الواقعيَّ 

د هادي آل راضي، ويطابقه منها ما ذكره الشيخ محمّ : وفي هذا الصدد آراء

 في النصوص ين متداولينهناك عنوان ]إنَّ [: (د الخوئي رأي المرجع السيِّ 

 .وهما الإسلام والإيمان... الشرعية

 :راد به أحد معنيينق ويُ ا الإسلام فيطُلَ أمَّ 

لم يقترن بالتصديق  ار الظاهري بالشهادتين فقط وإنْ الإقر: لالمعنىٰ الأوَّ 

 عنه في بعض الكلمات بالإسلام الظاهري، وهو المعبرَّ  ...والإذعان القلبي

 ،وجواز النكاح، والمال حقن الدم :ة مثلب عليه جملة من الآثار الدنيويَّ وتترتَّ 

ويؤمن عتقد من دون لزوم التفتيش عن الباطن وأنَّه هل ي، ...واستحقاق الميراث

 ...واقعاً بما قاله وأقرَّ به أو لا؟
                                                                                                                                  

  ليس المراد من الضروري ما يثبت عند الجميع فيساوق المعلوم المجمع عليه، بل المراد ما  -ب

 -فاق العلماء علىٰ إمكان إنكاره ة المسلمين، وذلك لاتِّ ثبت بنحو الضرورة عند المعظم وعامَّ 

 .وبقاءه علىٰ صفة الضرورة -لعدم العلم أو لشبهة أو لغيرهما 

ين فلا تبقىٰ المراد من الضروري ما يكون ثبوته غير مفتقر إلىٰ دليل لوضوح ثبوته في الدِّ  -ج 

ين محتاج إلىٰ ب إلىٰ الدِّ ما يُنسَ  حاجة إلىٰ الدليل ولا ينتظره منتظر كأصل وجوب الصلاة، نعم كلُّ 

ز الضروري في مراحل لاحقة بحيث يشتهر ثبوته وبداهته ل أمره ولكن يتميَّ الدليل في أوَّ 

 :منها ،لأسباب

ق ين وعدم تحقُّ ة واضحة السند والدلالة من القرآن الكريم علىٰ كونه من ركائز الدِّ قيام أدلَّ  - ١

 . بهإسلام الفرد إلاَّ 

 .ة معارضةعدم وجود أدلَّ  - ٢

فاق الأعلام علىٰ ذلك - ٣  .اتِّ

د معرفته إلىٰ الأذهان حتَّ  - ٤ ىٰ يرتكز اشتهار هذا المعنىٰ بين المسلمين بوسائل مختلفة فتتمدَّ

 .البداهة ويصل حدَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٣٢

 ...هو المراد غالباً من الإسلام في الروايات ىٰ وهذا المعن

ن ة ممَّ ق الإسلاميَّ رَ الفِ  يدخل فيه كلُّ  ىٰ الإسلام بهذا المعن ومنه يظهر أنَّ 

 ...ر الشهادتين إذا لم يصدر منه ما ينافي الإقرار بهماظهِ يُ 

وهو التصديق والإيمان القلبي  ،سلام الواقعيالإ :المعنىٰ الثاني

 ...ة للإسلام بما فيها الإمامة والولاية مع إظهار ذلكصول الأساسيَّ بالأُ 

مضافاً إلىٰ آثار  ،لة للإسلام بالمعنىٰ الأوَّ ب علىٰ ذلك جميع الآثار الدنيويَّ ويترتَّ 

 ،لود في الناروعدم الخ ،ة الأعمال واستحقاق الثواب عليهاصحَّ  :ة مثلخرويَّ أُ 

 .ونحو ذلك

 :أمران - الإقرار بالشهادتين  مضافاً إلىٰ  - فالمعتبر في الإسلام الواقعي 

 ...التصديق والإذعان القلبي -  ١

فلا يكفي  ،ة للإسلام كالإمامة والعدلصول الأساسيَّ الاعتقاد بالأُ  -  ٢

 .ة فقطالاعتقاد بالتوحيد والنبوَّ 

صول صول دين وأُ ها أُ المعروفة كلُّ صول الخمسة الأُ  أنَّ : ومنه يظهر

وأنَّ الاعتقاد  ،ف الاعتقاد بها جميعاً مكلَّ  ب من كلِّ ويُطلَ  ،للإسلام الواقعي

 .)١()اف مسلماً واقعي�  المكلَّ ببعضها فقط لا يُصيرِّ 

ات التي ذكرها القرآن الكريم، لم تفتقر ويمكن استذكار بعض الشخصيَّ 

، كما في ىٰ من الإيمان به فكانت عاقبتهم سوأ ما خلت نفوسهمللعلم العقدي وإنَّ 

  الإسلام ة نبيِّ وعداوته، وجحود أهل الكتاب بنبوَّ  علم الشيطان بالحقِّ 

 .رونهنكِ وهم يُ  ار بالحقِّ فَّ رغم معرفتهم به، ومعرفة الكُ 

 د السيستاني السيِّ  رأي سماحة المرجع الأعلىٰ : ومن الآراء المعتبرة
                                                        

ين والمذهب للشيخ محمّد هادي آل راضي )١( ات الدِّ المركز الإسلامي للدراسات / ضروريَّ

 .ةالاستراتيجيَّ 



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٣٣  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

ر القلبي لها فهل حن فيه هو علم المخالف بالإمامة والتنكُّ الشاهد فيما ن ومحلُّ (

 :ويذهب إلىٰ ) ؟- الإسلام وعدم الإيمان  - ة مانعة جمعٍ القضيَّ 

والكلام في  - المسلم غير الاثني عشري مسلماً واقعاً وظاهراً عتبرَ يُ 

ه من عبادت وبذلك فإنَّ  ،- ة مور الدنيويَّ ة ولوازم تأثيرها في الأُ الأحكام الفقهيَّ 

ته من التكليف بها إذا كانت ه تكون مجزية ومبرئة لذمَّ صلاته وصومه وحجِّ 

ته وفق المذهب فاقاً عمل بشروط صحَّ واتِّ  كما إذا قصد الحجَّ  -مستوفية للشروط 

كانت عقيدته ناقصة وفاقدة لبعض  ة واقعاً وإنْ ه محكوم بالصحَّ الإمامي فإنَّ 

ة واقعاً، ه محكوم بالصحَّ قد نكاحه فإنَّ ات، وكذلك الحال مثلاً في عالضروريَّ 

ة التي يحكم غيره من الفقهاء بفسادها الواقعي وغير ذلك من الأحكام الفقهيَّ 

فلا فرق بين  - فرض استبصاره  ا يستدعي إعادتها علىٰ ة ممَّ تها الظاهريَّ وصحَّ 

بلحاظ الأثر  -الجميع مسلم واقعاً وظاهراً  الشيعة وجميع المسلمين في أنَّ 

 .سواء د الخوئي وغيره كالسيِّ  خروي فرأيه ا الأُ وأمَّ  ،لدنيويا

د ستاذه السيِّ بل سبقه أُ ، د السيستاني السيِّ  وهذا الرأي لا يخصُّ 

د باقر وكذلك الشهيد محمّ  ،د الكوهكمريستاذه السيِّ وأُ  ،البروجردي

 .)١( الصدر

لمخالفين فالصحيح الحكم بطهارة جميع ا: (... د الخوئي ذكر السيِّ 

بين وة وإسلامهم ظاهراً بلا فرق في ذلك بين أهل الخلاف للشيعة الاثني عشريَّ 

يناهم بمسلم الدنيا وهم الذين سمَّ  ،كان جميعهم في الحقيقة كافرين غيرهم وإنْ 

 .)٢(...)وكافر الآخرة

 ما هي العلاقة بين العلم والإيمان؟: والسؤال الثالث
                                                        

 .بين الشوارح ف توضيحياز، مع تصرُّ د منير الخبَّ كلام السيِّ  )١(

 ).٨٧شرح ص / ٢ج (كتاب الطهارة  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٣٤

 :ذلك ثلاثة أقوال وللجواب علىٰ 

مة للإيمان م للإيمان، فيكون العلم مقدِّ  العلم فقط هو المقوِّ عتبرَ يُ  -  ١

 .وداخل به بنحو الترادف والتطابق

مة للإيمان، وبذلك للإيمان أسباباً مختلفة أحدها العلم، فيكون مقدِّ  نَّ أ - ٢

ق الإيمان كما لو تحقَّ  - ق أحدهما دون الآخر يمكن التفكيك بينهما فيتحقَّ 

ق الإيمان دون الميل القلبي والخضوع ق العلم بمتعلَّ ة أو تحقَّ ت الروحيَّ بالرياضا

 .-قه متعلَّ  ة إلىٰ والمحبَّ 

ف من التصديق العقلي ة الإيمان الذي يتألَّ العلم داخل في ماهيَّ  نَّ أ -  ٣

 .ةوالرياضات القلبيَّ 

 :هذه الأقوال وينبغي ملاحظة الإشكالات الواردة علىٰ 

بمستوياتهم وإدراكاتهم المتفاوتة وظروفهم  -يع الناس جم ر علىٰ يتعذَّ  -  ١

 .الاستدلال العلمي والمنطق البرهاني تشديد إيمانهم علىٰ  - المختلفة 

المعارف  وهي الميل القلبي إلىٰ  - لا يمكن التغافل عن الفطرة  -  ٢

ون تك أنْ  ة والتي تصحُّ التي أودعها الباري سبحانه في النفس البشريَّ  - ة العقائديَّ 

عنايتهم   ةوقد أفرد لها الأنبياء والأئمَّ  ،ةالمعتمد في تحقيق العلقة الإيمانيَّ 

وا الكثير من كلماتهم بإيقاظها والتنبيه عليها لتكون المنطلق في صناعة وخصَّ 

 .الإيمان

ق العلم تحقُّ  دها القرآن الكريم علىٰ ما ذكرناه سابقاً كشواهد وقد أكَّ  - ٣

 .دون الإيمان

ة يَعجز تأكيد المعرفة الإيمانيَّ  ة علىٰ ينيَّ لي الكثير من النصوص الدِّ توا -  ٤

 :من قبيل ،عن تحقيقها العلم والدليل الفلسفي

سٍ وَمَ : قوله تعالىٰ 
ْ
ف
َ
 وَ�

َ
هَمَهَ  �ا ا سَو�اه

ْ
�
َ
أ
َ
 ف

َ
جُورهَ

ُ
وَ ا ف

ْ
ق
َ
 ا وَ�

َ
حَ  �ا اه

َ
ل
ْ
ف
َ
 أ

ْ
د

َ
ق



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٣٥  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

 
َ
ه

�
  �ا مَنْ زَ�

َ
 خ

ْ
د

َ
 وَق

َ
اه س�

َ
ق الفجور ، فتعلُّ )١٠ -  ٧: الشمس( �ا ابَ مَنْ د

 .بالنفس وليس بالعلم والبرهان المنطقي ىٰ والتقو

  :تعالىٰ  وقوله
َ
رْق

ُ
مْ ف

ُ
�

َ
 ل

ْ
عَل

ْ َ
وا االلهَ �

ُ
ق
�
ت
َ
� 

ْ
 إنِ

ً
، )٢٩: الأنفال( انا

 .والباطل وطهارة القلب سبيل لتمييز الحقِّ  ىٰ فالتقو

مُ ا :تعالىٰ  وقوله
ُ
مُ�

�
وا االلهَ وَ�ُعَل

ُ
ق

�
هنا  ىٰ ، والتقو)٢٨٢: البقرة( اللهُ وَا�

 .صارت سبباً للتعليم

و�هُُمْ وَ�ذِا  :تعالىٰ  وقوله
ُ
ل
ُ
تْ ق

َ
كِرَ االلهُ وجَِل

ُ
ينَ إذِا ذ ِ

�
 ا�

َ
ون

ُ
مِن

ْ
مُؤ

ْ
مَا ا�

�
إِ�

يهِْمْ آيَ 
َ
لِيَتْ عَل

ُ
 زَ ت

ُ
ه
ُ
هُمْ إيِمَ ات

ْ
�
َ
ٰ اد

َ َ
 وَ�

ً
  انا

َ
ون

ُ �
توََ�

َ
 فإنَّ ) ٢: الأنفال( �رَ��هِمْ �

 .لتحقيق الخوف والهيبة في قلوب المؤمنين ذكره سبحانه كافياً 

 :إذن الصحيح في العلاقة هو القول التالي

والإيمان  ]ةالعقائديَّ [ة ة بين القبول العقلي لمضمون القضيَّ لا ملازمة ذاتيَّ (

ن العقل من إثبات ه عندما يتمكَّ والصحيح أنَّ  .بها بنحو قبولها والميل القلبي لها

 ق بما يخالف تلك الحقيقة فإنَّ ة، ولم يكن للقلب تعلُّ من الحقائق الإيمانيَّ  حقيقة

للقلب مجالاً  ة أنَّ ، ودليل هذه الواقعيَّ ...قالقلب سوف يجد ذلك الميل والتعلُّ 

ق الإيمان وحصوله فتحقُّ ... وأعمق وأوسع من ساحة العقل أعلىٰ  وساحةً 

بشكل الممكن بيان الإيمان وشرحه ومن غير  ،دةمرتبطان بأسباب وعوامل متعدِّ 

 ...بدون النظر إليهادقيق 

ق الإيمان ه إذا توافرت شروط تحقُّ أنَّ : النتيجة التي يمكن استخلاصها

ق ق هذه الشروط فلن يتحقَّ ق أيضاً، ولكن إذا لم تتحقَّ ة يتحقَّ يَّ فبالمعرفة الظنّ 

ة كمعارف يَّ ة والظنّ ليقينيَّ وأنَّ دور المعارف ا... المنطقي أيضاً  باليقينالإيمان ولو 

المعرفة  مقدار تأثيرها في لفت الإنسان إلىٰ  ق الإيمان يرجع إلىٰ ة في تحقُّ مفهوميَّ 

ا ، أو أنهَّ )ةالفكريَّ (ة هات والموانع الذهنيَّ بُ ة باالله، من خلال رفع بعض الشُّ الفطريَّ 

 ...ق الإيمان في التوجيه والتعليل العقلائي لهم بعد تحقُّ تُستخدَ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٣٦

ذا التحليل التمايز بين الإيمان ونظام الاعتقادات لهويتَّضح أيضاً نتيجة 

شيء أو شخص، بينما نظام المعتقدات  يني، فالإيمان نوع إقبال قلبي علىٰ الدِّ 

ل حول محور ة الذي يتشكَّ ة هو عبارة عن نظام من المفاهيم الاعتقاديَّ ينيَّ الدِّ 

 .)١()الإيمان

ار اا :  و نا   ؟أو و ؟  

كان أحدهما دانياً والآخر عالياً كما في  وإنْ  - يعتمد الارتباط بين طرفين 

طبيعة  علىٰ  - ومولاه  ¨ه الأعظم ومخلوقه أو وليِّ  الباري تبارك وتعالىٰ 

د العنوان صال به، لتحديع بها المراد الاتِّ ات التي يتمتَّ المواصفات والخصوصيَّ 

 .والمعنون

، فهل ¨رة بالإمام المهدي  تحديد العنوان المناسب للعلاقة المتصوَّ فيتعينَّ 

الواجب  ؟ أو مُنعِم؟ أو معتقِ؟ أو هو الوليُّ هو صاحب؟ أو ناصر؟ أو محبٌّ 

 ة؟ة والتكوينيَّ الطاعة صاحب مقام الخلافة والولاية التشريعيَّ 

 .ة ليتَّضح العنوان المناسب المنعقدمدعوماً بالأدلَّ  ¨ونستعرض مواصفاته 

 الإمام عليِّ  ويرجع نسله إلىٰ  ،د بن الإمام الحسن العسكري هو محمّ 

وله من العمر خمس   الإمام العسكري وفيِّ وقد تُ  ،بن أبي طالب 

في إمامته،  ة والأئمَّ  الأعظم  سنوات، وهناك نصوص كثيرة عن النبيِّ 

 :ومنها

ةٍ بعَْدَ اَ  يَكُونُ «: عن الباقر   .)٢(»لحْسَُينِْ بنِْ عَليٍِّ تَاسِعُهُمْ قَائمُِهُمْ تسِْعَةُ أئَمَِّ

دٍ اَلحْسََنِ بْنِ  دَخَلْتُ عَلىَٰ : وذكر أحمد بن إسحاق الأشعري أبيَِ محُمََّ
                                                        

للباحث نعمة االله بدخشان ومحمّد مزيدي ة العلاقة المتبادلة ة جدليَّ الإيمان والمعرفة الفلسفيَّ  )١(

 .ةالمركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيَّ )/ ٢٧٢و ٢٧١ص (وسعيد رحيميان 

 ).١٥ح / عشر والنصِّ عليهم  باب ما جاء في الاثني/ ٥٣٣ص / ١ج ( الكافي )٢(



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٣٧  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

يَا أحمََْدَ بْنَ «: فَقَالَ ليِ مُبتْدَِئاً  ،بَعْدِهِ  ]مِنْ [وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلَهُ عَنِ اَلخْلََفِ   عَليٍِّ 

لِ لمَْ  تَباَرَكَ وَتَعَالىَٰ  إِنَّ اَاللهَ ،إسِْحَاقَ  أَنْ  يهَا إِلىَٰ لِ يخُْ  لاَ وَ  اَلأْرَْضَ مُنذُْ خَلَقَ آدَمَ يخُْ

ةٍ اللهِتَقُومَ  اعَةُ مِنْ حُجَّ مَ  ،يَا ابِْنَ رَسُولِ اَالله :فَقُلْتُ لَهُ ، »...خَلْقِهِ  عَلىَٰ  اَلسَّ امُ فَمَنِ اَلإِْ

عاً فَدَخَلَ اَلْبيَْتَ  فَنهََضَ  ؟وَاَلخْلَِيفَةُ بَعْدَكَ  مٌ عَاتِقِهِ غُلاَ  ثُمَّ خَرَجَ وَعَلىَٰ  ،مُسرِْ

 ،يَا أَحمَْدَ بْنَ إسِْحَاقَ « :فَقَالَ  ،ثِ سِنينَِ بدَْرِ مِنْ أَبْناَءِ اَلثَّلاَ كَأَنَّ وَجْهَهُ اَلْقَمَرُ لَيلَْةَ اَلْ 

هُ سَمِيُّ  ،حُجَجِهِ مَا عَرَضْتُ عَلَيكَْ ابِْنيِ هَذَا وَعَلىَٰ   اَالله عَلىَٰ كَرَامَتكَُ  لاَ لَوْ  إنَِّ

 .اَلَّذِي يَمْلأَُ اَلأْرَْضَ قِسْطاً وَعَدْلاً كَماَ مُلِئتَْ جَوْراً وَظُلْماً  ،وَكَنيُِّهُ   رَسُولِ اَالله

ةِ  ،يَا أَحمَْدَ بْنَ إسِْحَاقَ   ،وَمَثلَُهُ مَثلَُ ذِي اَلْقَرْنَينِْ ، مَثلَُ اَلخْضرَِِ  مَثلَُهُ فيِ هَذِهِ اَلأْمَُّ

 ،اَلْقَوْلِ بإِِمَامَتِهِ  عَلىَٰ    مَنْ ثَبَّتهَُ اَاللهُفيِهَا مِنَ اَلهْلََكَةِ إلاَِّ  يَنجُْو لَيغَِيبنََّ غَيْبةًَ لاَ  اَاللهوَ 

قَهُ  عَاءِ بِتعَْجِيلِ فَرَجِهِ  ]فيِهَا[وَوَفَّ يَا  :فَقُلْتُ لَهُ  :حمَْدُ بْنُ إسِْحَاقَ فَقَالَ أَ  ،»للِدُّ

بلِِسَانٍ عَرَبيٍِّ  مُ فَنطَقََ اَلْغُلاَ  ؟مَةٍ يَطْمَئنُِّ إلَِيهَْا قَلْبيِفَهَلْ مِنْ عَلاَ  ،يَ مَوْلاَ 

ثَراً بَعْدَ تَطْلُبْ أَ  فَلاَ  ،نتْقَِمُ مِنْ أَعْدَائِهِ اَلمُ وَ  ،فيِ أَرْضِهِ  أَنَا بَقِيَّةُ االلهَ«: فَقَالَ  ،فَصِيحٍ 

 .)١(»يَا أَحمَْدَ بْنَ إسِْحَاقَ  ،عَينٍْ 

 )بحار الأنوار(من كتاب ) ٥١(د في المجلَّ  مة المجلسي وقد خصَّ العلاَّ 

آية ) ٧٧(وجمع فيه  ،)لة بقيام القائمباب الآيات المؤوَّ (ه فصلاً بهذه الآيات سماَّ 

 .¨حديثاً حول دولة الإمام المهدي ) ٦٦(ضمن 

ة فيما نزل في المحجَّ (باسم  األَّف كتاباً خاص�  ث البحراني حدِّ كما أنَّ الم

ت وأُ آية فُ ) ١٣٠(جمع فيه أكثر من  )¨ة القائم الحجَّ  لت بالإمام سرِّ وِّ

 .̈  المهدي

ة هو كونه ق الإيمان بالمهدويَّ متعلَّ  ة فإنَّ ووفق هذا الوصف والخصوصيَّ 

 .ية في عالم الثبوت والإثباتإماماً مفترض الطاعة والخضوع والسيادة والولا
                                                        

ين  )١(  ).١ح / ٣٨باب / ٣٨٤ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٣٨

ر اا :و نت ادر  وا   زلا

  وا؟

  :قال تعالىٰ 
َ
ن
ْ
وا برَِ��هِمْ وَزدِ

ُ
 آمَن

ٌ
يَة

ْ
هُمْ فتِ

�
 إِ�

ً
د

ُ
مْ ه

ُ
 ).١٣: الكهف( � ىاه

ج في طرح الفكرة المهدويَّ  التساؤل عن مستويات  ة إلىٰ لقد آل التدرُّ

 ة وناشئة من علم تحقيقي يبلغُ إلىٰ ة عقديَّ فكونها قضيَّ ! ضانها والارتباط بهااحت

ة، يفرض ة عموميَّ ة وليس شخصيَّ ة إلهيَّ الإيمان القلبي المنعقد بمقام له خصوصيَّ 

 فاق حدَّ  ىٰ يني مراراً وتكراراً حتَّ الدِّ  في الانتماء، قد أعلن عنه النصُّ  اا بياني� خط� 

 .التواتر

وكذلك من تجارب البشر من  ،ها من النصِّ ضرورة الانتماء نستشفُّ  نَّ إأي 

ت ثبِ التجربة تُ  وتفاوتوا بالإخلاص له، فإنَّ  ¨أهل الإيمان الذين ارتبطوا به 

 .ة لذلك الانتماءاللون الإيماني والآثار الإيجابيَّ 

 ثمّ  ،من الانتماء ىٰ الأدن الذهن في هذا الصدد تشخيص الحدِّ  والمتبادر إلىٰ 

ة هو معرفة نَّ الاهتمام بالدرجة الأساسيَّ إ :ىٰ خرالعالي منه، وبعبارة أُ  الإشارة إلىٰ 

 .ر الدرجات الصاعدةتصوُّ  ثمّ  ،درجة القبول فيه

ة الانتماء، ه علَّ عند مفردة الإيمان، لأنَّ  ىٰ خرأُ  ةً وذلك يستدعي الوقوف مرَّ 

 .رة لاحقة له وعارضة عليهوجميع الأوصاف المتصوَّ 

 حقيقة الإيمان؟ ما هي

 :اختلفت آراء الأعلام فيه، وهي بالنحو التالي

 .أظهر الكفر باللسان الإيمان هو معرفة بالقلب فقط وإنْ  -  ١

 .الإيمان معرفة بالقلب وإقرار باللسان -  ٢

 .بالقلب وإقرارٌ باللسان وعملٌ بالجوارح الإيمان معرفةٌ  -  ٣



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٣٩  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

 ما هو الراجح من هذه الأقوال؟

 ).بالقلب وإقرارٌ باللسان ةٌ الإيمان معرف: (نيار وهو الثاالقول المخت

 :عليه في القرآن الكريم ا يدلُّ وممَّ 

وا بهَِ  :قوله تعالىٰ 
ُ
هَ وجََحَد

ْ
ت
َ
ن
َ
يقْ

َ
و�اا واَسْ�

ُ
 وعَُل

ً
ما

ْ
ل

ُ
سُهُمْ ظ

ُ
ف
ْ
�
َ
 ،)١()١٤  :النمل( ا أ

 .من مُظهر لها بدَّ  وفيه دلالة علىٰ عدم كفاية معرفة القلب، بل لا

  :قال تعالىٰ و
َ
رَ ق

ْ
ع

َ ْ
تِ الأ

َ
 ال

َ
وا وَل

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
مْ ت

َ
� 

ْ
ل

ُ
ا ق

�
 ابُ آمَن

َ
مْن

َ
سْل

َ
وا أ

ُ
و�

ُ
ا ِ�نْ ق

لِ 
ُ
خ

ْ
ا يدَ م�

َ
ِ وَ�

ْ
مْ يمَ الإ

ُ
و�ِ�

ُ
ل
ُ
 ِ� ق

ُ
عدم كفاية  وفيه دلالة علىٰ ، )١٤: الحجرات( ان

ر القلب  .الإقرار باللسان مع تنكُّ

وا وعََمِ  :وقال تعالىٰ 
ُ
ينَ آمَن ِ

�
 ا�

�
اِ�َ إنِ وا ا�ص�

ُ
، )٢٧٧: البقرة( اتِ ل

 يظهر أنَّ ) بين الإيمان والعمل الصالح(وبدلالة العطف التي تستدعي المغايرة 

 .بل هو كمال له ،العمل لا يدخل في حقيقة الإيمان

لم نذكرها لضيق  )٢(دة الدلالة كاشفة عن ذلكوهناك آيات كثيرة متعدِّ 

وهو باطل،  ،لإيمان يستدعي تكفير العصاةة العمل لوالقول بجزئيَّ  .مقام البحث
                                                        

ثنا (: في تفسير الآية المباركة) ٢٠٤٤٦ح / ١٧١ص / ١٩ج (تفسير الطبري ورد في  )١( حدَّ

: قال، اوجََحَدُوا بِهَ  :جاج، عن ابن جريثني حجَّ حدَّ : ثنا الحسين، قالحدَّ : القاسم، قال

هَ : وقوله .التكذيب بها: الجحود
ْ
نَت

َ
يقْ

َ
سُهُمْ وَاسْ�

ُ
ف
ْ
�
َ
ا وأيقنتها قلوبهم، وعلموا يقيناً أنهَّ : يقول ا أ

 .) الحقِّ من عند االله، فعاندوا بعد تبينُّ 

: والإيمان: ين الطوسيقال نصير الدِّ ): (١١ص ( ةنَّ وورد في الإيمان والكفر في الكتاب والسُّ 

هَ : لقوله تعالىٰ  لالتصديق بالقلب واللسان، ولا يكفي الأوَّ 
ْ
نَت

َ
يقْ

َ
سُهُمْ وَاسْ�

ُ
ف

ْ
�
َ
 ..).ونحوه ا أ

نفي ما في القلب إثباته، وإثبات ما في : الجحود(: )١٨٧ص / ١ج (في مفرداته  ويقول الراغب

هَ وجََحَدُوا بِهَ : ، قال وجحداً  جحد جحوداً : القلب نفيه، يقال
ْ
نتَ

َ
يقْ

َ
سُهُمْ ا وَاسْ�

ُ
ف
ْ
�
َ
 .)...ا أ

. )نكر باللسان دون القلب، والنفي يقال فيهماالجحد يقال فيما يُ ( :نفي والجحودوالفرق بين ال

 ].)١ج ( ةالجحود في القرآن الكريم دراسة موضوعيَّ  -علوم القرآن [

 ).١٣٦ - ١١٥ص / ٣ج (ل حَ ل والنِّلَ بحوث في المِ  :راجع للتفصيل )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٤٠

 :بالنحو الآتي )١(وبذلك يرجح الرأي الثاني

ِ  :قال تعالىٰ 
َ

و�
ُ
و�هِِمُ أ

ُ
ل
ُ
تَبَ ِ� ق

َ
 ك

َ
ِ ك

ْ
 يمَ الإ

َ
، وقال )٢٢: المجادلة( ان

 بِ  :تعالىٰ 
 مُطْمَِ��

ُ
بُه

ْ
ل
َ
ِ وَق

ْ
مَا  :، وقوله تعالىٰ )١٠٦: النحل( انِ يمَ الإ

�
إِ�

و
ُ
مِن

ْ
مُؤ

ْ
 ا�

َ
ينَ إِذ ِ

�
 ا�

َ
و�هُُمْ ن

ُ
ل
ُ
تْ ق

َ
كِرَ االلهُ وجَِل

ُ
 ).٢: الأنفال( ...ا ذ

بل بفسقه  ،كان القول الثالث ليس ببعيد، ولا نلتزم بتكفير العاصي وإنْ 

 .فقط

ا ه، وأمَّ ه ومحلُّ ق الإيمان فهو أُسُّ ة القلب في تحقُّ مدخليَّ  وما ذكرناه دلالة علىٰ 

ق الإيمان إليه فلا مانع من تحقُّ  نع قهري يضطرُّ ة أو مامسك لتقيَّ أُ  اللسان فإنْ 

 ،لازم أعمّ  حالٍ  كلِّ   فيه الإظهار، وهو علىٰ  يتعينَّ الذي استوطن القلب، وإلاَّ 

 .واتَّضح ذلك

،  االلهلا إله إلاَّ  يشهدوا أنْ  ىٰ قاتل الناس حتَّ أُ  مرتُ أنْ أُ «:  عن النبيِّ 

 .)٢(»...ويؤمنوا بما أُرسلتُ بهلزكاة ويُقيموا الصلاة ويُؤتوا ا وأنيِّ رسول االله،

مة ف وقد عرَّ   :بقوله )ميزانه(الإيمان في  الطباطبائي العلاَّ

الإيمان هو رسوخ العقيدة في القلب، وأصلها جاء من مادة أمن، ( - ١

 .)٣()فيكون معناه منح الأمان

 .)٤(...)من النفس بالشيء خاصٌّ  الإيمان سكونٌ علميٌّ ( -  ٢
                                                        

: وبلحاظ الآخرة... حرمة دمه وعرضه وماله: بلحاظ الدنيا: ب علىٰ هذا المعنىٰ هوفالأثر المترتِّ  )١(

وعدم الخلود في النار واستحقاق  -لو عمل عملاً صالحاً  -ة عمله واستحقاق الثواب صحَّ 

 .ةة واستحقاق الجنَّخرويَّ ا العمل فيه السعادة الأُ وأمَّ ، الشفاعة

)٢(  ٰ  ).٣٤٩ص / ٧ج (لابن حزم  المحلىَّ

 ).٥٥ص / ١ج ( الميزانتفسير  )٣(

 ).٢٦٣ص / ١٦ج ( الميزانتفسير  )٤(



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٤١  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

 .)١()الالتزام بما يقتضيه اليقين، وهو هبة ىٰ بمعن الإيمان( -  ٣

 .)٢(...)الإيمان هو الإذعان والتصديق بشيء بالالتزام بلوازمه( -  ٤

ة في تعريف لمفاهيم مهمَّ  مة الطباطبائي ومن الواضح استعمال العلاَّ 

الإيمان، كالأمان واطمئنان النفس وكذلك التصديق القلبي والسكون العلمي 

ا يمكن انتزاع المحور للإيمان وهو العلم بالشيء مع الإذعان العملي، ممَّ  والالتزام

 .اديق بنحو الالتزام بلوازمه عملي� والتص

 :أطوار الإيمان

 :ة بجزأينة الإيمانيَّ ويمكن تشريح الماهيَّ 

 :العامل العقلي: لالأوَّ 

ة الإمام عنصر الظهور البدوي للمفهوم، كمن علم بشخصيَّ  ويعتمد علىٰ 

 .وكِلَ إليهومواصفاته والمنصب الإلهي الذي أُ  ¨لمهدي ا

 ).ر المنطقيوهو التصوُّ (ة فتنقدح هذه المفاهيم بنحو الصور الذهنيَّ 

د بمطابقتها الذهن عن تلك المعاني من خلال الدليل، ليتأكَّ  ىٰ يتحرَّ  ثمّ 

 ).المنطقي وهو التصديق(اليقين  ر إلىٰ ق تلك المعاني في العقل وتتطوَّ للواقع فتتوثَّ 

 :العامل القلبي: الثاني

 ،)وهو الإذعان الفلسفي(ما عرفه العقل واستيقنه  وهو انعقاد القلب علىٰ 

 .ب والموانع المتغلغلة في العقل الباطنجُ الإرادة وعدم الحُ  ف ذلك علىٰ ويتوقَّ 

ت في غرفة مظلمة رغم يقين الخوف من البقاء منفرداً مع بدن الميِّ  :ومثاله

 .القلب يمتنع عن موافقة العقل ولكنَّ  ،تأثير ت كلَّ دان جسد الميِّ العقل بفق

 .ىٰ إلىٰ الخضوع لما انعقد عليهبل يترقَّ  ،ف العامل القلبي علىٰ الانعقادولا يتوقَّ 
                                                        

 ).٣٢٥ص / ١٥ج ( الميزانتفسير  )١(

 ).٦ص / ١٥ج ( الميزانتفسير  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٤٢

التصديق، ور، التصوُّ  :بأجزائها الأربعة(ة ة الإيمانيَّ د بذلك الماهيَّ فتتولَّ 

 .قهام بلوازم متعلَّ التي تقبل الالتزا) الخضوعوالإذعان، و

 :من الإيمان والأعلىٰ  ىٰ الأدن الحدُّ 

 فه علىٰ ما ذكرناه من عوامل تحصيل الإيمان كاشف عن مواطن تخلُّ 

 :كما في قوله تعالىٰ  - الرأي الراجح في حقيقة الإيمان  - القلب واللسان  ىٰ مستو

 
َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
 وَ�ِذ

َ
مَلا

ْ
وا ا �لِ

ُ
ةِ اسْجُد

َ
 لآِ ئِ�

�
وا إِلا

ُ
سَجَد

َ
مَ ف

َ
ٰ  د

َ
�

َ
  إبِلِْ�سَ أ

َ
َ�َ وَ�

ْ
 مِنَ وَاسْتَك

َ
ن

 
َ

�
ْ
ا جَ  :، وقوله تعالىٰ )٣٤: البقرة( �فِرِ�نَ ال م�

َ
ل
َ
مْ مَ ف

ُ
رُوا اءَه

َ
ف

َ
وا �

ُ
ا عَرَف

دِ مَ  :، وقوله تعالىٰ )٨٩: البقرة( بهِِ 
ْ
 ِ�يهِ مِنْ َ�ع

َ
ك

�
مَنْ حَاج

َ
اءَكَ مِنَ ا جَ �

عَ 
َ
� 

ْ
ل

ُ
ق

َ
مِ �

ْ
عِل

ْ
 ال

ُ
ع

ْ
د

َ
وْا ن

َ
 ا�

َ
�نْ

َ
 أ

َ
 اءَن

َ
�نْ

َ
مْ وَ�سَِ ا وَأ

ُ
 اءَ�

َ
 ا وَ�سَِ اءَن

َ
سَن

ُ
ف
ْ
�
َ
مْ وَأ

ُ
ا اءَ�

 ٰ
َ َ

تَ االلهِ �
َ
ن
ْ
ع
َ
 ل

ْ
عَل

ْ
ج

َ
ن
َ
� 

ْ
تهَِل

ْ
�
َ
م� ن

ُ
مْ �

ُ
سَ�

ُ
ف
ْ
�
َ
  وَأ

َ
�

ْ
، )٦١: آل عمران( �ذِ�َِ� ال

ا بنحو الإقرار القلبي بالإذعان أو الخضوع، أو الإقرار ف إمَّ ا شواهد للتخلُّ فإنهَّ 

 .ق التصديق القلبيرغم تحقُّ  اللساني

وهو  ،هدف البحث الأساسي وبعد تشخيص حقيقة الإيمان نعود إلىٰ 

ة، ومن ق المقبوليَّ قِّ ة التي تحُ ة المهدويَّ تشخيص الدرجة النازلة من الإيمان بالقضيَّ 

عقيدة،  صفة للإيمان فهو الملاك في الارتباط بكلِّ  والأعلىٰ  ىٰ الأدن الواضح أنَّ 

ة ل مرتبة من مراتبه هو الإيمان بالقضيَّ ن الكلام السابق أنَّ أوَّ م ونستشفُّ 

الإيمان بمضامين الوحي  ثمّ  ،وهو التوحيد ¨ة لواقع الإمام المهدي الأساسيَّ 

الصفات والوظائف (ة انيَّ ة منه بمعالمها الربَّ الإلهي الذي انبثقت المهدويَّ 

فَهُ كُونُ بهِ اَ مَا يَ  أَدْنَىٰ «: ، وعن أمير المؤمنين )والأهداف  لْعَبدُْ مُؤْمِناً أَنْ يُعَرِّ

فَهُ وَ  ،باِلطَّاعَةِ  فَيقُِرَّ لَهُ  نَفْسَهُ  تَعَالىَٰ تَبَارَكَ وَ  اللهُاَ   ،باِلطَّاعَةِ  فَيُقِرَّ لَهُ   نَبِيَّهُ  يُعَرِّ

فَه إِمَامَهُ وَ  تَهُ وَ  يُعَرِّ : ، فَقِيلَ لَهُ »بِالطَّاعَةِ  لَهُ  فَيقُِرَّ  خَلْقِهِ  عَلىَٰ  شَاهِدَهُ وَ  فيِ أَرْضِهِ  حُجَّ



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٤٣  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

إذَِا أُمِرَ  ،نَعَمْ «: قَالَ  ؟شْياَءِ إلاَِّ مَا وَصَفْتَ لأَْ إنِْ جَهِلَ جمَِيعَ اَ وَ  ،ؤْمِنينَِ لمُ أَمِيرَ اَ  يَا

 .)١(»نْتهََىٰ إذَِا نهُِيَ اِ وَ  ،أَطَاعَ 

أحد  -لليقين  ه تابعفإنَّ ) الزيادة(منه  ىٰ الأدن الحدِّ  ا الجانب التكاملي علىٰ أمَّ 

وتلك الطبيعة قد أشارت إليها الآيات المباركات، قال  ،-مة أجزاء الإيمان المتقدِّ 

  :تعالىٰ 
� َ

قَِِ�  �
ْ

مَ ا�
ْ
 عِل

َ
مُون

َ
ل
ْ
ع

َ
وْ �

َ
حَِيمَ  ��

ْ
 ا�

�
وُن َ َ�

َ
َ  �ل ْ

�
َ
ها �

�
وُن َ َ�

َ
م� ل

ُ
�

قَِِ� 
ْ

ثلاثة  مها العلماء إلىٰ إذ إنَّ مستويات اليقين قسَّ ، )٧ -  ٥: التكاثر( �ا�

 :أقسام

 انتقال من الأثر إلىٰ (ري وهو العلم الحصولي التصوُّ : العلم العقلي -  ١

 .ر الخالقتصوُّ  ر المخلوق إلىٰ كانتقال الذهن من تصوُّ ) رالمؤثِّ 

وهو الشعور بعظمة الخالق  ،وهو العلم الوجداني: العلم الشهودي -  ٢

 .ع له وجداناً والخضو ¨ه ة وليِّ يَّ وهيمنته وأحقّ 

اد العالم والمعلوم: العلم الفنائي -  ٣ اليقين  وهي درجة حقِّ  ،وهو اتحِّ

فيصير  ،¨نعمته الإمام المهدي  إرادة العبد في إرادة مولاه ووليِّ  ىٰ فنحيث تُ 

 .)٢(عينه ولسانه ويده

  مَنْ  :وقد أجملته الآية المباركة ،ةة بلوغ الزيادة الإيمانيَّ وقد نتساءل عن آليَّ 
َ
� 

َ
ن

                                                        

 ).١ح .../ ما يكون به العبد مؤمنا باب أدنىٰ / ٤١٥و ٤١٤ص / ٢ج (الكافي  )١(

 : وقد ذكر الشيخ مكارم الشيرازي في معرض تفسيره لهذه الآية )٢(
� َ

وْ �
َ
�   

ْ
 عِل

َ
مُون

َ
ل
ْ
ع

َ
مَ �

َقِِ�   :وهي ثلاثة ،لليقين مراتب إنَّ ): (٤٢٥ص / ٢٠ج (الأمثل تفسير في  �  ا�ْ

يشاهد دخاناً  وهو الذي يحصل للإنسان عند مشاهدته الدلائل المختلفة، كأنْ : علم اليقين - ١

 .هناك ناراً  فيعلم علم اليقين أنَّ 

 .يرىٰ بعينه مثلاً النار دة كأنْ وهو يحصل حين يصل الإنسان إلىٰ درجة المشاه: عين اليقين - ٢

صف بصفاتها، وهذه بحرقتها، ويتَّ  يدخل الإنسان النار بنفسه ويحسُّ  وهو كأنْ  :اليقين حقُّ  - ٣

 .)أعلىٰ مراحل اليقين



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٤٤

 
�
للِ

َ
 ف

َ
ة عِز�

ْ
 ال

ُ
 يرُِ�د

ُ
عُه

َ
الحُِ يرَْ�  ا�ص�

ُ
عَمَل

ْ
ي�بُ وَال مُِ الط�

َ
�

ْ
 ال

ُ
عَد

ْ
هِْ يصَ

َ
 إِ�

ً
يعا ِ

َ
� 

ُ
ة عِز�

ْ
 ...هِ ال

 .ره، وفيه إشارة واضحة لتأثير العمل علىٰ الإيمان وتكامله وتطوُّ )١٠: فاطر(

  ؟¨    ا  اي: ار ادس

ة ة المهدويَّ ة الخطيرة هي تداعيات عدم قبول القضيَّ من القضايا الفكريَّ 

 :الكفر، ومنشأ ذلك عنصران للمآل إلىٰ 

 .ةة ضرورة دينيَّ المهدويَّ : لالأوَّ 

 .ةكفر منكر المهدويَّ  :الثاني

 ):دليل ضرورتها(ل والأوَّ 

الإمام المهدي بنحو القطع الذي لا خلاف فيه علىٰ ظهور  أجمعَ المسلمون قاطبةً 

 .ةفة الشاذَّ ة، ولا يقدح بهذا الإجماع الأقوال المتطرِّ والإجماع حجَّ ، ¨ر المنتظَ 

 ؟ة من الضرورات المجمع عليهاة المهدويَّ كيف صارت القضيَّ : قلتَ  وإنْ 

، وذلك ينتج تكفير اتواتراً قطعي�  ¨لتواتر أحاديث الإمام المهدي : قلتُ 

 . بثبوته عن النبيِّ  عَ طِ ما قُ 

في  الهيتميحوا بها كابن حجر التواتر ثابتة عند الفريقين، وصرَّ  ىٰ ودعو

مناقب (، والآبري في )٢()اللوامع(، والسفاريني الحنبلي في )١()الصواعق(

، وغيرهم )٥()التذكرة(، والقرطبي في )٤()التوضيح(، والشوكاني في )٣()الشافعي

 .لم نذكرها لضيق المقام
                                                        

 ).١٦٧ص (الصواعق المحرقة  )١(

 ).٨٤ص / ٢ج (لوامع الأنوار البهيَّة  )٢(

 ).٩٥ص (مناقب الشافعي للآبري  )٣(

 ).٣٠٨ص / ١١ج (ن المعبود عو: راجع )٤(

 ).٣٣١ص / ٢ج (وأُمور الآخرة  التذكرة في أحوال الموتىٰ  )٥(



ة في الميزان العلمي: البحث الثاني  ٤٥  .........................................  قيمة العقيدة المهدويَّ

 :من أمثال خاصٍّ وٍ فوها بنحم وصنَّ تهوأخرجها أكابر أئمَّ 

أبي نعيم ، و)البرهان في علامات مهدي آخر الزمان(الملاَّ عليٍّ المتَّقي في 

مهدي (عليِّ بن سلطان الهروي الحنفي في ، و)¨مناقب المهدي (الأصبهاني في 

، )رالقول المختصر في علامات المهدي المنتظَ (ابن حجر في ، و)آل الرسول

 .وغيرهم كثير

ف الطعن بذلك التواتر بذريعة عدم ذكر نعم، حاول البعض المتطرِّ 

 :ه قول مردود لوجهينولكنَّ ! في الصحيحين ¨المهدي 

حديث صحيح من أحد،  إلمام البخاري ومسلم بكلِّ  ىٰ لم تصدر دعو -  ١

حها آخرون، ولم فهناك مقدار وافر من الأحاديث لم يذكراها وذكرها وصحَّ 

 .ن بهايُطعَ 

من البخاري ومسلم أحاديث عن الإمام  تمَّ بالفعل إخراج كلٍّ  قد -  ٢

كَيفَْ أَنْتُمْ إذَِا نَزَلَ «: عن أبي هريرة )البخاريصحيح (فقد ورد في ، ¨المهدي 

 .)١(»؟بْنُ مَرْيَمَ فيِكُمْ وَإِمَامُكُمْ مِنكُْمْ اِ 

مَ يَكُونُ فيِ آخِرِ اَ «: عن جابر وأبي سعيد )مسلمصحيح (وورد في  انِ لزَّ

هُ لمَ خَلِيفَةٌ يَقْسِمُ اَ  بتشخيص الإمام  ىٰ خرتهما روايات أُ وقد فسرَّ  ،)٢(»الَ وَلاَ يَعُدُّ

 .مصداق لهما ¨المهدي 

 ):ةكفر منكر المهدويَّ (والثاني 

منكر الإمام  أنَّ  ة وعلمائهم إلىٰ ة والعامَّ ذهب الكثير من أعلام الخاصَّ 

ن أنكر الإمام  لَ جر عندما سُئِ كافر، ومثال ذلك ما ذكره ابن ح ¨المهدي  عمَّ
                                                        

 ).٣٠٨٧ح / ٤٠١ص / ٥ج (صحيح البخاري  )١(

 ).١٨٥ص / ٨ج (صحيح مسلم  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٤٦

قائله  علىٰ  نَّة رأساً فهو كفر، يُقضىٰ كان لإنكار السُّ  ذلك إنْ  إنَّ : (قائلاً  ¨المهدي 

ته فيقُتَ   .)١(...)لبسبب كفره وردَّ

ة من مفتياً في مسألة كون العقيدة المهدويَّ  وقال الشيخ البهائي 

ه ين، لأنَّ ات الدِّ ه من ضروريَّ ظهر أنَّ الأ: (أنكرها نْ ات أو لا، وحكم مَ الضروريَّ 

أ بهم، لا ة لا يُعبَ  شرذمة شاذَّ ا انعقد عليه إجماع المسلمين، ولم يخالف فيه إلاَّ ممَّ 

د عليهم ولا بخلافهم، ولا يَقدح خروج أمثال هؤلاء من ربقة الإجماع في يُعتمَ 

 .)٢()تملةلم تكن لهم شبهة مح ف في كفرهم، إنْ ته، فلا مجال للتوقُّ يَّ حجّ 

*   *   * 

                                                        

ة تراثنا : راجع )١(  ).٧٤ص / ٥٣ج (مجلَّ

ة تراثنا : راجع )٢(  ).٧٥ص / ٥٣ج (مجلَّ



 

 

                

 

 

 

 

ا ا:  

 

 

  ا  ا واة

 

ووا وا  

 

 

 





 

 

 

 

:  

مور عديدة حول الخالق سبحانه، كالإيمان ة في أُ اتَّفقت الأديان السماويَّ 

ه وأنَّ  ،جودبالغيب، ووجوده سبحانه، وفي الكثير من صفاته، ككونه واجب الو

 ، القدرة والحكمة، وأنَّه عادل ورؤوف رحيمفيمكان، و غير محدود، ومحيط بكلِّ 

ا بقية صفاته فمجموعة في وصفه بالكامل في طبيعته شيء، أمَّ  وأنَّه الخالق لكلِّ 

 .وسائر أعماله

ل واليوم الآخر ولوازمه من البعث والنشور سُ وكذلك كان الإيمان بالرُّ 

 ىٰ ين الإسلامي منحل في ثقافة الدِّ سُ وقد أُخذ الإيمان بالرُّ  .فاقمن موارد الاتِّ 

ا تر تمظهراتها في مبعوث  ىٰ الضرورة للبعثة لاقتضاء صفة الهادي ذلك، فإنهَّ

الاستقامة  ة إلىٰ ولم تقبله في غيره كما في هداية العقل التكوينيَّ  -  النبيِّ  - السماء 

أنَّ  ولا شكَّ  .فة الهادي سبحانهوالصلاح، وقد فرض الإسلام ذلك لاقتضاء ص

ة وخطيرة نتائج مهمَّ  ة يوصلنا إلىٰ اعتماد مبدأ الضرورة في فكرة البعثة النبويَّ 

 .زائداً  اخلاف ما لو اعتبرناه أمراً ترفي� ب

ين الراجح في تمثيل ة الدقيقة بالدِّ ومن هنا يستدعي إحراز المعرفة العلميَّ 

ة تشترك يان لمنهج المقارنة في محاور أساسيَّ السماء، وقد يكون ذلك بإخضاع الأد

 :فيها الأديان، من قبيل

ة حول مواصفات ب السماويَّ تُ وباستقراء الوارد في الكُ  :توصيف الإله - ١

الإله يرجح القرآن الكريم باستعراض صفاتي يُعلَن به عن إله كامل لا نقص فيه 

 .ولا شبيه ولا ندَّ له



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٥٠

ا لا وممَّ : ل بالكتاب السماويوالذي يتمثَّ  ،ينالمنهج التشريعي للدِّ  -  ٢

نواحي  ة وشاملة لكلِّ في القرآن الكريم من مفاهيم عامَّ  رَ كِ فيه فإنَّ ما ذُ  شكَّ 

 .ة لم يذكرها كتاب سماوي آخرخرويَّ ة والأُ الحياة الدنيويَّ 

غيره من  علىٰ  الإسلام  ق نبيُّ وقد تفوَّ : زات رسول االله مميِّ  - ٣

والتعامل والعلاقات مع الصديق  ،سلوب الحديث خُلُقه، وأُ في الأنبياء 

ض لها ،والعدوِّ  والقراءة ... وسلمه وحربه ،وحنكته في معالجة المشاكل التي تعرَّ

 .ت ذلكثبِ يني يُ الدِّ  ة والنصُّ التاريخيَّ 

 :ين والتلامذةين من الأوصياء والحواريِّ النموذج الذي أنتجه الدِّ  -  ٤

ب بهم ، يتغلَّ از� ة المعصومين فخراً وعوولده من الأئمَّ   اويكفي الإسلام علي� 

 .غيره من الأديان علىٰ 

 إحراز المعرفة الدقيقة بالإسلام، فالسبيل إلىٰ  إذن ننتهي بهكذا قراءة إلىٰ 

 به، وآثارها في عالم الإمكان لا يكون إلاَّ  ىٰ الحسن تحديد معاني أسماء االله تعالىٰ 

باتها من الفطرة مسبَ  ي للخلق تستدعي تهيئة كلِّ ومن هنا كانت صفة الهاد

ة في وامتداداتها كتنصيب الأوصياء وضرورة الحجَّ  والعقل وبعث الأنبياء 

مَ  :كما في قوله تعالىٰ  زمانٍ  كلِّ 
�
 إِ�

َ
وْمٍ ه

َ
 ق

� ُ
ذِرٌ وَلِ�

ْ
تَ مُن

ْ
ن
َ
 ).٧: الرعد( �ادٍ ا أ

فيِهَا إِمَامٌ كَيماَْ إنِْ  تخَْلُو إلاَِّ وَ رْضَ لاَ لأَْ نَّ اَ إِ «: وقد ورد عن أبي عبد االله 

هُمْ لمُ زَادَ اَ  َّهُ وَ  ،ؤْمِنوُنَ شَيئْاً رَدَّ  .)١(»لهَمُْ  إنِْ نَقَصُوا شَيئْاً أَتمَ

ة والارتباط ينيَّ ووفق هذا المنهج الفكري لتحديد المسار المعرفي للقراءة الدِّ 

طروحة الصحيح نستقرئ الأُ يني ل للسماء لتحقيق الالتصاق الدِّ برمزه الممثِّ 

 :ة وفق المحاور التاليةالمعرفيَّ 

 ما هي فلسفة الخلق وصفة الهادي والحكيم؟ -  ١
                                                        

ة باب أنَّ / ١٧٨ص / ١ج ( الكافي )١(  ).٢ح / الأرض لا تخلو من حجَّ



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٥١  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

 .ضرورة بعثة الأنبياء  -  ٢

وهو ذو مقام الولاية  ،ة االله سبحانهوهو حجَّ  ،فلسفة الإنسان الكامل -  ٣

 .ىٰ العظم

ور الا :دي واا و ا   ؟  

ا يستدعي الخالق ذاته ممَّ  علىٰ ) فلسفة الخلق(ة يعتمد تشخيص قضيَّ 

 ... ، وحيه لاستكشاف مراده من صنائعه الرجوع إلىٰ 
� ُ

نَ �
َ
ق
ْ
�
َ
ي أ ِ

�
عَ االلهِ ا�

ْ
صُن

بٌِ� بمَِ 
َ
 خ

ُ
ه
�
ءٍ إنِ ْ َ

� 
َ
ون

ُ
عَل

ْ
ف
َ
 ).٨٨: النمل( �ا �

ن� مَ وَ  :وعند قراءة الوحي القرآني نجدُ في قوله تعالىٰ  ِ
ْ
تُ ا�

ْ
ق
َ
ل

َ
ا خ

 ِ
ْ

ونِ وَالإ
ُ
بُد

ْ
 ِ�َع

�
سَ إلاِ

ْ
�� )المطلوب ىٰ المعن إشارة إلىٰ ) ٥٦: الذاريات. 

ا تحملُ مشروعاً متكاملاً  ىٰ وقد أعرب أعلام التفسير عن معن العبادة بأنهَّ

 ة التي عبرَّ ته، تلك الماهيَّ في بناء الإنسان وتكامله وفق استعداداته الكامنة في ماهيَّ 

سَ  :عنها الخالق تبارك وتعالىٰ 
ْ
� ِ

ْ
ا الإ

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
 خ

ْ
د

َ
ق
َ
 وَل

َ
 مِنْ سُلا

َ
ةٍ مِنْ طٍِ� ان

َ
م�  �ل

ُ
�

 
َ
ن
ْ
رَ جَعَل

َ
 ِ� ق

ً
ة

َ
طْف

ُ
  �ارٍ مَكٍِ� اهُ �

ً
ة

َ
غ

ْ
 ُ�ض

َ
ة

َ
ق
َ
عَل

ْ
ا ال

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
خ

َ
 ف

ً
ة

َ
ق
َ
 عَل

َ
ة

َ
ا ا��طْف

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
م� خ

ُ
�

 
َ
 عِظ

َ
ة

َ
غ

ْ
مُض

ْ
ا ا�

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
خ

َ
اف

َ
سَوْن

َ
ك

َ
 ف

ً
  اما

َ
عِظ

ْ
 ال

َ
ن
ْ
أ

َ
ش

ْ
�
َ
م� أ

ُ
� 

ً
مْا

َ
تبَاركََ االلهُ امَ �

َ
رَ �

َ
 آخ

ً
قا

ْ
ل

َ
اهُ خ

 َ
ْ
سَنُ ا�

ْ
ح

َ
 ).١٤ -  ١٢: المؤمنون( �الِقَِ� أ

   عنه بـوالإنسان هو المعبرَّ 
َ
ن
ْ
أ

َ
ش

ْ
�
َ
م� أ

ُ
رَ �

َ
 آخ

ً
قا

ْ
ل

َ
، وذيل الآية المباركة اهُ خ

 َ
ْ
سَنُ ا�

ْ
ح

َ
تبَاركََ االلهُ أ

َ
أنَّ خلقة الإنسان هي  واضحة علىٰ فيه دلالة  الِقِ�َ �

َ كان  ؟ لماذا خصَّ الإنسان بهذا الوصفوإلاَّ  ،سائر الخلائق مة علىٰ المتقدِّ  ولمِ

  الإنسان مسجود الملائكة؟
َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
 خ

ْ
د

َ
ق
َ
 وَل

َ
رْن م� صَو�

ُ
مْ �

ُ
 ا�

َ
ن
ْ
ل
ُ
م� ق

ُ
مْ �

ُ
ا ا�

 
َ

مَلا
ْ
وا لآِ �لِ

ُ
ةِ اسْجُد

َ
مَ ئِ�

َ
ل بل مثَّ  ،مثِّل فرداً ، وآدم لم يُ )١١: الأعراف( ...د

وهو تعبير آخر  ،وعندئذٍ ينقدح السؤال عن ميزة خلقة الإنسان .جنس الإنسان



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٥٢

مَ  :القرآني مجيباً  عن فلسفة خلقه لنجد النصَّ 
�
�
َ
تمُْ �

ْ
حَسِ�

َ
ف
َ
 أ

َ
ن
ْ
ق
َ
ل

َ
 ا خ

ً
بثَا

َ
مْ �

ُ
ا�

 
َ
نْ

َ
مْ إِ�

ُ
�

�
ن
َ
 وَ�

َ
 ا لا

َ
رجَْعُون

ُ
 ).١١٥: المؤمنون( � ت

م علىٰ ولن يكون هدف الم  جميع المخلوقات غيره إلاَّ  خلوق المتميِّز والمتقدِّ

الكمال الأكمل  ، فيكون الحصول علىٰ )جلَّ وعلا(متناهي وهو االله الكمال اللاَّ 

 بقصد للإنسان هو الهدف والغاية، ولهذا نجد أنَّه سبحانه لم يفرض عبادة إلاَّ 

نُ  :المكان في قوله تعالىٰ د من القرب لا يُقصَ  إليه، ومن البديهي أنْ ) القربة(
ْ َ
وَ�

وَرِ�دِ 
ْ
هِْ مِنْ حَبلِْ ا�

َ
رَبُ إِ�

ْ
ق
َ
، بل المراد منه حركة النفس الواقعية )١٦: ق( �أ

 :بتكاملها وبلوغها الدرجات العالية في السلوك نحو االله سبحانه، قال تعالىٰ 

 
� َ

 كِتَ  �
�
برَْ إنِ

َ ْ
ي�َ� ابَ الأ

�
ِ� عِل

َ
 وَمَ  �ارِ ل

َ
رَ ا أ

ْ
 اكَ مَ د

َ
ي�ون

�
ومٌ كِتَ  �ا عِل

ُ
 َ�رْق

ٌ
 �اب

 
َ
�وُن ر�

َ
مُق

ْ
هُ ا�

ُ
هَد

ْ
زْوَ  :، وقال تعالىٰ )٢١ -  ١٨: فينالمطفِّ ( ��شَ

َ
تُمْ أ

ْ
ن
ُ
 وَ�

ً
اجا

 
َ

لا
َ
 ث

ً
ة
َ
صْحَ  �ث

َ
أ
َ
ةِ مَ ف

َ
مَيمَْن

ْ
صْحَ ابُ ا�

َ
ةِ ا أ

َ
مَيمَْن

ْ
صْحَ  �ابُ ا�

َ
ئمََةِ مَ وَأ

ْ
مَش

ْ
ا ابُ ا�

صْحَ 
َ
ئمََ أ

ْ
مَش

ْ
  �ةِ ابُ ا�

َ
ون

ُ
ابقِ  ا�س�

َ
ون

ُ
ابقِ ِ  �وَا�س�

َ
و�

ُ
 أ

َ
�وُن ر�

َ
مُق

ْ
 ا�

َ
اتِ  �ك

�
ِ� جَن

 ).١٢ -  ٧: الواقعة( �ا��عِيمِ 

 وهل الله سبحانه غاية من الخلق؟

ل من الوجود تعقَّ فهذا لا يُ  ،كان المقصود من الغاية لنفسه تعالىٰ  إنْ : نقول

 يَ  :ة دليل فقره، قال تعالىٰ الغاي احتياجه إلىٰ  الغني المطلق، لأنَّ 
�
�
َ
تمُُ ا �

ْ
�
َ
هَا ا��اسُ أ

رَ 
َ
ق

ُ
ف
ْ
ٰ ال

َ
ِ��  اءُ إِ�

َ
غ
ْ
وَ ال

ُ
ولدفع الشبهة نستعين بقاعدة  .)١٥: فاطر( االلهِ وَااللهُ ه

وإنَّما الفاعل الكامل فغايته  ،الفاعل الناقص يكتمل بفعله: (ة مفادهافلسفيَّ 

 ).ذاته

من  بون هم النمط الأعلىٰ فالمقرَّ : (الآية في تفسير وقال صاحب الميزان 

  :أهل السعادة كما يشير إليه قوله
َ
ون

ُ
ابقِ  ا�س�

َ
ون

ُ
ابقِ ِ  �وَا�س�

َ
و�

ُ
 أ

َ
ك

 
َ
�ُون ر�

َ
مُق

ْ
 :ة كما قال بكمال العبوديَّ ذلك إلاَّ  ولا يتمُّ  ]١١و ١٠: الواقعة[ �  ا�



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٥٣  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

 ِِالله 
ً
بدْا

َ
� 

َ
ون

ُ
 يَ�

ْ
ن

َ
مَسِيحُ أ

ْ
 ا�

َ
كِف

ْ
ن
َ
نْ �سَْ�

َ
 وَ  ل

َ
  لا

َ
مَلا

ْ
 ا�

َ
�وُن ر�

َ
مُق

ْ
 ا�

ُ
ة

َ
 ئِ�

يكون العبد تبعاً محضاً في إرادته   بأنْ ة إلاَّ ولا تكمل العبوديَّ  ،)١٧٢: النساء(

 ،وهذا هو الدخول تحت ولاية االله ، ما يريدهوعمله لمولاه لا يُريد ولا يَعمل إلاَّ 

 .كلامه ىٰ انته ،)١()فهؤلاء هم أولياء االله

ِ وَمَ  :ة المباركةومن هنا قالت الآي
ْ

ِن� وَالإ
ْ
تُ ا�

ْ
ق
َ
ل

َ
 ا خ

�
سَ إلاِ

ْ
�

ونِ 
ُ
بُد

ْ
 تتَّصف بـ ىٰ ة تتكامل النفس حتَّ وبتلك العبوديَّ  ،)٥٦: الذاريات( �  ِ�َع

 َج 
�

 إِ�
ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
فاً عن االله فيكون مستخلَ  ،)٣٠: البقرة( اعِل

 .داً صفاته سبحانهسبحانه، مجسِّ 

هو الخليفة؟ ولماذا كان  نْ ف، فمَ نتوقَّ ) خليفة االله(لمطلب وعند هذا ا

مْ  ؟اجوداً أرضي� مو
ُ
�

ُ
ل
ْ
ٌ مِث َ

ا �َ�
َ
ن
َ
ما أ

�
 ، و)٦: لتصِّ فُ ( إنِ

َ
وا مَ وَق

ُ
ا ا �هَِ ا�

َ
ذ

عَ   الط�
ُ

ل
ُ
�

ْ
سْوَ ا�ر�سُولِ يأَ

َ ْ
، وهل أنَّ الخلافة )٧: الفرقان( اقِ امَ وَ�مَِْ� ِ� الأ

 ك؟مفهوم متواطئ أو مشكَّ 

 هو الخليفة؟ نْ مَ 

، لما في )٢(هو المستخلِف لذلك الخليفة نْ قبل الجواب من معرفة مَ  بدَّ  ولا

 :ة أقوال، منهات عدَّ رَ كِ تشخيص الخليفة، وقد ذُ  ذلك من تأثير علىٰ 

الموجودات غير الإنسان  أو كلُّ  الملائكة أو الجنُّ (المستخلِف هو  بأنَّ : لاً أوَّ 

ق حديث الآية والمعروفون باسم خلق الإنسان متعلَّ  أو الناس السابقون علىٰ 

 ).النسناس

 ةً يستلزم هذا استعداداً وقابليَّ  ،المستخلفِ هو االله سبحانه وتعالىٰ  أنَّ  :ثانياً 

مَ  للعلم بالأسماء
َ
مَ آد

�
سْمَ وعََل

َ ْ
هَ اءَ الأ

� ُ
وليس هو علماً  ،)٣١: لبقرةا( ا�

                                                        

 ).١٢١ص / ١٩ج (تفسير الميزان  )١(

 ).٦٢ص / ٣ج (تسنيم في تفسير القرآن : نظراُ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٥٤

ة ليصدق عليه س وتجسيد الصفات الإلهيَّ ليقترن بالتلبُّ  اا، بل حضوري� حصولي� 

يكون  ولازمها أنْ  ،ةوظيفة الاستخلاف، وبذلك تكون الخلافة مطلقة لا نسبيَّ 

تقليد أفعاله سبحانه  ، حائزاً علىٰ ىٰ مظهراً لجميع الأسماء الحسن الخليفة بإذنه تعالىٰ 

 .وجه بأتمّ 

 :والصحيح هو الثاني، وذلك

ة التي تلازمها الشهوة ة وظرف الأرضيَّ لائكيَّ لا تناسب بين الطبيعة الم -  ١

 عِبَ  :فإنَّ في قوله تعالىٰ  ،والغضب والتزاحم
ْ

 بلَ
َ
رَُ�ون

ْ
 مُك

ٌ
  �اد

َ
 لا

ُ
ه
َ
ون

ُ
 �سَْبِق

 
َ
ون

ُ
مَل

ْ
ع

َ
رِهِ �

ْ
�
َ
مْ بأِ

ُ
وْلِ وَه

َ
ق
ْ
عصمة الملائكة  دلالة علىٰ ) ٢٧و ٢٦: الأنبياء( �باِل

لما يلازمه من تزاحم  ،ضي بشكل كليِّ المجتمع الأر جميعاً، ويمتنع ذلك علىٰ 

لسان الملائكة المستفهمين عند المقارنة  لما ذكرته الآية المباركة علىٰ  إضافةً  .وحركة

 : بينهم وبين المخلوق الجديد
َ
 ِ�يهَ ق

ُ
عَل

ْ َ
�

َ
وا أ

ُ
 ِ�يهَ ا�

ُ
سِد

ْ
ف

ُ
مَ ا مَنْ �  ا��

ُ
اءَ ا وَ�سَْفِك

سُ 
�
د

َ
ق
ُ
سَب�حُ ِ�مَْدِكَ وَ�

ُ
نُ �

ْ َ
 وَ�

َ
ك

َ
� )٣٠: البقرة.( 

سناس ليس فيه كرامة للإنسان أو أو الن نَّ خلافة الإنسان عن الجنِّ أ - ٢

 .الاستفهام التقديس لتندفع الملائكة إلىٰ  دعاةً للحصول علىٰ م

 جَ  :نَّ ظاهر قوله تعالىٰ أ - ٣
�

 إِ�
ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
) ٣٠: البقرة( اعِل

 .ف عن نفسه وليس عن غيرهم بصدد الاستخلاأنَّ المتكلِّ 

  :نَّ قوله تعالىٰ أ -  ٤
َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
 وَ�ِذ

َ
مَلا

ْ
وا ا �لِ

ُ
ةِ اسْجُد

َ
مَ لآِ ئِ�

َ
) ٣٤:البقرة( ...د

أنَّ مسجودهم خليفة االله سبحانه وليس خليفة عن غيره سبحانه كما لو  علىٰ  دالٌّ 

حسب غ في السجود للمستخلَف عنه لو كانوا ملائكة بلعدم المسوِّ  ،كانوا ملائكة

 ؟فكيف بخليفة الملائكة نفسه ،الفرض

كونها ظاهرة جديدة وليست من نوع  علىٰ  لائكة دالٌّ ب المنَّ تعجُّ أ - ٥

ب، فلو كانت الخلافة التاريخيَّ  ة حيث يُسبقَ الملائكة بالعلم بها فلا مجال للتعجُّ

 .رة لعلم بها الملائكة لحدوثها مسبقاً ظاهرة متكرِّ 



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٥٥  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

 ا؟اً أرضي� لماذا كان الخليفة موجود

إنَّ االله سبحانه رغم كونه لا  :وفي معرض الجواب عن هذا التساؤل نقول

 تنقصه قدرة 
َ

هُمَ وَلا
ُ
ظ

ْ
هُ حِف

ُ
د
ُ
قد جعل له خليفة ومن ) ٢٥٥: البقرة( ...ا يؤَ

 ...  :ا جاء في قوله تعالىٰ نوع الموجود الأرضي، وذلك لمَِ 
َ
 ِ�يهَ ق

ُ
عَل

ْ َ
�

َ
وا أ

ُ
ا مَنْ ا�

 ِ�يهَ 
ُ
سِد

ْ
ف

ُ
مَ �  ا��

ُ
 ا وَ�سَْفِك

َ
 ق

َ
ك

َ
سُ �

�
د

َ
ق
ُ
سَب�حُ ِ�مَْدِكَ وَ�

ُ
نُ �

ْ َ
مُ مَ اءَ وَ�

َ
ل
ْ
ع

َ
 أ

�
 إِ�

َ
ا ال

 
َ

 لا
َ
مُون

َ
ل
ْ
ع

َ
مَ  � �

َ
مَ آد

�
سْمَ وعََل

َ ْ
هَ اءَ الأ

� ُ
� ٰ

َ َ
هُمْ �

َ
م� عَرَض

ُ
  ا �

َ
مَلا

ْ
 ا�

َ
ق

َ
ةِ �

َ
ِ�ئوُِ� ئِ�

ْ
ن
َ
 أ

َ
ال

سْمَ 
َ
 بأِ

َ
 اءِ ه

َ
لا

ُ
تُمْ صَ ؤ

ْ
ن
ُ
 ك

ْ
  �َ� ادِ�ِ ءِ إنِ

َ
وا سُبحَْ ق

ُ
 ا�

َ
 لا

َ
ك

َ
َ ان

َ
مَ �

ْ
  عِل

�
ا مَ  ا إِلا

 
َ
مْتنَ

�
 ).٣٢ -  ٣٠: البقرة( ...اعَل

العلم الحضوري  - ة فيتَّضح أنَّ سبب تعيينه هو علمه بالأسماء الإلهيَّ 

 .اكتسابه ة علىٰ ة والحيثيَّ تمتلك الملائكة القابليَّ  وهو ما لم ،- التكويني 

 ك؟أو مشكَّ هل الخلافة مفهوم متواطئ 

الخلافة حقيقة  ىٰ إنَّ لمعن :ولبيان الجواب عن التساؤل الثالث يمكن القول

جامعة ذات درجات كثيرة، ولكن المصداق العيني المقصود في آية الاستخلاف 

 َج 
�

 إِ�
ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
بالخلافة المطلقة الكاملة  يختصُّ ) ٣٠: البقرة( اعِل

ي جميع شؤون عالم الإمكان بإذنه ؤدِّ الكامل الذي يُ  الإنسان التي تصدق علىٰ 

 .وسيأتي الكلام في ذلك ،)واسطة الفيض(أساس  سبحانه علىٰ 

ق ة شاملة للتخلُّ كان عنده سعة وجوديَّ  نْ  مَ ولن يبلغ هذا المقام إلاَّ 

يكون خليفته  ة أفراد الإنسان فيمكن أنْ ا بقيَّ وأمَّ ، بأخلاق االله سبحانه وبإذنه

 .بمقدار ما لديه من علم واستعدادسبحانه 

 يَ  :الخلافة كما في قوله تعالىٰ  ىٰ لمعن ىٰ خرستفاد الدرجات الأُ وتُ 
َ
ا ا د

�
 إنِ

ُ
اودُ

 
َ
ن
ْ
قَ� جَعَل

ْ
َ ا��اسِ باِ� ْ

مْ َ��
ُ
�

ْ
اح

َ
رضِ ف

َ ْ
 ِ� الأ

ً
ة

َ
لِيف

َ
حيث كان ) ٢٦: ص( اكَ خ

 .في الأرض خليفة بمقدار القضاء الحقِّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٥٦

كان وفق حكمته  م تتَّضح كفالة الهادي بخلقه، فبعد أنْ دِّ وبعد البيان المتق

 ذلك الأخذ بأيديهم علىٰ  ىٰ الحياة الدنيا لبلوغها، استدع لخلقه غاية تُقضىٰ 

 لبلوغ المطلوب، وليس ذلك إلاَّ ) ةة والتكوينيَّ التشريعيَّ (الهدايتين معاً  ىٰ مستو

وفيه ضرورة  ،-  وسيأتي الحديث عنها - ة من خلال الوساطة الاستخلافيَّ 

 .لوجود الخليفة لعدم الانفكاك بينه وبين عالم الإمكان

كيف لا يمكن الانفكاك بين الخليفة وبين عالم الإمكان، وقد : قد يقال

  :كان عالم الإمكان ولم يكن خليفة، بدليل قوله تعالىٰ 
َ
 ق

ْ
 وَ�ذِ

َ
مَلا

ْ
 �لِ

َ
 رَ��ك

َ
ةِ ال

َ
ئِ�

 جَ 
�

 إِ�
َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
 اعِل

ً
ر زماناً عن فجعل الخلافة متأخِّ  ،)٣٠: البقرة( ة

 ا في علم االله سبحانه؟خلق الكون وخلق الملائكة وغير ذلك ممَّ 

ا نقول ر زماناً عن عالم  :فإنَّ صحيح أنَّ الجعل في الآية الكريمة متأخِّ

ة، بينما الإمكان، لكن المقصود في الآية الكريمة الجعل البشري والخلافة الأرضيَّ 

 ىٰ خركان في عوالم أُ  قصود من عدم الانفكاك هو مطلق الاستخلاف، وإنْ الم

 .ىٰ د هذا المعنؤكِّ كعالم الأنوار، ولذا جاءت الروايات تُ 

لُ مَا خَلَقَ االلهَُ «:  فقد ورد عن النبيِّ  ثُمَّ  ،فَفَتقََ مِنهُْ نُورَ عَليٍِّ  ،نُورِي أَوَّ

مْ   .)١(»...سَ خَلَقَ اَلْعَرْشَ وَاَللَّوْحَ وَاَلشَّ

 .)٢(»...يوحِ رُ  اللهُ اَ  قَ لَ ا خَ مَ  لُ وَّ أَ «: وفي رواية ثانية أيضاً ورد عنه 

ءٍ :  قُلْتُ لرَِسُولِ االلهَ: قَالَ  ،نْ جَابرِِ بْنِ عَبدِْ اَاللهعَ : وفي ثالثة لُ شيَْ أَوَّ

ثُمَّ خَلَقَ مِنهُْ كُلَّ  هُ االلهَُ خَلَقَ  ،نُورُ نَبِيِّكَ يَا جَابِرُ «: فَقَالَ  ؟مَا هُوَ  تَعَالىَٰ  خَلَقَ االلهَُ 

 .)٣(»خَيرٍْ 
                                                        

 ).١١٧ح / ١٧٠ص / ٥٤ج ( بحار الأنوار )١(

 ).١٢ص / ١٢ج ( صول الكافي للمازندرانيشرح أُ  )٢(

 ).٤٣ح / ٢٤ص / ١٥ج ( بحار الأنوار )٣(



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٥٧  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

لَ مَا خَلَقَ ... «:  قوله لعليٍّ  روي عن رسول االله : وفي رابعة أَوَّ

مِيدِهِ   اَاللهُ  .)١(»...ئِكَةَ ثُمَّ خَلَقَ المَلاََ  ،خَلْقُ أَرْوَاحِناَ فَأَنْطَقَناَ بِتوَْحِيدِهِ وَتحَْ

ةُ قَبلَْ اَ «:  اللهقَالَ أَبُو عَبدِْ اَ : غْلِبَ، قَالَ عَنْ أَبَانِ بْنِ تَ : وفي خامسة لحْجَُّ

 .)٢(»لخْلَْقِ بَعْدَ اَ وَ  ،لخْلَْقِ مَعَ اَ وَ  ،لخْلَْقِ اَ 

في عالمٍ قبل عالم الإمكان  وهو أنَّ  ،ىٰ وغيرها من الأخبار في هذا المعن

ن االله وهو الخليفة ع  ل والوجود النوراني للنبيِّ ي كان الصادر الأوَّ المادِّ 

 .حقة سيأتي هكذا بيانة، وفي الدروس اللاَّ سبحانه ومنه خلق الخلق والمادَّ 

مر اء: اما  ورة :  

 :ما عند ملاحظة، سيَّ ل سُ ة البعثة للأنبياء والرُّ يَّ ر الحديث حول أهمّ يتكرَّ 

 وجودهم الفعلي بين الناس من مصاعب ومشاكل تصلُ إلىٰ  ما يحفُّ  - ١

 .ةالمواجهة العنيفة تنتهي في الغالب بتصفيتهم الجسديَّ  دِّ ح

ا ما يأتون به إمَّ  بالعقل، إذ كلُّ  ما يُقال من الاستغناء عن الأنبياء  - ٢

ا يوافق العقل ه حكيم غير عابث، وإمَّ سبحانه عنه لأنَّ  لُّ لا يوافق العقل ويج

 .لكشفه ومعرفته فيستغني العقل بذاته عن الأنبياء 

ة البعثة يَّ د ضرورة الاستفهام حول أهمّ ملاحظة هذين الأمرين تتأكَّ وب

 :والإرسال، وفي صدد الإجابة عن ذلك نقول

الإنساني الذي يمكن  )٣(ل فلسفة الخلق، والكمالذكرنا في المحور الأوَّ 

 .لفرده بلوغه
                                                        

 ).١ح / ٧باب / ٥ص / ١ج (ل الشرائع لَ عِ  )١(

ة لا تقوم الله علىٰ / ١٧٧ص / ١ج (الكافي  )٢(  ).٤ح / خلقه إلاَّ بإمام باب أنَّ الحجَّ

قَ  :ل تعالىٰ ي بأشكاله المختلفة، قاد من الكمال الكمال الروحي وليس المادِّ يُقصَ  )٣(
َ
ل

َ
ي خ ِ

�
ا�

يََ 
ْ
مَوتَْ وَا�

ْ
 ا�

َ
سَنُ �

ْ
ح

َ
مْ أ

ُ
ي��

َ
مْ �

ُ
وَ�

ُ
 اةَ ِ�َبلْ

ً
 ).٢: المُلك( مَلا



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٥٨

ات عند ملاحظة ما أُعطي من البديهيَّ  -وهو الكمال  - وذلك الهدف 

دَ بها لتعدُّ الإنسان من ع ه للوصول إليه، وهي ناصر الكمال والأجهزة التي زُوِّ

 .العقل والقدرة والإرادة

قدرة وطاقة  طريق الكمال، ويحتاج إلىٰ  رشده إلىٰ عقل يُ  فالإنسان يحتاج إلىٰ 

ق للكمال ه لم يخُلَ ه لبلوغ المقصد، ولو أنَّ صبرِّ إرادة تُ  يبذلها في الوصول، ويحتاج إلىٰ 

 .الخالق الحكيم تبارك وتعالىٰ  هذه العناصر لغواً، وهو ممتنع علىٰ لكان إعطاء 

وهاهنا مكمن الجواب علىٰ ضرورة البعثة، وهو ينطلق من تحديد السؤال 

ف للإنسان طريق بلوغ الكمال؟ هل هو العقل أو لا بدَّ له من : التالي مَنْ يُعرِّ

 ؟دليل وهو الأنبياء  الاعتماد قبلاً علىٰ 

والتجربة والعقل وليس  هو الحسُّ  المصدر المعرفي العامَّ  أنَّ  :وجوابه

ة يَّ مور المادّ ل والثاني بكشف الأُ الأوَّ  ي مدركٌ غيرها، ويختصُّ للإنسان العامِّ 

ولا يُتوقَّع منهما تزويد الإنسان بمعرفة الطريق الصحيح في جميع أبعاد  ،تحديداً 

 .الهدف وبالتالي للوصول إلىٰ  ،الحياة

ورغم ذلك  ،لث كما في دلالة عقل الإنسان علىٰ خالقه سبحانها الثاأمَّ 

ين ودلالة العقل علىٰ موافقة هداية الدِّ  لا غنىٰ له عن الأنبياء 

) ةليَّ ات الأوَّ البديهيَّ (ة يَّ ك مجموعة من المفاهيم الكلّ درِ ، فهو يُ   والأنبياء

لطريق الصحيح وهي لا تنفع بذاتها في معرفة ا ،التي لا تحتاج إلىٰ استدلال

 .)١(أبعادها للحياة بكلِّ 

 :عجز هذه المدارك والدليل علىٰ 
                                                        

المقصود هنا  االله سبحانه وتعالىٰ خلق الكائنات جميعاً وهداها إلىٰ الكمال، ولكنَّ  من الواضح أنَّ  )١(

للتكليف والذي علىٰ أساسه يخضع الإنسان للثواب والعقاب، ويكون  الكمال الذي يكون نتيجةً 

 .ماد والحيوانلا الج ة والنار، وهذا ينحصر في الإنس والجنِّ مآله الجنَّ



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٥٩  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

 ):استقراء التاريخ(الطريق التجريبي  - أ 

طوال الأعصار نجده عاجزاً عن  عند استقراء مسيرة الفكر البشري علىٰ 

م، وبالتالي قصور جميع يَ قة بالأعمال والسلوك والقِ كشف العلاجات المتعلِّ 

 .بات الإنسان بجميع أبعادهة للوفاء بمتطلِّ ة البشريَّ ومات القانونيَّ الدساتير والمنظ

 :والعقل التقييم الموضوعي للحسِّ  - ب 

ات العالم ة لهما تستدعي قصور باعِهِما عن إدراك خصوصيَّ فإنَّ المحاسبة المنطقيَّ 

ما ة ولاسيَّ المصيريَّ  ي، فلا يُتوقَّع منهما بيان المسائلللعالم المادِّ  الميتافيزيقي وتجاوز الحسِّ 

 .بيانها بالوحي ة التي اختصَّ خرويَّ علاقة سلوك الإنسان بالنتائج الأُ 

المصدر المعرفي الوحياني وضرورة  إذن لا مناص من الاعتراف بالحاجة إلىٰ 

لون سبيل الهداية من الخالق مثِّ الذين يُ  الواسطة بينه وبيننا وهم الأنبياء 

ل خلقه بتسخيره  له القدرة  نْ طلب الكمال ومَ  علىٰ  فَطَرَ  نْ ه مَ لهم، لأنَّ الذي تكفَّ

  تهيئة أسباب بلوغه، وهو الجواد الذي لا يمنع فيضه بُخل علىٰ 
َ
وْ �

َ
� 

ْ
ل

ُ
 ق

َ
ن

 
َ
رُ مِد

ْ
َح مَِ ا�ْ

َ
 لِ�

ً
مَِ ادا

َ
� 

َ
د

َ
ف
ْ
ن
َ
� 

ْ
ن

َ
 أ

َ
بلْ

َ
رُ �

ْ
َح  ا�ْ

َ
فَِد

َ
� 

�
 اتِ رَ�

َ
ن
ْ
وْ جِئ

َ
 وَ�

�
 رَ�

ُ
لِهِ ات

ْ
ا بمِِث

 
َ
 مَد

ً
العطاء تبارك  الجود وتامُّ  الإفاضة وتامُّ  فهو تامُّ  ،)١٠٩: الكهف( �دا

 .اسمه، فينتج ذلك ضرورة البعثة

 :أهداف بعثة الأنبياء 

من خلال آيات القرآن  يمكننا استلال فكرة أهداف البعثة للأنبياء 

طوي الكريم، ولكن ينبغي التمييز بين الهدف الأصيل والهدف الثانوي الذي ين

 يَ   :تحت مقصد الأصيل ليذوب فيه، والهدف الأصلي هو
�
�
َ
ا ا �

�
هَا ا��ِ�� إنِ

 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

َ
 اكَ ش

ً
ذِيرا

َ
 وَن

ً
ا

�
 وَمُ�َ�

ً
 وَ  �اهِدا

َ
ٰ د

َ
 إِ�

ً
نهِِ وَِ�َ  اِ�يا

ْ
 االلهِ بإِِذ

ً
 مُنِ�ا

ً
 �اجا

هو و ،التوحيد والإخلاص الله سبحانه ، وهي الدعوة إلىٰ )٤٦و ٤٥: الأحزاب(

 .درجات كمال الإنسان أعلىٰ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٦٠

ة وهي أيضاً من قبيل كمالات إنسانيَّ  ،دةنعم، قد تجتمع عناوين متعدِّ 

 .ة وعدم الشرك به سبحانه وتوحيده الخالصمات لتحصيل العبوديَّ ولكن كمقدَّ 

به الإنسان  ىٰ ل في حدِّ ذاتها كمالاً يرقثِّ تلك العناوين والتي تمُ  وإليك أهمُّ 

 :ك وتعالىٰ نحو خالقه تبار

 وَمَ  :قال تعالىٰ : ة له سبحانهتوحيد االله والعبوديَّ  -  ١
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 ا أ

َ
بلِْك

َ
ا مِنْ �

 
َ

 لا
ُ
ه
�
ن
َ
هِْ �

َ
وِ� إِ�

ُ
 ن

�
ونِ مِنْ رسَُولٍ إلاِ

ُ
بُد

ْ
ا�

َ
ا ف

َ
ن
َ
 أ

�
 ).٢٥: الأنبياء( � إَِ� إِلا

مَ  :قال تعالىٰ : تزكية النفس والتهذيب -  ٢
َ
 ك

َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 ا أ

ُ
مْ ا ِ�ي�

ُ
�

ْ
 مِن

ً
مْ رسَُولا

مْ آيَ 
ُ
يْ�

َ
وا عَل

ُ
ل
ْ
ت
َ
� 

َ
كِتَ اتنِ

ْ
مُ ال

ُ
مُ�

�
مْ وَ�عَُل

ُ
ي�

�
 ا وَ�زَُ�

َ
مَة

ْ
كِ

ْ
، )١٥١: البقرة( ابَ وَا�

ِّ لأُِ  تُ ثْ عِ  بُ نَّماَ إِ «: وكما جاء عن رسول االله   .)١(»قِ لاَ خْ لأَْ اَ  مَ ارِ كَ مَ  مَ تمَ

 : قال تعالىٰ : تأصيل وحدة الناس -  ٣
َ
 ا��اسُ �

َ
 وَ  ن

ً
ة

�
م
ُ
 االلهُ أ

َ
بَعَث

َ
� 

ً
ة
َ
احِد

كِتَ 
ْ
 مَعَهُمُ ال

َ
زَل

ْ
ن
َ
ذِرِ�نَ وَأ

ْ
�نَ وَمُن ِ

�
َ ا��اسِ ا��ِ�ي�َ� مُ�َ� ْ

مَ َ��
ُ
�

ْ
قَ� ِ�َح

ْ
ابَ باِ�

وا ِ�يهِ 
ُ
ف
َ
تلَ

ْ
 ).٢١٣: البقرة( ِ�يمَا اخ

وسَِي: قال تعالىٰ : واسطة في الفيض كونهم  -  ٤
ْ
هِْ ا�

َ
وا إِ�

ُ
 وَا�تَْغ

َ
ة
َ
 ل

اختلفت  وإنِ  ، حيث إنَّ وساطة الفيض ثابتة لجميع الأنبياء )٣٥: المائدة(

: وفي الرواية عن أبي جعفر الباقر  .وأهل البيت   عن مرتبة النبيِّ 

 )٢(»لْبحَْرُ بأَِهْلِهِ ماَجَتْ بأَِهْلِهَا كَماَ يَمُوجُ اَ ـرْضِ سَاعَةً لَ لأَْ مَامَ رُفعَِ مِنَ اَ لإِْ لَوْ أَنَّ اَ «

 ة إلاَّ الأنبياءفي أزمنة لم يكن من حجَّ  ذلك، إذ لا شكَّ  وكثير مثلها دلالة علىٰ 

مثِّل نعم يُ  .ة عليها، واستقرار الأرض نتيجة لوجود الحجَّ قبل رسول االله 

كان  وإنْ  وبين عالم الإمكان الواسطة بينه  الأنبياء غير رسول االله 

 .إبراهيم  ة معاً كما في النبيِّ ة والإيرائيَّ البعض منهم لديه الوظيفة الإيصاليَّ 
                                                        

 ).٨ص (مكارم الأخلاق  )١(

ة/ ١٧٩ص / ١ج ( الكافي )٢(  ).١٢ح / باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّ



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٦١  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

  :قال تعالىٰ  :تأسيس العدل الاجتماعي -  ٥
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
 ل

َ
ن
َ
 ا رسُُل

َ
ن
�
�َ اتِ ا باِ�ْ

 َ
ْ

زَ�
ْ
ن
َ
كِتَ وَأ

ْ
مِ�َ ا مَعَهُمُ ال

ْ
قِسْطِ ابَ وَا�

ْ
ومَ ا��اسُ باِل

ُ
 ِ�قَ

َ
 ).٢٥: الحديد( ...ان

ر اا :ما ا ا  ن ا ) وظ

  :)وورة

 ،ونتناول هذا البحث ضمن العنوان الذي يتلبس به الإنسان الكامل

 :وبالنحو التالي

 :ىٰ وظيفة مقام الولاية العظم

لا يمكننا عقد الأفكار دون معونة الوحي باعتباره العاصم للفكر عن 

يني منظومة متكاملة عن لدِّ ا س النصُّ ة، وقد أسَّ الأوهام والميول الشخصيَّ 

 :وشائج الصرح الولايتي الأعظم، وبالنحو التالي

وخلقه، وبالمراتب  )جل وعلا(التشريع لفكرة الوساطة بين الخالق 

 :التالية

دِينِ  :قال تعالىٰ  -أ 
ْ
ه

َ
هُوَ �

َ
� �ِ

َ
ق
َ
ل

َ
ي خ ِ

�
طْعِمُِ� وَ  �ا�

ُ
وَ �

ُ
ِي ه

�
ا�

 وَ  � وَ�سَْقِ�ِ 
َ
 �ِذ

َ
تُ �

ْ
فِِ� ا َ�رضِ

ْ
 :وقال تعالىٰ ، )٨٠ -  ٧٨: الشعراء( �هُوَ �شَ

 
َ

اب�ةٍ لا
َ
نْ مِنْ د

�
�
َ
�
َ
هَ وَ�

ُ
هَا االلهُ يرَْزُ�

َ
 رِزْ�

ُ
مِل

ْ َ
عَلِيمُ  �

ْ
مِيعُ ال وَ ا�س�

ُ
مْ وهَ

ُ
 �ا وَ�يِ�ا�

مَ  :وقال تعالىٰ ، )٦٠: العنكبوت( مْ مِنَ ا�س�
ُ
�

ُ
 مَنْ يرَْزُق

ْ
ل

ُ
لِ اوَ ق

ُ
رضِ ق

َ ْ
اتِ وَالأ

ٰ االلهُ 
َ

عَ�
َ
مْ ل

ُ
وْ إيِ�ا�

َ
ا أ

�
   وَ�نِ

ً
د

ُ
  ىه

َ
لا

َ
وْ ِ� ض

َ
: وقال تعالىٰ ، )٢٤: سبأ( �لٍ مُبٍِ� أ

 َمْ ِ�يه
ُ
�

َ
نا ل

ْ
رضِ وجََعَل

َ ْ
مْ ِ� الأ

ُ
ا�

�
ن
�
 مَك

ْ
د

َ
ق
َ
 وَل

َ
، )١٠: الأعراف( ا مَعا�شِ

 مَ  :وقال تعالىٰ 
ْ

ل
ُ
بَ ق

ْ
ع

َ
 ا �

ُ
  أ

َ
وْ لا

َ
� 

�
مْ رَ�

ُ
َ� بِ�

ُ
مْ  د

ُ
�

ُ
 ).٧٧: الفرقان( ...ؤ

وواهب  ،شيء بيده كلَّ  نْ تأثير الله سبحانه، فهو مَ  ومن المعلوم نسبة كلِّ 

ذلك،  ر في الوجود سواه سبحانه، والآيات المباركات تشير إلىٰ ولا مؤثِّ  ،شيء كلَّ 

م والساقي والشافي والرازق، ولكن لم نعهد في معايشنا الإرفاد الإلهي فهو المطُعِ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٦٢

ة لتحصيل الحوائج، يَّ الأسباب المادّ  شر، فجميعنا يحتاج إلىٰ بنحو مبا المستمرِّ 

الجوع والعطش، والطبيب والدواء لكسب العافية،  كالطعام والشراب لسدِّ 

 .أشارت الآيتان الأخيرتان ىٰ هذا المعن وإلىٰ  ،ب بأنواعه لتحصيل الرزقوالتكسُّ 

 وَا��ازَِ�  :وقال تعالىٰ  - ب 
ً
رْقا

َ
 اوَا��اشِطَ  �تِ غ

ً
طا

ْ
ش

َ
اِ�َ  �تِ � اتِ وَا�س�

 
ً
  �سَبحْا

َ
ابقِ ا�س�

َ
 ف

ً
ب�رَ  �اتِ سَبقْا

َ
مُد

ْ
ا�
َ
 ف

ً
را

ْ
�
َ
 ).٥ -  ١: النازعات( �اتِ أ

المراد من  فإنَّ : (ويقول في تفسير الآيات المباركات الشيخ السبحاني

 �َِتِ ا��از ...الملائكة التي تنزع الأرواح من الأجساد، و 
ً
رْقا

َ
كناية عن  غ

رج الأرواح برفق وسهولة، التي تخُ  اتِ ا��اشِطَ الشديد في النزع، والمراد من 

اِ�َ و  ، و...النازلة من السماء مسرعة اتِ ا�س�
َ
ابقِ ا نفس الملائكة لأنهَّ  اتِ ا�س�

ب�رَ سبقت ابن آدم بالخير والإيمان والعمل الصالح، و
َ
مُد

ْ
ا�

َ
 ف

ً
را

ْ
�
َ
 �اتِ أ

طوا بينه تعالىٰ ويُ  شأن الملائكة أنْ ، فر الكونرة لأمالملائكة المدبِّ  ذوا نفِّ يتوسَّ

 عِبَ  :ستفاد من قوله تعالىٰ أمره، كما يُ 
ْ

 بلَ
َ
رَُ�ون

ْ
 مُك

ٌ
  �اد

َ
وْلِ لا

َ
ق
ْ
 بِال

ُ
ه

َ
ون

ُ
 �سَْبِق

 
َ
ون

ُ
مَل

ْ
ع

َ
رِهِ �

ْ
�
َ
مْ بأِ

ُ
إسناد  ...ما ذكرنا لا ينافيو.. ).٢٧و ٢٦: الأنبياء( �وَه

فإنَّ السبب  ،ةة طولية لا عرضيَّ ة، فإنَّ السببيَّ يَّ ا القريبة المادّ الحوادث إلىٰ أسبابه

طهم وسِّ كما لا ينافي تُ  .القريب سبب للحادث، والسبب البعيد سبب للسبب

واستناد الحوادث إليهم، استناد الحوادث إلىٰ االله تعالىٰ، وكونه هو السبب 

ق القرآن الكريم وقد صدَّ .. .ةالوحيد لها جميعاً علىٰ ما يقتضيه توحيد الربوبيَّ 

، )١()ق استنادها إلىٰ الملائكةة كما صدَّ استناد الحوادث إلىٰ الحوادث الطبيعيَّ 

 .انتهىٰ كلامه

 .ةيَّ الباري سبحانه الملائكة وسطاءَ بينه وبين تدبير مخلوقاته المادّ  لَ عَ إذن جَ 
                                                        

نَّة والعقل  هدىٰ  الإلهيَّات علىٰ  )١(  ).٧١و ٧٠ص / ٢ج (الكتاب والسُّ



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٦٣  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

 :  في الوحي من حيث الوساطة بينه وبين أنبيائه وقال تعالىٰ  - ج 
ْ

ل
ُ
ق

 
َ
ٰ مَنْ �

َ َ
� ُ َ� ز�

َ
 ن

ُ
ه
�
إنِ

َ
 ف

َ
�ل ِ�ْ ا ِ�ِ و�

ُ
 عَد

َ
 �مَِ  ن

ً
قا

�
نِ االلهِ ُ�صَد

ْ
 بإِِذ

َ
بِك

ْ
ل
َ
يهِْ ق

َ
َ يدَ ْ

ا َ��

 
ً
د

ُ
  ىوَه

ْ
مِنَِ�  ىٰ وَ�ُ�

ْ
مُؤ

ْ
، ومن حيث الوساطة بينه وبين )٩٧: البقرة( ��لِ

مَ يَ  :للتعريف بشريعته -  دون أنبيائه  - خلقه 
َ
  ا بَِ� آد

ٌ
مْ رسُُل

ُ
�

�
تِ�نَ

ْ
ا يأَ

�
إِم

مْ آيَ 
ُ
يْ�

َ
 عَل

َ
ون ص�

ُ
ق

َ
مْ �

ُ
�

ْ
ٰ مِن

َ
�

�
مَنِ ا�

َ
  اِ� �

َ
لا

َ
حَ ف

َ
صْل

َ
 وَأ

َ
يهِْمْ وَلا

َ
 عَل

ٌ
وفْ

َ
مْ  خ

ُ
 ه

 
َ
ون

ُ
زَن

ْ َ
�� )٣٥: الأعراف.( 

: ةللتأثير في النفس الإنسانيَّ  في وساطة أنبيائه  وقال تعالىٰ  -د 

 
َ
بنْ

َ
ُ إسِْحَ وَوَه  ا �َ

َ
  اق

َ
وبَ ن

ُ
ق

ْ
 وَ وَ�َع

ً
ة
َ
 افلِ

� ُ
�  

َ
ن
ْ
  �اِ�َِ� ا صَ جَعَل

َ
ن
ْ
 وجََعَل

ً
ة ئمِ�

َ
مْ أ

ُ
اه

 
َ
رِن

ْ
�
َ
 بأِ

َ
ون

ُ
د

ْ
ه

َ
� 

َ
وحَْينْ

َ
َْ�َ ا وَأ

ْ
 ا�

َ
ل

ْ
هِْمْ فعِ

َ
 ا إِ�

َ
 اتِ وَ�ِق

َ
لا  ةِ وَ�يِتَ امَ ا�ص�

َ
�  اءَ ا�ز�

َ
َ ةِ وَ�

َ
وا �

ُ
ا ن

 ).٧٣-٧٢: الأنبياء( �بدِِينَ َ� 

الإمامة هي آخر مراحل سير الإنسان : (ير الآية المباركةوقد ورد في تفس

ة، ة والمعنويَّ يَّ الجوانب المادّ  ة الشاملة لكلِّ التكاملي، والتي تعني القيادة العامَّ 

 .)١()ة للناسة والروحيَّ والجسميَّ  ،ةة والباطنيَّ والظاهريَّ 

 الذين اتَّصفوا وظائف الأنبياء  ىٰ فكشفت الآية المباركة عن إحد

التي تعني الواسطة في إفاضة المقامات ) ةالهداية الأمريَّ (بوصف الإمامة، وهي 

ف في ة في قلوب المؤمنين من خلال الولاية في التصرُّ ة والأنوار الإلهيَّ الروحيَّ 

 .النفوس

المقام أنَّ هذه الهداية  والذي يخصُّ : ()تفسيره(وذكر صاحب الميزان في 

إراءة الطريق لأنَّ االله سبحانه  ىٰ ت هي بمعنالمجعولة من شؤون الإمامة ليس

  :كما أوضحنا في تفسير قوله -  اإماماً بعد ما جعله نبي�  جعل إبراهيم 
�

إِ�

اسِ إِمَ جَ 
�
 �لِن

َ
ك

ُ
 اعِل

ً
م ] ١٢٤: البقرة[ اما ة عن الهداية النبوَّ  ولا تنفكُّ  ،- فيما تقدَّ

                                                        

 ).٢٠٥ص / ١٠ج (تفسير الأمثل  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٦٤

 ،المطلوب الإيصال إلىٰ  ىٰ داية بمعن الهللإمامة إلاَّ  ىٰ فلا يبق ،إراءة الطريق ىٰ بمعن

ف تكويني في النفوس بتسييرها في سير الكمال ونقلها من موقف وهي نوع تصرُّ 

 .موقف آخر معنوي إلىٰ 

فالمراد بالأمر الذي تكون به الهداية  اا وعملاً باطني� فاً تكويني� وإذا كانت تصرُّ 

مَ  : قولهه فيفسرِّ بل ما يُ  ،ليس هو الأمر التشريعي الاعتباري
�
 إِ�

َ
رهُُ إذِ

ْ
�
َ
رَ ا أ

َ
 ا أ

ً
ئا

ْ
�

َ
 ش

َ
اد

 
ُ
ون

ُ
يكَ

َ
نْ �

ُ
� ُ

َ
� 

َ
ول

ُ
ق

َ
� 

ْ
ن

َ
سُبحَْ  �أ

َ
ءٍ ف ْ َ

� 
� ُ

� 
ُ

وت
ُ
ك

َ
ِي �يِدَِهِ َ�ل

�
 ا�

َ
 ٨٢: يس( ان

 ...ة التي يهتدي إليها المؤمنونة والمقامات الباطنيَّ ، فهو الفيوضات المعنويَّ )٨٣و

س به فهو متلبِّ  - ة أو الآلة والباء للسببيَّ  - وإذا كان الإمام يهدي بالأمر 

اختلاف مقاماتهم، فالإمام هو الرابط بين الناس  لاً ومنه ينتشر في الناس علىٰ أوَّ 

م في إعطاء الفيوضات الباطنيَّ  ة والإمامة كما في ما تجتمع النبوَّ وربَّ ... ةوبين ربهِّ

 .)١()إبراهيم 

 :بق بالذكر، من قبيلالسا ىٰ في نفس المعن ىٰ خروهناك آيات أُ 

 -  َم
�
 إِ�

َ
وْمٍ ه

َ
 ق

� ُ
ذِرٌ وَلِ�

ْ
تَ مُن

ْ
ن
َ
 ).٧: الرعد( �ادٍ ا أ

 -  َو 
َ
ن
ْ
 جَعَل

َ
رِن

ْ
�
َ
 بأِ

َ
ون

ُ
د

ْ
ه

َ
� 

ً
ة ئمِ�

َ
هُمْ أ

ْ
 ا مِن

َ
وا وَ� ا صََ�ُ م�

َ
وا بآِيَ ا �

ُ
 ن

َ
ا اتنِ

 
َ
ون

ُ
 ).٢٤: السجدة( � يوُقنِ

ثَناَ أبيَِ : ، قالالشيخ الصدوق  ىٰ وقد رو دُ بْنُ اَلحْسََنِ حَدَّ ، Ëوَمحُمََّ

ثَ  :قَالاَ  دُ بْنُ اَلحُْسَينِْ بْنِ أَبيِ اَلخْطََّابِ  :قَالَ  ،ناَ سَعْدُ بْنُ عَبدِْ اَاللهحَدَّ ثَناَ محُمََّ حَدَّ

دِ  ،نْ حَرِيزِ بْنِ عَبدِْ اَاللهعَ  ،عَنْ حمََّادِ بْنِ عِيسَىٰ  ،وَيَعْقُوبُ بْنُ يَزِيدَ جمَيِعاً  بْنِ عَنْ محُمََّ

مَ :  فيِ قَوْلِ اَالله  دِ اَاللهقُلْتُ لأِبيَِ عَبْ : قَالَ  ،مُسْلِمٍ 
�
وْمٍ إِ�

َ
 ق

� ُ
ذِرٌ وَلِ�

ْ
تَ مُن

ْ
ن
َ
ا أ

 
َ
 .)٢(»كُلُّ إِمَامٍ هَادٍ لكُِلِّ قَوْمٍ فيِ زَمَانهِِمْ «: فَقَالَ ، �ادٍ ه

                                                        

 ).٣٠٤ص / ١٤ج (الميزان تفسير  )١(

 ).٩ح / ٥٨باب / ٦٦٧ص (ين كمال الدِّ  )٢(



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٦٥  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

 امٍ مَ إِ  يرِْ غَ بِ  ضُ رْ لأَْ اَ  ىٰ قَ بْ  تَ لاَ «: قال ،بسنده عن أبي جعفر   ىٰ ورو

 .)١(»نٍ اطِ بَ  وْ أَ  رٍ اهِ ظَ 

الواسطة في (من مقام الولاية  لا شكَّ أنَّ ما ثبت للأنبياء  - هـ 

ليس لكونه من  الخاتم  بت للنبيِّ اني هو ثآإثباتاً بلسان الدليل القر) الفيض

 .عليهم  ته أفضليَّ  يني علىٰ الدِّ  ولي العزم فقط، بل لتصريح النصِّ أنبياء أُ 

ادِقِ : قَالَ  ،أَبيِ حُبيَشٍْ اَلْكُوفيِِّ عَنْ  تُ مجَلِْسَ اَلصَّ وَعِندَْهُ جمََاعَةٌ  حَضرَْ

دٍ سَوَاءٌ  وَعِيسَىٰ  فَضْلُ مُوسَىٰ  :فَقَالُوا ،مِنَ اَلنَّصَارَىٰ  مُْ أَصْحَابُ  ،وَمحُمََّ لأِنهََّ

ائِعِ وَاَلْكُتُبِ  َ ادِقُ  ،اَلشرَّ د«]: [فَقَالَ اَلصَّ لَقَدْ وَ  ،اً أفَْضَلُ مِنهُْماَ وَأَعْلَمُ إنَِّ محُمََّ

هُ  تَعَالىَٰ  أَعْطَاهُ االلهَُ  ْ يُعْطِ غَيرَْ نَزَلَتْ فيِ  آيَةٌ مِنْ كِتَابِ االلهَ :فَقَالُوا ،»مِنَ اَلْعِلْمِ مَا لمَ

 : نَعَمْ قَوْلُهُ تَعَالىَٰ «: قَالَ  ؟هَذَا
َ
ن
ْ
تَ�

َ
وَ وَ�

ْ
�
َ ْ
ُ ِ� الأ ءٍ ا �َ ْ َ

� 
� ُ

 احِ مِنْ �

 ِ�يهِ : وَقَوْلُهُ لعِِيسَىٰ ، ]١٤٥ :الأعراف[
َ
ون

ُ
تلَِف

ْ َ
ي � ِ

�
 ا�

َ
ض

ْ
مْ َ�ع

ُ
�

َ
َ ل �

��َ
ُ
 وَلأِ

يِّدِ اَلمُ وَ ، ]٦٣: الزخرف[  : صْطَفَىٰ قَوْلُهُ للِسَّ
َ
ن
ْ
ٰ وجَِئ

َ َ
� 

ً
هِيدا

َ
 ش

َ
  ا بكِ

َ
لا

ُ
َ هؤ

ْ
� ز�

َ
ا ءِ وَن

كِتَ 
ْ
 ال

َ
يكْ

َ
يَ عَل

ْ
ءٍ ابَ تِ� ْ َ

� 
� ُ

 لِ�
ً
وا : وَقَوْلُهُ ، ]٨٩: لالنح[ انا

ُ
غ
َ
بلْ

َ
 أ

ْ
د

َ
 ق

ْ
ن

َ
مَ أ

َ
ل
ْ
ِ�َع

 رسَِ 
َ

حَ الا
َ
ٰ اطَ بمَِ تِ رَ��هِمْ وَأ

َ
�

ْ
ح

َ
يهِْمْ وَأ َ   ا �َ

ً
دا

َ
ءٍ عَد ْ َ

� 
� ُ

� � ] ّ٢٨: الجن[ ،

تيِ وَ  وَعِيسَىٰ  وَلَوْ حَضرََ مُوسَىٰ  ،أَعْلَمُ مِنهُْماَ  االلهَفَهُوَ وَ   ،نيِ لأَجََبْتهُُماَ سَأَلاَ بحَِضرَْ

 .)٢(»وَسَأَلْتهُُماَ مَا أَجَابَا

 عليهم  ته أفضليَّ  القرآني علىٰ  وفي خصوص الاستدلال بالنصِّ 

وذكر ) السيادة أو التفضيل(صريح يحمل لفظ  فيمكن القول بعدم وجود نصٍّ 

التفضيل لا  ىٰ آيات كثيرة صريحة في معن ىٰ اسمه الصريح، ولكن في هذا المعن

  :ا، ومنهغيره  تصدق علىٰ 
َ
 االلهُ مِيث

َ
ذ

َ
خ

َ
 أ

ْ
مَ وَ�ِذ

َ
 ا��ِ�ي�َ� �

َ
مْ مِنْ اق

ُ
تُ�

ْ
�
َ
ا آت

                                                        

 ).١٢ح / ١٥٣باب / ١٩٧ص / ١ج (ل الشرائع لَ عِ  )١(

 ).٣٨٥ص / ٣ج (مناقب آل أبي طالب  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٦٦

م� جَ كِتَ 
ُ
مَةٍ �

ْ
 �مَِ ابٍ وحَِك

ٌ
ق

�
 ُ�صَد

ٌ
مْ رسَُول

ُ
 اءَ�

ُ
ه
�
ن ُ�ُ

ْ
َن

َ
� بهِِ وَ� ُ

مِ�
ْ
ُؤ مْ �َ

ُ
ا مَعَ�

 
َ
ٰ ق

َ َ
مْ �

ُ
�
ْ
ذ

َ
خ

َ
مْ وَأ

ُ
رَرْ�

ْ
ق
َ
أ
َ
 أ

َ
  ال

َ
 ذ

َ
ِي ق

ْ
مْ إِ�

ُ
 لِ�

َ
رَرْن

ْ
ق
َ
وا أ

ُ
 ا�

َ
مْ اا ق

ُ
ا مَعَ�

َ
ن
َ
وا وَأ

ُ
هَد

ْ
اش

َ
 ف

َ
ل

اهِدِينَ 
�
 ىٰ سو رَ كِ ولم يجئ رسول يصدق عليه ما ذُ ، )٨١: آل عمران( �مِنَ ا�ش

 .د نا محمّ نبيِّ 

ورحمة للعالمين فيها  وكونه خاتم الأنبياء  ،وكذلك آيات عموم البعثة

 وَمَ : ته دلالة علىٰ أفضليَّ 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 �لِا أ

ً
ة
�
ف

َ
� 

�
 اكَ إلاِ

ً
ذِيرا

َ
 وَن

ً
اسِ �شَِ�ا

�
 ،)٢٨  :سبأ( ن

 وَمَ  :وقوله تعالىٰ 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
عَ ا أ

ْ
 �لِ

ً
ةَ

ْ
 رَ�

�
مَِ� اكَ إلاِ

َ
: وقوله تعالىٰ ، )١٠٧  :الأنبياء( �ا�

 
َ
 وَل

َ
 االلهِ وخَ

َ
مَ ا���يِ��َ ِ�نْ رسَُول

َ
 ).٤٠: الأحزاب( ا�

 :في الفيض ووساطة خلفائه  ما ورد في وساطته 

مِنْ نُورِ  اخَلَقَ عَلِي� خَلَقَنيِ وَ  تَعَالىَٰ  اعِْلَمْ أَنَّ اَاللهَ«:  النبيِّ  عن -  ١

لُقَ اَلخْلَْقَ بأَِلْفَيْ عَامٍ  ،عَظَمَتِهِ  فَفَتقََ نُورِي  ،تَسْبيِحَ  لاَ تَقْدِيسَ وَ  إذِْ لاَ  ،قَبْلَ أَنْ يخَْ

ماَوَاتِ وَاَلأْرَْضَ  ماَوَاتِ وَاَلأْرَْضِ  اَاللهوَأَنَا وَ  ،فَخَلَقَ مِنهُْ اَلسَّ وَفَتقََ  ،أَجَلُّ مِنَ الَسَّ

وَعَليُِّ بْنُ أبيَِ طاَلبٍِ  ،فَخَلَقَ مِنهُْ اَلْعَرْشَ وَاَلْكُرْسيَِّ  نُورَ عَليِِّ بْنِ أَبيِ طَالبٍِ 

 ،وَاَلْقَلَمَ  وَفَتقََ نُورَ اَلحْسََنِ فَخَلَقَ مِنهُْ اَللَّوْحَ  ،أَفْضَلُ مِنَ اَلْعَرْشِ وَاَلْكُرْسيِِّ 

ناَنَ وَاَلحْوُرَ  ،وَاَلحْسََنُ أَفْضَلُ مِنَ اَللَّوْحِ وَاَلْقَلَمِ  وَفَتقََ نُورَ الحَْسَُينِْ فَخَلَقَ مِنهُْ اَلجِْ

ناَنِ وَاَلحْوُرِ اَلْعِينِ  االلهَوَاَلحُْسَينُْ وَ  ،اَلْعِينَ  ثُمَّ أَظْلَمَتِ اَلمَْشَارِقُ  ،أَجَلُّ مِنَ اَلجِْ

فَتكََلَّمَ  ،أَنْ يَكْشِفَ عَنهُْمْ تلِْكَ اَلظُّلْمَةَ  تَعَالىَٰ  االلهَ ئِكَةُ إلىَِٰ لاَ فَشَكَتِ اَلمَ  ،غَارِبُ وَاَلمَْ 

وحِ نُوراً  ،بكَِلِمَةٍ فَخَلَقَ مِنهَْا رُوحاً   اَاللهُ مَ بكَِلِمَةٍ فَخَلَقَ مِنْ تلِْكَ اَلرُّ  ،ثُمَّ تَكَلَّ

وحِ وَأقََامَهَا أَمَامَ اَلْعَرْشِ  تلِْكَ  فَأَضَافَ اَلنُّورَ إلىَِٰ   ،غَارِبُ اَلمَ شَارِقُ وَ زَهَرَتِ المََ فَ  ،الَرُّ

هْرَاءُ  هْرَاءَ  ،فَهِيَ فَاطِمَةُ اَلزَّ يتَِ اَلزَّ لأِنََّ نُورَهَا زَهَرَتْ بهِِ  ،وَلذَِلكَِ سُمِّ

ماَوَاتُ   .)١(»اَلسَّ
                                                        

 ).١٢٩ص (لابن شاذان الفضائل  )١(



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٦٧  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

ءٍ :  لرَِسُولِ اَالله قُلْتُ : قَالَ  ،نْ جَابرِِ بْنِ عَبدِْ اَاللهعَ وورد  -  ٢ لُ شيَْ أَوَّ

ثُمَّ خَلَقَ مِنهُْ كُلَّ  خَلَقَهُ االلهَُ  ،نُورُ نَبِيِّكَ يَا جَابِرُ «: فَقَالَ  ؟مَا هُوَ  تَعَالىَٰ  خَلَقَ االلهَُ 

 .)١(»خَيرٍْ 

ا صَناَئعُِ رَبِّناَ«: وورد عن أمير المؤمنين  -  ٣ لنَّاسُ بَعْدُ صَناَئعُِ اَ وَ  ،فَإنَِّ

وَاَلخْلَْقُ بَعْدُ  ،نَحْنُ صَناَئِعُ رَبِّناَ«: ¨ة ، وروي عن الإمام الحجَّ )٢(»لَناَ

 .)٣(»صَناَئِعُناَ

:  

م للتراث الدِّ  ة مبدأ الوساطة بين يني في شرعيَّ بعد الاستعراض المتقدِّ

المطلق وبين سائر الممكنات، وبأشكاله المختلفة  الواجب سبحانه وهو الغنيُّ 

ة والأئمَّ  الخاتم  النبيُّ  ،الأنبياء  ،الوحي ،الملائكة ،ةطبيعيَّ الأسباب ال(

، يتَّضح توافق الدليل الشرعي مع العقل، ولإثبات المطلب من )من بعده 

 :مستويين جمل الحديث فيه علىٰ ة بعد تمام ثبوته وإثباته نقلاً، سنُ الجنبة العقليَّ 

 :ثبوت واسطة الفيض بالإمكان العامِّ  - أ 

مقتضي وواسطة للفيض،  معلول يحتاج لوجوده إلىٰ  موجود وكلُّ  كلُّ 

 .ة الوجودوالمقتضي هو ما منه الوجود، والواسطة هي ما به فعليَّ 

جلَّ (وهو الخالق  ،المقتضي خلق الإنسان وإيجاده، فهو يعتمد علىٰ : ومثاله

ب من اجتماع الأبوين وتحقيق الأسبا بدَّ  فمنه الوجود، ولكي يوجد لا ،)وعلا

 .فهما واسطة الفيض ،- الجنين  - الإنسان  ة لإفاضة الحياة علىٰ يَّ المادّ 
                                                        

 ).٤٣ح / ٢٤ص / ١٥ج ( بحار الأنوار )١(

 ).٢٨ح / ٣٨٦ص (نهج البلاغة  )٢(

 ).٢٤٥ح / ٢٨٥ص (الغيبة للطوسي  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٦٨

 ¨ كون الإمام المعصوم وهو إمام الزمان ىٰ وكذلك الحال في دعو

ة ة الفعليَّ واسطة للفيض الإلهي، إذ لا مانع عقلاً من صيرورته الواسطة والعلَّ 

 .ة بالتأثير هو االله تبارك وتعالىٰ ة الواجبة المستقلَّ كان العلَّ  بإذن االله سبحانه، بعد أنْ 

 لاً وبالذات فلا مانع أنْ  االله سبحانه أوَّ ر في الوجود إلاَّ فإذا كان لا مؤثِّ 

 ىٰ يكون لغيره التأثير ثانياً وبالتبع والعرض، خصوصاً ونحن نعيش هذا المعن

 .يني عليهالدِّ  لتأكيد النصِّ  ، إضافةً اا واجتماعي� ا ووجداني� تكويني� 

رة في ة المؤثِّ فاعلاً في سلسلة الفواعل الطوليَّ  ¨ون دور الإمام المهدي فيك

 .عالم الإمكان

مثلاً التشافي الذي يستدعي (بسلسلة من الفواعل  فعل يمرُّ  أنَّ أيَّ : ىٰ بمعن

الطبيب وتشخيصه للمرض واستعمال المريض الدواء وتفاعله من  الذهاب إلىٰ 

دخالة فيها بنحو الواسطة  ¨ولإمام الزمان  ،)ر في التداويؤثِّ خلايا الجسم ليُ 

 وَ  ر الحقيقيبينها وبين المؤثِّ 
َ
فِِ� �ِذ

ْ
هُوَ �شَ

َ
تُ �

ْ
 .)٨٠: الشعراء( �ا َ�رضِ

إِرَادَةُ «: الزيارات ىٰ ده جملة من الروايات، حيث ورد في إحدؤكِّ وهذا ما تُ 

بِّ فيِ مَقَادِيرِ أُمُورِهِ اَ   .)١(»صْدُرُ مِنْ بُيوُتكُِمْ تَ تهَْبطُِ إلَِيكُْمْ وَ  لرَّ

بَىٰ اَ «: وعن الإمام الصادق  رِيَ اَ  اللهُأَ  ،شْيَاءَ إِلاَّ بأَِسْبَابٍ لأَْ أَنْ يجُْ

ءٍ سَبَباً  حاً وَ  ،فَجَعَلَ لكُِلِّ شيَْ حٍ عِلْماً وَ  ،جَعَلَ لكُِلِّ سَبَبٍ شرَْ  ،جَعَلَ لكُِلِّ شرَْ

ذَاكَ رَسُولُ  ،مَنْ جَهِلَهُ  جَهِلَهُ وَ  مَنْ عَرَفَهُ  فَهُ جَعَلَ لكُِلِّ عِلْمٍ بَاباً نَاطِقاً عَرَ وَ 

 .)٢(»نَحْنُ وَ    هللاَ 

ةَ في هذه العقيدة، حيث ذكر الآلوسي ة الإماميَّ وقد شارك من علماء العامَّ 

عليه الصلاة (ه رحمة للجميع باعتبار أنَّ   وكونه(): روح المعاني( في تفسيره
                                                        

 ).٢ح / باب زيارة قبر أبي عبد االله الحسين بن عليٍّ / ٥٧٧ص / ٤ج (الكافي  )١(

 ).٧ح / باب معرفة الإمام والردِّ إليه/ ١٨٣ص / ١ج (الكافي  )٢(



ة: البحث الثالث ة والإمامة والمهدويَّ  ٦٩  ................................ العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

لُ « :لخبرل المخلوقات، ففي اأوَّ ) والسلام نُورُ نَبِيِّكَ يَا  تَعَالىَٰ  خَلَقَ اَاللهُمَا أَوَّ

 .)١()»جَابرُِ 

ت مقولة في وظائف ) التفويض بأمر االله سبحانه: (ومن هذا المنطلق صحَّ

 .¨ر الإمام المنتظَ 

 :ثبوت واسطة الفيض بالضرورة - ب 

اذها سبباً مؤثِّ  بنحو  راً ينقدح المحذور العقلي في مبدأ الوساطة من اتخِّ

االله  ا القول بأنَّ وفي عرضه، وأمَّ ) جلَّ وعلا(الاستقلال ليكون عِدلاً للخالق 

رات الأمر أو أولياءه الذين اختارهم ل الغيث مثلاً بواسطة مدبِّ سبحانه يُنزِّ 

 :وبيانه! التوحيد لذلك، فذلك حقُّ 

شيء من االله سبحانه بلا واسطة لثبوت قاعدة  ينافي التوحيد صدور كلِّ 

صدور الكثير بما هو   واحد، لأنَّ إنَّ الواحد لا يصدر منه إلاَّ  :ة ذات مفادليَّ عق

 كثير من الواحد بما هو واحد وبسيط الوجود 
ٌ
حَد

َ
وَ االلهُ أ

ُ
 ه

ْ
ل

ُ
االلهُ  �ق

 
ُ
مَد ته وبساطة غير ممكن، لأنَّ ذلك ينافي أحديَّ ) ٢و ١: الإخلاص( � ا�ص�

أنَّ التركيب يستدعي الافتقار  ، ولا شكَّ عنه) جلَّ وعلا(به وجوده، فيلزم تركُّ 

 وكلُّ  .د غيرهجِ يكون للعدم مو يكون مسبوقاً بالعدم، وأنْ  الأجزاء، وأنْ  إلىٰ 

 .ته ونفي الشريك عنهته وربوبيَّ مع صفات وجوبه ووجوده وألوهيَّ  ذلك يتنافىٰ 

 .)٢(وسيأتي مزيد بيان وتوضيح في هذا الصدد في الأبحاث القادمة

*   *   * 

                                                        

 ).١٠٥ص / ١٧ج ( تفسير الآلوسي )١(

ة في نهاية التاريخ والمنقذ نَّالفارق الجوهري بين الشيعة والسُّ  )١٣١ص ( الخامس يأتي في البحث )٢(

 .فراجع ،¨ة الولاية للإمام المهدي خاتميَّ  )٣٠٧ص ( العاشر البحثفي يأتي و ؛)ةالخاتميَّ (





 

 

                

 

 

 

 

ا اا:  

 

 

ط وىود وا  

 

، الخرافة(  )الباطنيَّة، الغيب، الغلوُّ
 

 

 





 

 

 

 

 :وفيه المحاور

ور الا :واطا وا :  

 :تين في الثبوت والإثبات وإسقاطهمااستعراض شبهتين مهدويَّ 

 :ةط الباطنيَّ الفكر المهدوي لقي: ولىٰ الأُ الشبهة 

بهَ التي تحيط بالفكر المهدوي، وتتوقَّف بلورة المعتقد كثيرة هي أشواك الشُّ 

 .تنزيهه من الريب وزعزعة الشكِّ  والتأسيس المتين وغير التقليدي له علىٰ 

 :المقولة التالية من هنا يجدر الالتفات إلىٰ 

ة أفكار هجينة دة كان من شأنها صناعة بانقسامات متعدِّ ت الإماميَّ يَ لِ ابتُ 

يرفض الظاهر من  ة التي أنشأها مَنْ ونسبتها للمذهب، كما في الفكرة المهدويَّ 

منيات هجير الأُ  ها تشفي حرَّ الواقع ويتشبَّث بالخفايا والبواطن والرموز لعلَّ 

من دون ولدٍ   الإمام العسكري وفيِّ وتخلق ما يحسبه الظمآن ماءً، لقد تُ 

ث عن وجود ولدٍ  ،)الحسن اة بأُمِّ المكنَّ (أُمِّه  بأمواله إلىٰ  ظاهر، وأوصىٰ  ولم يتحدَّ

 .في حياته

ة وذهبوا ها معظم الشيعة الإماميَّ لَ بِ جميع المسلمين هذه الحقيقة كما قَ  لَ وقَبِ 

الهادي أو القول بانقطاع الإمامة، ومع قبولها  القول بإمامة جعفر بن عليٍّ  إلىٰ 

 .ىٰ يلزمه القول بالشور

ة،  رفض التسليم بهذه الحقيقة الظاهريَّ ينمن الغلاة الباطنيِّ ولكن فريقاً 

ن عنه الإمام ة ووجود ولد مكتوم ومخفي لم يُعلِ يَّ ة سرّ اختلاق قصَّ  علىٰ  وأصرَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٧٤

خوفاً عليه من القتل، فمن هنا تولَّدت فكرة وجود ولدٍ  العسكري 

 بعدما يوم الظهور، ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً  واستمراره إلىٰ  للعسكري 

 .ت ظلماً وجوراً ئَ لِ مُ 

ة قضيَّ (ة بمعالمها الفكر المهدوي هل اخترقت الباطنيَّ : الثانيةالشبهة 

 ؟)ةإثباتيَّ 

ة التي يحملها الشيعة بمبادئها لا يمكن الإذعان بنقاء الفكرة المهدويَّ 

ة ة واجتماعيَّ ة عوامل سياسيَّ ة من تأثيرات الفكر الباطني، فهناك عدَّ النظريَّ 

طروحة ة بوضع بصمات واضحة في صياغة الأُ همت الحركات الباطنيَّ سا

ل النظام ذلك، حيث إنَّ تضييق الخناق من قِبَ  ة، والتاريخ شاهد علىٰ المهدويَّ 

ة في حركتهم ممارسة التقيَّ  إلىٰ  دفعهم  ة أهل البيت أئمَّ  الحاكم علىٰ 

مها إعلان إمامة الإمام القادم، وأكثر عهدٍ  أ فيه إعلان الإمام، هو تلكَّ  والتي يتقدَّ

وكشفه  ¨ولادة الإمام المهدي  ىٰ الذي أخف عهد الإمام العسكري 

ة خاصَّ   .ةلبعض أعيان الأمَُّ

ة تمُ يَّ بروز مسمّ  رها إلىٰ فساهم غموض تلك الظروف وتوتُّ  ل ثِّ ات عدَّ

ف انتهاج مسلك العرفان والتصوُّ  إلىٰ  إضافةً ، ¨ة الإمام المهدي شخصيَّ 

ة ات مختلفة كالإمامة الباطنيَّ ظهور نظريَّ  اط بذلك الإمام الغائب، ثمّ للارتب

 .ةة والبابيَّ ة النوعيَّ والولاية والمهدويَّ 

قراءات  ة استناداً إلىٰ ذلك في محاولات لتبرير الاعتقاد في المهدويَّ  وكلُّ 

ة لدعم السماء بوجود خليفة يني، أو لإشباع حاجة إنسانيَّ الدِّ  مغلوطة للنصِّ 

 .حاضر

ة التي تقرأها طروحة المهدويَّ الأُ  الاعتماد علىٰ  إذن بعد ذلك لا يصحُّ 

ا أُ  ،ةالإماميَّ   .من السمين ز منها الغثُّ ميَّ طروحة مخترقة لا يُ لأنهَّ



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٧٥  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 :الجواب عن الشبهتين

 ما هو الفكر الباطني ومنشؤه ومعالمه؟: تمهيد

 :ونتناول ذلك ضمن مطالب

 :ةيَّ للباطن يرالمبدأ التصوُّ  -  ١

ين علاقته بالدِّ  ىٰ ومد ،صولهينبغي التعريف بهذا المسلك، والكشف عن أُ 

ة التصاقه به صحَّ  ىٰ م مدع خصوصاً، ليعُلَ الإسلامي عموماً ومذهب التشيُّ 

 .ة إليهة المهدويَّ ونسبته إليه، وإيعاز اختلاق أو غموض النظريَّ 

 :ةالباطنيَّ  ىٰ أقوال في معن

ا تسمية تُطلَ : قيل رَق التي تستبطن الفِ  في العالمَ الإسلامي علىٰ ق إنهَّ

 .)١( فيما بينهاره إلاَّ هِ معتقدها ولا تُظ

يني باطناً الدِّ  للنصِّ  إنَّ  :يقول نْ مَ  ا تسمية شاع استعمالها علىٰ إنهَّ : وقيل

نَّ المراد الأصلي للآيات وللأحكام إمن الظاهر، و ىٰ وظاهراً، وإنَّ الباطن أسم

 .هرهو الباطن دون الظا

ديني ظاهراً  نصٍّ  لكلِّ  ا الحركات القائلة بأنَّ إنهَّ : ولذلك قيل في تعريفها

 .)٢(تنزيل تأويلاً  وباطناً، ولكلِّ 

ة حقائق خفيَّ  ة عبارة عن رموز وإشارات إلىٰ ينيَّ إنَّ النصوص الدِّ : وقيل

ة كذلك، الأحكام العمليَّ  ىٰ وأسرار مكتومة، وإنَّ الطقوس والشعائر، بل وحتَّ 

 .هذه الأسرار بالعلماء وأهل الباطن ينحصر الوصول إلىٰ و

لين وبذلك ستتفاوت التأويلات وتتباين تبعاً لاختلاف مدركات المؤوِّ 

 .)٣(ةة ومستوياتهم المعرفيَّ وميولهم الثقافيَّ 
                                                        

 ).فبتصرُّ (ويكي شيعة  )١(

 ).١٩٢ص / ١ج ( ل للشهرستانيحَ ل والنِّلَ المِ : راجع )٢(

 ).٧٥١ص ( ينمذاهب الإسلاميِّ  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٧٦

 ة، كما هو غير بعيد في انطباقها علىٰ ويمكننا قبول المعاني الثلاث للباطنيَّ 

 .)١(ةمذهب الإسماعيليَّ 

 :ثلاثة أشخاص ق كلمة الباطني علىٰ طلَ إذن قد تُ 

 .رههِ يَكتمُ اعتقاده ولا يُظ نْ مَ : لالأوَّ 

 .بمعرفة أسرار الأشياء هو المختصُّ  :والثاني

 .اوأنَّ له تأويلاً خفي�  ،شيء يعتقد بالظاهر والباطن لكلِّ  نْ مَ  :والثالث

 :ة وليدة فكر بذاتهليست الباطنيَّ  -  ٢

ز الباحثون ع ا إنتاج إسلامي ممَّ لىٰ الحركات الباطنيَّ ركَّ ا ة في الإسلام وكأنهَّ

ع، وهو استحسان غير واقعي، إذ يمكن يوهم تقريب فكرة انتمائها إلىٰ التشيُّ 

نة التي ة من خلال الوثائق المدوَّ ة للحركة الباطنيَّ مات الفعليَّ تشخيص المقدَّ 

تلفة لديانات غامضة في في مناطق مخ) قبل الميلاد ١٧(ظهرت في حدود القرن 

ق بآلهته ورموز تلك سطورة تتعلَّ ديانة أُ  المعتقد والطقوس حيث كان لكلِّ 

 .الآلهة

ين، فتحكي بها ذلك الدِّ  وحي تلك الطقوس بإشارات ورموز يختصُّ وتُ 

 ا يساهم في تعبئة ذهن المؤمن بها بفكرة السرِّ عن واقعة ما لحياة ذلك الإله، ممَّ 

 .الظاهروالغموض والباطن و

ي شاكلة احتفال سرِّ  ة تُقام علىٰ ة طقسيَّ ذلك من خلال ممارسة عباديَّ  كلُّ 

 .)٢(ينذلك الدِّ  د من خواصِّ بالمتعبِّ  يختصُّ 
                                                        

فسير حسب تأويلات الت: لالمنهج الأوَّ / ١١٧ص (ة في علوم القرآن المناهج التفسيريَّ  :راجع )١(

ل/ ٧ص / ٨ج ( لحَ ل والنِّلَ وبحوث في المِ  ،)ةالباطنيَّ  الخطوط العريضة للمذهب : الفصل الأوَّ

 .)الإسماعيلي

 ).٥٦و ٥٥ص ( ديانات الأسرار والعبادات الغامضة في التاريخ: راجع )٢(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٧٧  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 ىٰ ي في بلاد اليونان حتَّ برزت هذه الديانات ذات الطابع الرمزي السرِّ 

ت ثقافتها لعمر يبلغ ألفي عام، ثمّ   ة إلىٰ انتقلت من الحضارة الغربيَّ  استقرَّ

 ةوالاعتقادات الهنديَّ  )١(ةيَّ ة، كما نجد ذلك في بعض عقائد الكلدان السرّ الشرقيَّ 

ين بالغرب نتيجةً للحروب والاحتلال، ، بسبب اختلاط الشرقيِّ )٢(القديمة

العادات وتقاليد  صهم وحكايات أساطيرهم إلىٰ صَ ل ثقافتهم وقَ وأيضاً لتسلُّ 

بعض  اً دخلت في دياناتها بنحو رسمي، ولم تخلُ شيئاً فشيئ ة، ثمّ الشعوب الشرقيَّ 

ر بهذه الثقافات، ومن نماذجه الواضحة اعتماد ة من التأثُّ الديانات السماويَّ 

التلمود والكابالاه التي انتشرت في القرون  علىٰ ) ةلأسباب سياسيَّ (ة اليهوديَّ 

 قداسة النصِّ  لىٰ ع  ىٰ عيس ة فبالرغم من تأكيد النبيِّ ا المسيحيَّ ، وأمَّ )٣(الأخيرة

                                                        

 ).٨١ص ( موسوعة مختصر التاريخ الهندي القديم )١(

 ).٥٦٨ص / ١ج ( تاريخ الحضارات العامِّ  )٢(

 ،اون من اليهود سر� هو التفسير الشفوي للأسفار الذي كان يتناقله الحاخامات الفريسيُّ : التلمود )٣(

ق في معاني ألفاظ التوراة علىٰ نحو يغاير في دلالاته معاني كلماتها وكان يعتمد التوسعة والتعمُّ 

نوها في المغايرة تامَّ  ل والثاني بعد الميلاد وأسموها قرنين الأوَّ ة، ولخوفهم عليها من الضياع دوَّ

ت من القرن )جمارا(يت مّ ت وسُ حَ شرُِ  ثمّ  ،)المشناة( بـ فت هذه الشروح في فترة طويلة امتدَّ ، وأُلِّ

ون من اليهود سه الفريسيُّ قدِّ مه ويُ عظِّ والتلمود يُ  .الثاني بعد الميلاد إلىٰ أواخر السادس بعد الميلاد

ق اليهود في الماضي والحاضر، وهم يرون أنَّ رَ ون هم أكثر فِ ، والفريسيُّ رهنكِ وباقي اليهود تُ 

 إنَّ مَنْ : (ة وأنَّه من عند االله سبحانه، بل يرون أنَّه أقدس من التوراة، فيقولون فيهالتلمود له قدسيَّ 

 درس المشناة فعل فضيلة يستحقُّ  نْ المكافأة عليها، ومَ  درس التوراة فعل فضيلة لا يستحقُّ 

/ ١ج (الأديان الملَِل وموسوعة : راجع. )درس الجمارة فعل أعظم فضيلة نْ لمكافأة عليها، ومَ ا

 ).٩٩و ٩٨ص 

ة، ة، حيث اعتمدوا لفهمها تفسيرات باطنيَّ مذهب يهودي أساسه الأفكار التلموديَّ : الكابالاه

ة عن الأنظار مدَّ  ويعود تنشئتها علىٰ يد سمعان بن يوشاي من القرن الثاني الميلادي الذي اختفىٰ 

ل شكلاً من الكشف أوفَ إنَّ أسراراً قد كُشِ : خرج عليهم ليقول في مغارة ثمّ    ت له، وأنَّه حصَّ

                     



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٧٨

يني وعدم جواز تغييره أو تأويله إلاَّ أنَّ محاولات التحريف والتأويل لم تنقطع في الدِّ 

ين حيث أعلن الانضمام للدِّ ) بولس(ة ة يهوديَّ ىٰ برزت بعد موته في شخصيَّ حياته، حتَّ 

اته في واستعمل التأويل في تفسيره وكتاب وادَّعىٰ السفارة عنه ) ةالمسيحيَّ (الجديد 

ة، وفسح ة في الديانة المسيحيَّ س مدرسة التأويل والرمزيَّ سة، وأسَّ النصوص المقدَّ 

ين الجديد، وأسفر ذلك عن إنشاء المجال واسعاً أمام المدارس المتخالفة في فهم الدِّ 

 .ةواتِّساع رقعتها في فهم المسيحيَّ  )١()ةالغنوصيَّ ( ىٰ بـسمَّ حركة تُ 

أعتابه منذ  ة علىٰ ح طروء طيف الباطنيَّ فيمكن تلمُّ ين الإسلامي ا الدِّ وأمَّ 

ة التأويل للنصوص الصريحة لعمليَّ  ممارسة مدرسة المخالفين لأهل البيت 

 .في محاولاتهم لتحريف نصوص الإمامة والخلافة عن ظاهرها

ن عنه، بل ع وتنزيه التسنُّ اختصاص الفكر الباطني بالتشيُّ  ىٰ دعو فلا تصحُّ 

 .نوغيره من الأديا

نعم، هناك مجموعة عوامل ساهمت بنحو في إلصاق الفكر الباطني 

إثارة تلك  إلىٰ  ىٰ ا أدَّ الخصوص ولا يمكن إنكار تلك العوامل ممَّ  ع علىٰ بالتشيُّ 

ه ينبغي التمييز بين وجودها وتمييزها الحقيقي وبين  أنَّ متين، إلاَّ الشبهتين المتقدِّ 

طروحاته ه أُ شوِّ ة وبما يُ ن شبهة الباطنيَّ واقع الفكر المهدوي الأصيل بما يحفظه م

 .الأصيلة وعدم تغييبه عن مشهده الوحياني الأصيل
                                                                                                                                  

 لا يعرفه سوىٰ حاخاماتهم، فجعلوا  اى باطني� كلمة منه تحمل معنً ون أنَّ كلَّ يعتقد الكاباليُّ  .الإلهام

ة عندهم، وذلك لاعتقادهم أنَّ السحر للسحر مكانة أساسيَّ ة، ويَّ ة سرّ من الكبالة حركة باطنيَّ 

موسوعة الملَِل والأديان : راجع .ل من الخالق عن طريق الأنبياء الذين نقلوه إلىٰ الحكماءمنزَّ 

 ).الكابالا: المبحث العشرون/ ٩٠ص / ١ ج(

ة بمعارف ة، وهي فلسفة صوفيَّ طنيَّ ة، وتعني العرفان أو المعرفة الباكلمة مأخوذة من الإغريقيَّ : ةالغنوصيَّ  )١(

غايتها معرفة االله بالحدس لا بالعقل،  ،ةم علىٰ المذاهب الباطنيَّ لِ غيبية لها تأويلاتها وطقوسها، واسم عَ 

 ).٩٣٤ص / ٢ج ( موسوعة الفلسفة والفلاسفة: راجع. وبالوجد لا بالاستدلال



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٧٩  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 :الدواعي في التصاق الفكر الباطني بالتشيُّع -  ٣

م ة، وهذا التوهُّ البعض وجود الفكر الباطني بالعقيدة الإماميَّ  قد يظنُّ 

 :مور، من قبيلة أُ ناشئ من عدَّ 

د شأنها الخفاء وعدم الكشف عن المعتقَ  الاعتقاد بمفاهيم من -  ١

 .ةة كالتقيَّ والسلوك، وهي سمة للباطنيَّ 

ة بانتهاجها كالتأويل وتفسير ت الباطنيَّ فَ رِ ة عُ انتهاج مبادئ معرفيَّ  -  ٢

 .خلاف الظاهر علىٰ  النصِّ 

 ا ينحصر إدراكها والغوص فيها علىٰ ة، ممَّ ة العقديَّ ينيَّ عمق المطالب الدِّ  -  ٣

 .الواردة في الإمامة) واسطة الفيض(ة ة من أعلام الشيعة، كما في نظريَّ فئة خاصَّ 

 .ة وبعض عباداتهمينيَّ  الشيعة في إقامة طقوسهم الدِّ تسترُّ  -  ٤

وهم أهل الباطن (ي بعض أعلام المذهب الشيعي للعرفان تبنِّ  -  ٥

 ).والسرِّ 

ة الشيعيَّ  دعم بعض الحركات ة إلىٰ اندفاع بعض الدول غير الإسلاميَّ  -  ٦

الفكر الإسلامي الصحيح، وذلك عين ما حدث مع اليهود في أوائل  للتأثير علىٰ 

 .تغلغل الفكر الباطني لديانتهم

ة ة والكشفيَّ كالشيخيَّ (ظهور مدارس غامضة الأفكار والمبادئ  -  ٧

 ).ةة والبهائيَّ والبابيَّ 

ة، بالباطنيَّ ة ولكن لا ربط لها مور المذكورة صحيحة كالتقيَّ وبعض هذه الأُ 

ه لا وجوده إلاَّ أنَّ  صحَّ  البعض منها وإنْ  بل هي أساسٌ قرآني وروائي، كما أنَّ 

ة منحرفة، وهذا حركات شاذَّ  ب إلىٰ نسَ بل يُ  ،ةعموم الطائفة الحقَّ  يمكن نسبته إلىٰ 

 .ة وغيرهاة منه، بل جميع الأديان السماويَّ الأمر لا تخلو المذاهب الإسلاميَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٨٠

مر اا :واءة ا  ق اإذ و :  

بعراقته وامتداده  فَ رِ ة لفكر عُ ة سطحيَّ ما هو وليد قراءة تجزيئيَّ إنَّ  رَ كِ إنَّ ما ذُ 

ة، ولا يسمح البحث العلمي بتجاوز ديَّ الرسالة المحمّ  طول خطِّ  التاريخي علىٰ 

 :ة التاليمة العلميَّ ة مقتضبة، ومن هنا تستدعي المحاكليَّ ذلك بملاحظات أوَّ 

 ة ثمّ الشيعيَّ  ة ثمّ الإسلاميَّ  ة ثمّ ينيَّ الدِّ  )١(ةضرورة معرفة الهويَّ : لالأوَّ 

ة بالذكر هاهنا المهدويَّ  وسنخصُّ  - ة للتمييز الماهوي بين الحقائق المهدويَّ 

المنهج المعرفي الدقيق لهذه  وينبغي التأكيد علىٰ  ،-للتناسب مع أصل البحث 

 في منظومتها، ومعرفة فكرها العقدي لتمييز بين الثابت والمتغيرِّ ة، واالهويَّ 

 .ةوأحكامها الفقهيَّ 

 .ةع والمهدويَّ ة بالتشيُّ مناقشة الدواعي في التصاق الباطنيَّ  :الثاني

 :ة ومنهجها المعرفية المهدويَّ الهويَّ : لأمّا الأوَّ 

سيسي لها، ومن هنا ل البناء التأمثِّ س تشترك لتُ سُ ة من مجموعة أُ تأتي الهويَّ 

ة الهويَّ وة، ة اليهوديَّ الهويَّ وة، يَّ ة المادّ الهويَّ وة، ينيَّ ة الدِّ كالهويَّ (ات المختلفة تنشأ الهويَّ 

د وغيرها من الهويات التي تصوغها الرؤية الكونيَّ ...) ةالإسلاميَّ  ة والتي تتحدَّ

 .اتر في الهويَّ بالقيود والمواصفات فينشأ التكثُّ 

ذكرها  ة، وفي ما نحن فيه نحتاج إلىٰ ف الهويَّ ؤلِّ لحدود التي تُ ويمكن ذكر ا

ة لتتَّضح المعالم الفارقة بين ما عندنا وبين ما عند الآخرين في تشخيص المهدويَّ 

سالبة لانتفاء الموضوع، إذ ليس من خفاء أو غموض أو  فتؤول النتيجة إلىٰ 

 .تشويه أو اضطراب فيها

 :يةويمكن تأطيرها بالضوابط التال
                                                        

ين الإسلامي ة حتَّىٰ تغلغلت للدِّ ديان السماويَّ ة التي اخترقت الأباعتبار الإشارة المسبقة للباطنيَّ  )١(

 .ةالتحاقها بالمهدويَّ  الشيعي ثمّ  ثمّ 



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٨١  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 : ة أهل البيتة أئمَّ الضوابط المشتركة مع بقيَّ 

التي ) الإمامة(ل المقام الشامخ ثِّ ة تمُ ة، فالمهدويَّ تمثيل دور الخلافة الإلهيَّ  -  ١

الهداية ، والقضاء، و]قول علىٰ [التشريع و ،التبليغ(تنطوي فيها وظائف خطيرة 

ٰ  :هبقول وهذا المقام قد أخبر عنه القرآن الكريم ،)وغيرها
َ

 إبِرَْ  وَ�ِذِ ا�تَْ�
ُ
اهِيمَ رَ��ه

لِمَ 
َ
 بِ�

َ
هُن� ق م�

َ
�
َ
أ
َ
 جَ اتٍ ف

�
 إِ�

َ
اسِ إمَِ ال

�
 �لِن

َ
ك

ُ
 اعِل

َ
 ق

ً
 اما

َ
��ِ� ق ر�

ُ
 وَمِنْ ذ

َ
 ال

َ
 لا

َ
 ال

َ
ن
َ
�  

ُ
ال

ا�مَِِ� 
�

دِي الظ
ْ
ه

َ
�� )ذلك العصمة والعلم  ىٰ ا استدعممَّ  ،)١()١٢٤: البقرة

 .عباده علىٰ  ة من االله تعالىٰ سكونه حجَّ ، فقوله وفعله ودنيِّ اللَّ 

والخضوع وتقديم الولاية المطلقة له، وهو   ضرورة الاعتقاد به -  ٢

ت عنه النصوص الدِّ  مَ : ة المختلفةينيَّ ما عبرَّ
�
ينَ إِ� ِ

�
ُ وَا� مُ االلهُ وَرسَُو�ُ

ُ
ا وَِ���

 
َ

لا  ا�ص�
َ
ينَ يقُِيمُون ِ

�
وا ا�

ُ
 آمَن

َ
�  ا�ز�

َ
ون

ُ
ت
ْ
 وَ�ؤُ

َ
مْ رَ ة

ُ
 وَه

َ
 ة

َ
 ،)٥٥: المائدة( �اكِعُون

يَا  ،بَلىَٰ  :فَقُلْناَ ،»؟مِنْ أَنْفُسِهِمْ  ؤْمِنينَِ لَسْتُ أَوْلىٰ باِلمُ أَ «: الأعظم  وعن النبيِّ 

 .)٢(»...هُ هُ فَعَليٌِّ مَوْلاَ مَنْ كُنتُْ مَوْلاَ «: قَالَ ، ...رَسُولَ اَالله

 ة ته من الأئمَّ يَّ وذرّ   اختصاص النبيِّ  ة علىٰ قامت الأدلَّ  - ٣

م ) ةالولاية التكوينيَّ ( بـ  بنحو - ، وأنَّ لهم علم الغيب )وسطاء للفيض(وأنهَّ

 .-  العلم الشأني لا الفعلي

ْ وَ  اتَ مَ  نْ مَ «: الأعظم  المصداق الأوحد لقول النبيِّ  -  ٤  امَ مَ إِ  فْ رِ عْ يَ  لمَ
                                                        

 مة ص العلاَّ لخِّ يُ  ثمّ ؛ )٢٧٥ - ٢٦٨ص / ١ج ( راجع تفسير الميزان في معنىٰ الآية المباركة )١(

ل: مورم من البيان أُ ا تقدَّ ظهر ممَّ : (دلالة الآية المباركة بحسب بحثه بقوله الإمامة  نَّ أ :الأوَّ

أنَّ الأرض وفيه الناس : الثالث. ةيكون معصوماً بعصمة إلهيَّ  الإمام يجب أنْ  نَّ أ: الثاني. مجعولة

 نَّ أ: الخامس. داً من عند االله تعالىٰ يكون مؤيَّ  الإمام يجب أنْ  نَّ أ: الرابع. لا تخلو عن إمام حقٍّ 

 .خرىٰ اً أُ نقاط وذكر ). أعمال العباد غير محجوبة عن علم الإمام

 ).٣٦٢ص (كتاب سُلَيم  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٨٢

بن أبي  لهم الإمام عليُّ من بعده، أوَّ   ةهم الأئمَّ  )١(»ةً يَّ لِ اهِ جَ  ةً يتَ مِ  اتَ مَ  هِ انِ مَ زَ 

 .¨وآخرهم الإمام المهدي  ،طالب 

 :¨ بالإمام المهدي مواصفات المشروع المختصِّ 

ة، العدالة الاجتماعيَّ وة، العالميَّ ( اني والذي يتَّصف بـمشروعه الربَّ  - ١

 ).ة والفضيلةالعلميَّ و

فكان لهم أدوار بيان ا فرضت النيابة للفقهاء العدول، الغيبة ممَّ  - ٢

ة، زيَّ ة والمنجّ باع ففي ذلك المعذريَّ الشريعة وحمايتها والدفاع عنها، وضرورة الاتِّ 

ين الدِّ  ين، فإنَّ وظيفة الوصاية علىٰ ين وفهم الدِّ لمقولة التفريق بين الدِّ  ىٰ ولا معن

ة من قوائيَّ ة وتة وأخلاقيَّ س وقواعد معرفيَّ سُ أُ  وكلت إليهم من المعصوم علىٰ إنَّما أُ 

 .ةة والمنجّزيَّ يني بما يحرز المعذّريَّ الدِّ  شأنها ضمان قراءة النصِّ 

عقيدة الانتظار وعدم التوقيت للظهور، وهي منظومة متكاملة من  -  ٣

حيث العقيدة والعمل بما يعصم عن الانحراف وتجاوز الحدود التي رسمتها 

 .السماء

 :ةالمنهج المعرفي في العقيدة المهدويَّ 

 :بيِّنه بما يليا المنهج المعرفي إليها فنُ مَّ وأ

ة، فللمعرفة ينيَّ ينبغي تحديد الموقف العلمي من المعرفة الدِّ  -  ١

ومن ذلك النتائج التي تؤول إليها  ،ات تلازمها تجعلها بنحو منضبطخصوصيَّ 

ف عن ذلك المعرفة ة النتيجة في كونها مطابقة للواقع، ولا تتخلَّ المعرفة ومصداقيَّ 

 .ةينيَّ لدِّ ا

ة دائماً يَّ ة ظنّ ينيَّ هل المعرفة الدِّ  :من هنا يأتي التأكيد بنحو الاستفهام عنها

 ة؟يَّ وبنحو الموجبة الكلّ 
                                                        

 ).٩ح / ٣٨باب / ٤٠٩ص (ين كمال الدِّ  )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٨٣  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

صول ، سواء في أُ ة بين الثابت والمتغيرِّ ينيَّ تختلف المعارف الدِّ  :وجوابه

ة، لذا يَّ نّ ة منها وبين الظين عموماً، كما تختلف بين القطعيَّ العقائد أو فروع الدِّ 

ا ليست كما أنهَّ  ،ةيَّ ة بنحو الموجبة الكلّ يَّ ة ليست ظنّ ينيَّ المعرفة الدِّ  إنَّ : يمكن القول

ا مبنيَّ إمَّ  اي� س البعض منها ظنّ لَ الشارع المقدَّ عَ نعم، جَ  .ة كذلكمتغيرِّ   ة علىٰ ا لأنهَّ

تها يَّ لظنّ القطع فيها، وجعل  الوصول إلىٰ  ة، أو لعدم القدرة علىٰ مصالح متغيرِّ 

في اتِّصاف الشؤون  يني، ولا شكَّ زاً، فهناك الثابت الدِّ منجِّ  ااعتباراً شرعي� 

 .ةة بالقطعيَّ العقائديَّ 

أمرٍ ليتَُّفق عليه،  ة يُلازم عدم الإذعان بأيِّ يَّ ة الكلّ يَّ الظنّ  ىٰ إنَّ دعو ثمّ 

ات والمتواترات ة كالضروريَّ س قطعيَّ ة لها أسُُ ينيَّ أنَّ المعرفة الدِّ  إلىٰ  إضافةً 

ة في ينيَّ ة المعارف الدِّ ات، فلا مناص من الاعتراف بقطعيَّ ة اليقينيَّ ات، وبقيَّ ليَّ والأوَّ 

 .الجملة

... «: ولذلك يقول أمير المؤمنين  ،ين تعليم الحقائقإنَّ وظيفة الدِّ 

يُثيرُِوا لهَمُْ دَفَائِنَ وَ  ،...ليَِسْتأَدُْوهُمْ مِيثاَقَ فطِْرَتِهِ  وَاتَرَ إلَِيهِْمْ أَنْبيِاَءَهُ وَ 

ر التفكُّ  ر القرآن الكريم الدعوة إلىٰ ، ولولا المكنة من ذلك لما كرَّ )١(»...لْعُقُولِ اَ 

 .روالتدبُّ 

 :ة، وإليك توضيحها إجمالاً ولتحقيق ذلك مصادر ومناهج معرفيَّ 

 :ةة وفق المدرسة الإماميَّ ة العقائديَّ مصادر المعرفة اليقينيَّ 

ل والتي تتمثَّ  ،)الوحي وهو الحقيقة المعصومة التي ترتكز علىٰ ( ،النصُّ  - أ 

ة نَّ ر القرآن الكريم والسُّ ولا ريب بتوفُّ  ة الشريفة، إذ لا شكَّ نَّ بالقرآن والسُّ 

 إنَّ : ا نقولكنَّ  ة الدلالة، وإنْ ة القطعيَّ ينيَّ الكثير من النصوص الدِّ  الشريفة علىٰ 

القرآني  الدلالة، فهذا لا يعني في جميع النصِّ ي القرآن الكريم قطعي الصدور ظنِّ 
                                                        

 ).١الخطبة / ٤٣ص (نهج البلاغة  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٨٤

ة الدلالة في يَّ كانت ظنّ  ة الشريفة، فهي وإنْ نَّ السُّ  وهكذا بالنسبة إلىٰ  .بل في بعضه

ة الصدور أيضاً، لكن يمكن إيجاد الكثير من يَّ كثير من مساحتها بل وظنّ 

عنوي أو التواتر اللفظي أو الم ىٰ مستو ة الصدور سواء علىٰ النصوص القطعيَّ 

 .ة الدلالةالإجمالي، وكذلك قطعيَّ 

ة كضرورة يكشف علىٰ الواقع العقدي بمعارفه البديهيَّ  نْ وهو مَ  ،العقل - ب 

ودليله الواضح بداعة الأحكام والإتقان في  - ب وحكمة الخالق السبب للمسبَّ 

 .ف علىٰ الاستدلال والنظرة التي تتوقَّ ، وكذلك المعارف النظريَّ - خلقه 

وهو ما يجمع عليه أفراد النوع الإنساني من المعارف التي  ،جماعالإ - ج 

ة فهي مصدر وجداني معتمد، بل يكفي إجماع الطائفة الحقَّ  ،إليها بالفطرة ىٰ يهُتد

ة، كما في في المدرسة الإماميَّ  اا، ليكون هذا الأمر أمراً يقيني� أمرٍ م وتسالمها علىٰ 

 . الرابعة بعد النائب انقطاع النيابة الخاصَّ 

بالاعتماد  - ة ة المهدويَّ في معرفة الهويَّ  -وعليه يمكن تلخيص المنهج المتَّبع 

 .النقل والعقل والإجماع :ة مناهج، منهاعدَّ  علىٰ 

 :ةع والمهدويَّ ة بالتشيُّ مناقشة الدواعي في التصاق الباطنيَّ : ا الثانيوأمَّ 

 :الدواعي وكان من أهمّ 

 :ةالتقيَّ : لاً أوَّ 

ولئك الذين ة هم أُ يقول بالتقيَّ  نْ ا عنصر مشترك بينهما، فمَ ل أنهَّ إذ يُتخيَّ 

الإمام  الذي يُدخَل منه إلىٰ  )١(نحو الباب يتقاربون مع الفكر المهدوي علىٰ 
                                                        

الشيرازي، وشهد له أصحابه ) دمحمّ  ميرزا عليّ (اسمه  ورع ة شابٌّ ظهر في البيئة الفارسيَّ  )١(

ه ، واعتقد أنَّ ر ذلك في عقل الشابِّ ا أثَّ وه غاية الإجلال، ممَّ بالمواهب والحماسة للعبادة وأجلُّ 

ه  ،مبعوث من االله ر الأمر تطوَّ  الذي يدخل منه الناس إلىٰ الإمام المستور، ثمّ ) الباب(فأعلن أنَّ

ه  ،بل هو نفسه الذي يهدي العالم ،يكون مدخلاً للإمام المستور عنده واعتقد أنَّه فوق أنْ  وأعلن أنَّ

 .اا جسماني� ي� فيه حلولاً مادّ  ر قد حلَّ وأنَّ المنتظَ  ،هو المهدي



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٨٥  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

، أو أنَّ الحاكم بأمر االله اا جسماني� ي� ر حلَّ فيه حلولاً مادّ أو أنَّ المهدي المنتظَ  ،المستور

الركن  علىٰ  اي� ما شاء االله فيخرج متجلّ  إلىٰ  ىٰ يمت بل اختف ه لمهو االله نفسه، وأنَّ 

والمسلمين، فهم  ىٰ ن من حكم العالمَ بعد الفتك بالنصاراليماني من البيت ويتمكَّ 

 !ةً ضمرون تلك الأفكار تقيَّ يخالفون عقائد الآخرين ويُ 

 جملة له حضور في ة مبدأ عامٌّ فإنَّ التقيَّ  ،ولكن ينبغي التفريق بين المدرستين

اد الماهوي  يكون قرينة علىٰ  أنْ  ة، لذا لا يصحُّ ات المدرسيَّ من مختلف الفكريَّ  الاتحِّ

 .د حضور المبدأ فيهما معاً للمدرستين لمجرَّ 

ض في نفسه أو : ة في الفكر الشيعيفإنَّ التقيَّ  كتمان المسلم عقيدته إذا تعرَّ

ورَةٍ اَ «: عرضه أو ماله لخطر لو أظهرها، وعن الإمام الباقر   ،لتَّقِيَّةُ فيِ كُلِّ ضرَُ

، وهي واجبة في بعض حالات الضرورة )١(»صَاحِبهَُا أَعْلَمُ بهَِا حِينَ تَنزِْلُ بِهِ وَ 

مة وفق ظروف وشروط أُ  فعلها مفسدة، كما  ب علىٰ كما لو ترتَّ  ىٰ خرفقط، ومحرَّ

 ).معين والمجتفساد الدِّ  ي إلىٰ ؤدِّ الدماء، والقضاء، وما يُ ( :في موارد

ا الامتناع عن إظهار المعتقدات والمتبنّ ا التقيَّ وأمَّ  يات ة في الفكر الباطني فإنهَّ

ظ بها دائماً في إطار المؤمنين بتلك المبادئ أو فَ ة بنحو أساسي، ويحُتة والفقهيَّ الفكريَّ 

 .ناً معيَّ  احين بلوغهم سن�  إخفائها عن الأتباع إلىٰ 

  أصلاً يسري في كلِّ عتبرَ حيث تُ ) ةيَّ التق(إذن الأصل عند الفكر الباطني 

ض الحركة مع عدم تعرُّ  ىٰ ة من المنهج والدعوة حتَّ تفاصيل العقيدة الباطنيَّ 

ا  .ة للضرر في النفس أو العرض أو المالالباطنيَّ  وهو بخلافه عند الشيعة، فإنهَّ

 .- خطير  -  ظرف معينَّ   في ظلِّ ة لا تبرز إلاَّ ة فرعيَّ حالة استثنائيَّ 

 :التأويل: ياً ثان

ة وحمل يني قراءة باطنيَّ الدِّ  ة بقراءة النصِّ ت الحركات الباطنيَّ فَ فقد عُرِ 
                                                        

  ).١٣ح / باب التقيَّة/ ٢١٩ص / ٢ج ( الكافي )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٨٦

خلافه، وذلك هو التحريف والتلاعب بآيات االله سبحانه، وعاقبة  الظاهر علىٰ 

 .ذلك الضلال

الفكر  ة إلىٰ وقد يُسري البعض هذا التأويل الواسع في الحركات الباطنيَّ 

 .ة، فهي وليدة رَحمِهالمنظومة المهدويَّ  ف الإشكال علىٰ ا يزحالإمامي، ممَّ 

 .مات خاطئةوتلك نتيجة فاسدة منشؤها مقدَّ 

 :مناهج التأويل

التأويل وسعته وضيقه وشروطه يجدر التمييز  ىٰ في بيان معن ولمعرفة الحقِّ 

 :بين منهجين

 :ةالمنهج التأويلي للحركات الباطنيَّ  -ألف 

ر من قيود التحرُّ (نَّة، بل يحاول الكتاب والسَّ ة ظواهر يَّ لا يعترف بحجّ 

التفسير الباطني لا  أنَّ  ىٰ اللغة التي تواضع عليها العقلاء للتفهيم والتفاهم، بمعن

ض ع بظاهر وباطن يُفترَ يخضع لما تخضع إليه العرب في قوانين لغتهم حيث تتمتَّ 

،  للخواصِّ ف إلاَّ كشَ لا يُ  خاصٌّ  ما باطن القرآن سرٌّ ارتباطه بنحو بالظاهر، وإنَّ 

ة وذلك الباطن هو شأنٌ لجميع القرآن وليس لبعضه ضمن أسباب لغويَّ 

 :، وذلك بالاعتماد علىٰ )١()نةمعيَّ 

 .ةة والإلهامات النفسيَّ الواردات القلبيَّ  -  ١

 ).حيث يستعين بها ذوي الإلهامات للتفسير(ة المباني والمعتقدات القبليَّ  -  ٢

 .القرآني وز والكنايات في لغة النصِّ اعتماد مبدأ الرم -  ٣

 :ة في التأويلمنهج الإماميَّ  -باء 

 :يمكن حصر التأويل في المنهج الإمامي في موردين لا ثالث لهما

مُ وَمَ  :، قال تعالىٰ يكون صادراً من قِبَل المعصوم  أنْ : لالأوَّ 
َ
ل
ْ
ع

َ
ا �

                                                        

 ).مؤاخذات علىٰ منهج التفسير الباطني... مناهج التفسير(شبكة نبأ  :راجع )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٨٧  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

مِ 
ْ
عِل

ْ
 ِ� ال

َ
ون

ُ
اسِخ  االلهُ وَا�ر�

�
 إِلا

ُ
ه
َ
وِ�ل

ْ
أ
َ
، فمعرفة باطن بل بطون )٧: آل عمران( ت

د وآل نزل عليهم الكتاب الكريم وهم محمّ  نْ ات مَ القرآن الكريم من مختصَّ 

 . دمحمّ 

من  بدَّ  ة، فلاة القطعيَّ إذا كان الظاهر القرآني مخالفاً للقواعد العقليَّ  :الثاني

اهرها تأويله بما ينسجم مع هذه القواعد، خصوصاً في الآيات التي يضفي ظ

  :ذلك، مثل قوله تعالىٰ  ، والأمثلة كثيرة علىٰ ة الله تعالىٰ صبغة الجسميَّ 
َ

وْق
َ
 االلهِ ف

ُ
يدَ

يدِْيهِمْ 
َ
م� اسْتوََ ، )١٠: الفتح( أ

ُ
ٰ  ىٰ �

َ َ
عَرشِْ  �

ْ
، فهذه )٥٤: الأعراف( ال

من  بدَّ  فهي من المتشابهات التي لا ،الآيات وغيرها لا يمكن الالتزام بظواهرها

ءٌ  :المحكمات، كقوله تعالىٰ  ا إلىٰ إرجاعه ْ َ
لِهِ �

ْ
مِث

َ
سَ ك

ْ
�
َ
، )١١: ىٰ الشور( ل

غير جسم وغير محدود،  االله سبحانه وتعالىٰ  وما ثبت بالقطع واليقين أنَّ 

ة والحاجة والفقر ضفي المحدوديَّ ظاهرها يُ  ذلك فإنَّ  والاستواء واليد وما إلىٰ 

ه عن ذلك كلِّ عليه تعالىٰ   .ه، وهو منزَّ

من  أحد ضوابط التأويل هو انسجامه مع قواعد اللغة وقراءة النصِّ   أنَّ كما

د ذلك دِّ ، والقرائن المحيطة باللفظ هي التي تحُ المجاز والاستعارة وبلاغة النصِّ 

 .نهوتعيُّ 

التأويل لا يجوز خروجه عن حدود المنطق والعقل، ولا  م أنَّ ومن هنا يُعلَ 

ن يلتزم به ر العقل القطعي، وهو مورد ضرورة مقنَّ  إذا خالف الظاهأ إليه إلاَّ يُلجَ 

ت من تلك المحاسبات والقواعد ليعمل مستنداً الجميع ولا يمكن لأحدهم التفلُّ 

 .رأيه البحت إلىٰ 

َّ ة العقديَّ ينيَّ عمق المطالب الدِّ : ثالثاً   :ةفئة خاصَّ  ا ينحصر إدراكها علىٰ ة مم

يني فليس العلم الدِّ  ما يكفي لسقوطها، ىٰ وفي وضوح ضعف هذه الدعو

واسطة (ة لاً في نظريَّ طالب، وقد ذكرنا بحثاً مفصَّ  أحد فهو متاح لكلِّ  وقفاً علىٰ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٨٨

ة ة أو مرموزة أو خاصَّ يَّ ة واضحة وليست سرّ ة ونقليَّ ة عقليَّ مدعوماً بأدلَّ ) الفيض

 .- ع اجَ فليرُ  - 

 :ةينيَّ الشعائر والطقوس الدِّ : رابعاً 

ة باعتبار اشتراكهم في بعض الشيعة بالباطنيَّ منشأ وصم  فقد يقال بأنَّ 

م ليس له ة، وهذه أيضاً شبهة وتوهُّ ة بهم، كما في الحركات الباطنيَّ الطقوس الخاصَّ 

ة وشعائرهم ينيَّ ة بإقامة طقوسهم الدِّ ت الإماميَّ فَ رِ في الواقع نصيب، فقد عُ 

إقامة  البعض إلىٰ  ومسمع من جمهور المسلمين، نعم قد يضطرُّ  ىٰ مرأ ة علىٰ المذهبيَّ 

مجالس الذكر والدعاء بما يناسب عقائدهم بعيداً عن أعين أعدائهم ليأمنوا 

يني، وذلك مرهون بظرف محدود بالزمان والمكان، بطشهم واضطهادهم الدِّ 

 .فليس هو شأن عقدي وإنَّما هو احتراز إنساني

 :الغلوُّ : خامساً 

 .)١(ذكره لاحقاً فيتَّضح الإبهام فيه وسنأتي علىٰ 

ة الباطلة التي ارتبط عنوانها بعنوان ذلك تبينَّ أنَّ المدارس الباطنيَّ  فمن كلِّ 

مور المذهب الإمامي الأصيل قد افترقت عنه بمبادئها ومناهجها، وهذا من الأُ 

 .ح بها أعلام الطائفة واتَّفقت كلمتهم قديماً وحديثاً التي صرَّ 

ر اا : وا ا  م ) ، ،

ا(؟  

ما تجاوزنا رمية ة بسهام تشكيكاته، فكلَّ بهَ في إصابة المهدويَّ لا يهدأ لسان الشُّ 

ة ة في الهدف وهو الاستتار وطول مدَّ ذلك يعود إلىٰ خصوصيَّ  خرىٰ، ولعلَّ تلتها أُ 

 :ةخرىٰ المهمَّ لأُ ه ابَ ب المستضعفين للظهور، وإليك ثلاثة من الإشكالات والشُّ ترقُّ 
                                                        

 ).٩١ص ( )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٨٩  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 :الخطل في الفكرة ة يؤول إلىٰ ة المهدويَّ ة القضيَّ غيبيَّ : ولىٰ الشبهة الأُ 

 وكان مستوراً عنها، وينقسم إلىٰ  ما غاب عن الحواسِّ  الغيب هو كلُّ 

الخمس، ولا يفترق في عدم إدراكه  دركه الحواسُّ وهو ما لا تُ ) غيب مطلق(

ة، وصفاتها، والملائكة، والعوالم العلويَّ سة الناس أو الظروف، كالذات المقدَّ 

 .والروح

شخص  وهو ما يكون غيباً بالنسبة إلىٰ ) الغيب النسبي(ويقابل هذا القسم 

ة، أو ظرف دون ظرف، كأخبار الماضي ة دون حاسَّ دون شخص، أو حاسَّ 

 .ه غير منضبط ومتسامحوالمستقبل، والغيب عندنا معقلن لا أنَّ 

 ة؟ة غيبيَّ هل المهدويَّ 

، إذ )غيبي نسبي(ه ة أحد عناصر الغيب، ولكنَّ ة المهدويَّ أنَّ القضيَّ  لا شكَّ 

يظهر، وما هي  ىٰ م مكانه، ومتترتبط بإمام غائب لم يُشاهَد إلاَّ نادراً ولا يُعلَ 

إلخ، فبالتالي لا يصدق ... صاته، وما هي مشاريعه وتفاعلاته مع الأحداثمشخَّ 

 .ةا غيبيَّ ة غير أنهَّ ة المهدويَّ القضيَّ  علىٰ 

ولكن ينبغي التمييز بين الغيب المعقلن، الداخل ضمن منظومة الفكر 

كما كان (قة به يني الصحيح والمنضبط به من حيث تحديد جميع الأبعاد المتعلِّ الدِّ 

وبين الغيب غير العقلائي وغير المنضبط ) سةذلك في الغيب المطلق كالذات المقدَّ 

ولحاظنا (يني عند تعاملاتها معه للعقل الدِّ  والذي نجد إخفاق مدارس مختلفة

 ).الغيب المهدوي

 :الغيب، ومنها المدارس تختلف في نظرتها إلىٰ  وبداية فإنَّ 

ة وتغييب مدرسة التعطيل والتي تبرز بلسان ضرورة المواكبة العصريَّ  -  ١

تعامل مع ، بذريعة عدم مكنة الة بنحو خاصٍّ والمهدويَّ  ة بنحو عامٍّ ينيَّ المنظومة الدِّ 

 .ةالمدرسة الظاهريَّ  فكانت الأقرب إلىٰ  ،الديني النصِّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٩٠

مت القدرة علىٰ  -  ٢ الولوج في الموروث  مدرسة التعجيز التي حجَّ

ة فاعلة بذريعة وجعلها قضيَّ  ،منظومتها وإعلان العجز في الوقوف علىٰ  ،المهدوي

 .قصور العقل والفكر والعلم لإدراك ذلك

ة تي انطلقت في تعاملاتها مع المنظومة المهدويَّ المدرسة المنفلتة ال - ٣

ة بعقل باطني ة، فقرأت المهدويَّ ة حقيقيَّ بمنهج منفلت غير خاضع لضوابط دينيَّ 

وبذلك  ،)الفكر الباطني(أساس الكشف والشهود وهو منهج  يعتمد علىٰ 

 .والإفراط والتفريط في الفكر والسلوك ت هذه المدرسة بالغلوِّ يَ لِ ابتُ 

ا أنتج د المنهج في هذه المدارس بين الإفراط والتفريط ممَّ ظ تردُّ لاحَ ومن المُ 

يضيق المقام عن ذكرها، وانتخبنا  ىٰ خرتفسيراً خاطئاً للغيب، وهناك مدارس أُ 

ة الصحيحة في التعامل مع وهو توضيح ضرورة المنهجيَّ  ،ق الهدفقِّ منها ما يحُ 

 .ةنحوه وكما حدث للمدرسة الباطنيَّ  ةة والسلوكيَّ ب المشاكل المعرفيَّ الغيب وتجنُّ 

البحث  التركيز علىٰ  الفكر الشيعي الأصيل إلىٰ  ىٰ من هذا المنطلق سع

ب العقيدة عن السقوط في تفسير نِّ ه يجُ ، لأنَّ ¨ة الإمام المهدي الثبوتي في قضيَّ 

ة انيَّ ة ربَّ ة بنحو خاطئ، أو إخراجها عن كونها معادلة إلهيَّ طروحة المهدويَّ الأُ 

ة بثوب الإمامة، وعندئذٍ يعتصم الفكر المعرفي عن شِحَت للخلافة الإلهيَّ رُ 

صات تقديم ف تخرُّ رات العقل الباطني أو العقل الأشعري أو المعتزلي، فتتوقَّ تعثُّ 

ه بالإله أو شبَّ ل أو الغيب المنفلت ليُ ة بعنوان الغيب المعطَّ ة المهدويَّ الشخصيَّ 

حات إلخ من ترنُّ  ...دولَ ه سيُ كيك في وجوده وأنَّ الغيب العرفاني والخيالي أو التش

صي لترتسم ة بنحو تخصُّ الفكر الشيعي يبحث العقيدة المهدويَّ  العقيدة، ولذا فإنَّ 

 .ة بريشة السماء وليس بأصابع الأوهام والأهواءملامح المهدويَّ 

ة ة مهدويَّ م منظومة معرفيَّ التراث الشيعي هذا الجانب وقدَّ  ىٰ وقد أغن

 .ئ والمغلوط والموهومالغيب المتلكِّ  ىٰ فلا مجال لدعو ،كاملة



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٩١  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 :ةفي المهدويَّ  الغلوُّ : الشبهة الثانية

 :تحديد الشبهة -  ١

 لضرورة عدم خلوِّ  - خلفٌ  ¨يعتقد الشيعة أنَّ الإمام المهدي : قالوا

في وجوب طاعته واتِّباعه بنحو   وشأنه شأن النبيِّ  ،ةللنبوَّ  -عصر من هادي 

ع به من عصمة مطلقة وعلم غيب وولاية، فدمجت إمامته المطلق لما يتمتَّ التسليم 

، وليس اا وحاكماً سياسي� عد السياسي ليكون مرجعاً ديني� يني والبُ عد الدِّ بين البُ 

 .ةة النبوَّ ة وخاتميَّ لوهيَّ  مبالغة في تقديسه وقدراته وهو منازع لمقام الأُ ذلك إلاَّ 

الغائب ة والمهدي ة للإمامة الإلهيَّ قة والموضوعيَّ إنَّ المراجعة الدقي( لذا فـ

ا صنعها البشر ر وما يلحقها من صفات وإضافات المنتظَ و نتيجة ظروف تُبينِّ أنهَّ

 ىٰ يكون لها دليل شرعي أو فقهي واضح ومتواتر يَرق ة دون أنْ سياسية واجتماعيَّ 

مسلم أو فرقة   أيِّ ض تكفيره يُرفَ صول والعقائد، وعليه فإنَّ ليجعلها في خانة الأُ 

 .)١()لا تؤمن بها

 :ري للغلوِّ المبدأ التصوُّ  -  ٢

 .)٢()، يُقال ذلك إذا كان في السعر غلاءتجاوز الحدِّ : (في اللغة هو الغلوُّ 

كِتَ يَ : قال تعالىٰ : في القرآن الغلوُّ 
ْ
 ال

َ
ل

ْ
ه

َ
 ا أ

َ
 ابِ لا

َ
مْ وَلا

ُ
وا ِ� دِينِ�

ُ
ل
ْ
غ

َ
�  

 ٰ
َ َ

وا �
ُ
و�

ُ
ق
َ
�  

�
ٰ  االلهِ إلاِ

َ
مَسِيحُ عِ��

ْ
مَا ا�

�
قَ� إِ�

ْ
  ا�

ُ
مَِتهُ

َ
 االلهِ وَ�

ُ
 ا�نُْ َ�رْ�َمَ رسَُول

 ).١٧١: النساء(

 :ذَنْبَ ليِ  لاَ يهَْلِكُ فيَِّ اثِْناَنِ وَ «: قال أمير المؤمنين : في الرواية الغلوُّ 

بٌّ مُفْرِطٌ  طٌ  ،محُِ َّنْ يَغْلُو فِيناَ وَيَرْفَعُناَ  ارَكَ وَتَعَالىَٰ تَبَ  االلهَ وَأَنَا أبَْرَأُ إلىَِٰ  ،وَ مُبغِْضٌ مُفَرِّ ممِ
                                                        

في د الحيدري والعبارة ينقلها علىٰ لسان السيِّ ؛ )١٤و ١٣ص (مأزق الإمامة في الفكر الإسلامي  )١(

 ).الموقع الرسمي للحيدري/ ٤٣٥ص (ة الاستنباط الفقهي اتيح عمليَّ مف

ة غلا/ ٣٦٥و ٣٦٤ص (الراغب مفردات  )٢(  ).مادَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٩٢

اءَةِ عِيسَىٰ  نَا كَبرََ عَىٰ  ،...مِنَ اَلنَّصَارَىٰ  بْنِ مَرْيَمَ  فَوْقَ حَدِّ للأِْنَْبِياَءِ  فَمَنِ ادَِّ

ةِ  رُبُوبِيَّةً وَادَِّعَىٰ  ةً أَوْ لغَِيرِْ اَلأْئَِمَّ ةِ رُبُوبيَِّةً أَوْ نُبوَُّ نْياَ  للأِْئَِمَّ إِمَامَةً فَنحَْنُ مِنهُْ بُرَءَاءُ فيِ اَلدُّ

 .)١(»وَاَلآْخِرَةِ 

ا في ، أمَّ اغلو�  ىٰ شيء يُدع في أيِّ  تجاوز الحدِّ  ع من مجموع ذلك أنَّ زَ إذن يُنت

يني فالمقصود منه هو تجاوز حدود الحقيقة والمقام الفعلي الاصطلاح الدِّ 

أو  ،ةلوهيَّ مقام الأُ  الارتفاع بهم إلىٰ هو  في أهل البيت  للمخلوق، والغلوُّ 

 .ة مقاماً لهم، أو اعتبار النبوَّ تفويض أمر الخلق إليهم مستقلا� 

ة، المهدويَّ  والشبهة الواردة في حقِّ  المقصود من الغلوِّ  ىٰ وبعد قراءة المعن

ة، وكذلك نسبة لوهيَّ ا يستدعي الأُ ا تفترض التفويض الاستقلالي ممَّ م أنهَّ يُعلَ 

، وكلاهما نحو صارخ ¨ة إليه لما تستدعيه الوظائف الموكلة للإمام المهدي وَّ النب

للعقيدة  ثبوت الغلوِّ  ىٰ الفاسد، ولكن يجَدر الإثبات قبل دَعو من أنحاء الغلوِّ 

 .ةالمهدويَّ 

 :بطلان شبهة الغلوِّ 

 :من الوقوف عندهما بدَّ  ولبيان ذلك نستعرض أمرين لا

 :ةة للمهدويَّ المصادر المعرفيَّ : لاً أوَّ 

 وأنَّ  ،هناك حقيقة يمكن للعقل بلوغها أنَّ  من التأكيد علىٰ  بدَّ  لا بدايةً 

صيب تلك الحقيقة، والعقل قادر وهو ما يُ  ،)ةإذ لا نقبل بالنسبيَّ (الواقع واحد 

وهي (من الباطل، والصحيح من الخطأ، والصدق من الكذب  تمييز الحقِّ  علىٰ 

د بها الإنسان وِّ عد استعانة العقل بمصادر زُ ، وذلك ب)لوازم وصفات الواقع

العقل ، والحس والتجربة(من المحسوس وغيره، من قبيل  لكشف الخارج الأعمِّ 

ن العقل ، نعم إذا تمكَّ )- النقل -التاريخ والتراث ، و- العملي والنظري  -ذاته 
                                                        

 .)١ح / ٤٦باب / ٢١٧ص / ٢ج (عيون أخبار الرضا  )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٩٣  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

القطعي، تخالَف النقل مع العقل  ة ثمّ من تشخيص واقع ببراهينه وقياساته المنطقيَّ 

ن  ضرُِ لزم تأويل المنقول ليوافق المعقول، وإلاَّ  بَ به عرض الجدار، وإذا لم يتمكَّ

عدم فهم العقل لإنكار  للاستناد إلىٰ  ىٰ العقل من التشخيص وعجز عنه، فلا معن

: ث الشرعي بلسانهالنقل، وذلك لتحقيق العقل المسبق بعصمة الوحي والمتحدِّ 

 َهَوَ وَم
ْ
طِقُ عَنِ ا�

ْ
ن
َ
ٰ  � ىٰ ا �

َ
ٌ يوُ� ْ

 وَ�
�

وَ إِلا
ُ
 ه

ْ
 .)٤و ٣: النجم( � إنِ

ة منابع رصينة معتمدة لا يجوز التغافل عنها عند ينيَّ إذن للمعرفة الدِّ 

ة بمقاماتها إنتاجها حقائق وإقرارها بها، ومن تلك الحقائق المنظومة المهدويَّ 

ة التي فيَّ  الحديث عن مصادرها المعروخصائصها وصفاتها الفريدة، ويتعينَّ 

 .أنتجتها لينكشف براءتها من وصمة الغلوِّ 

 :ين لضيق المقاموسنكتفي بذكر مصدرين معرفيَّ 

 :الدليل العقلي: لالمصدر المعرفي الأوَّ 

ر والكشف، وفي قبال ات والتمييز والتذكُّ يَّ ة مدركة للكلّ  العقل قوَّ عتبرَ يُ 

سواء (المدرك القطعي  ق إدراك العقل هوذلك إدراك الجزئي والمحسوس، فمتعلِّ 

ي، ومساحة المعرفة ويخرج عنه المدرك الجزئي والظنِّ  ،)البديهي أو النظري

 :ةالعقليَّ 

الكمال والنقص أو  ىٰ الحسن والقبح بمعن) العقل النظري فيما يخصُّ (

 .متهة كوجوب شيء يستدعي وجوب مقدَّ والملازمات العقليَّ  .المصلحة والمفسدة

ة الحكم الشرعي أو ملاكات الأحكام لتوقيفيَّ  وليس للعقل معرفة نفس(

 ).ذلك

الحسن والقبح  ىٰ بمعن(ة التأديبات الصلاحيَّ ) العقل العملي وفيما يخصُّ (

 ويكون ذلك بعد الاعتماد علىٰ  ،)الفاعل المختار المدَح أو الذمّ  العقلي فيما يخصُّ 

ويمكن للعقل   لا الجزئي،تحسين أو تقبيح مسبق للعقل النظري للمدرَك الكليِّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٩٤

عة من ف عند فقدان الدليل بانتزاعها من قواعد مشرَّ العملي تحديد وظيفة المكلَّ 

س كقاعدة دفع الضرر المحتمل، وقاعدة وجوب شكر المنعم، الشارع المقدَّ 

 .إلخ ...وقاعدة اللطف

 مساحة إدراك العقل أضيق من مساحة الوحي الذي يمتدُّ  وبذلك يتَّضح أنَّ 

 .اضي والحال والمستقبل فيكون حكم قضائه نافذاً وله تمام القيمةإدراكه الم باع

علم الغيب، : ¨من إثبات المقامات للإمام المهدي (وفيما نحن فيه 

لا يلزم )  خلافة النبيِّ وواسطة الفيض، وة، الولاية التكوينيَّ والعصمة، و

ا منعها العقل لأنهَّ ة ولم يا مقامات أثبتها الوحي له بنصوصه القطعيَّ المغالاة لأنهَّ 

 التصديق بها بعدما أيقن إلاَّ  دٍّ فلم يكن من بُ  ،التناقض أو التضادِّ  ي إلىٰ ؤدِّ لا تُ 

 .ه بحكمة الصانع ولطفه وعصمة نبيِّ  -بالبرهان  - مسبقاً 

 :ة الشريفةنَّ القرآن الكريم والسُّ : المصدر المعرفي الثاني

  :)عزَّ من قائل(الذي قال فيه 
ْ َ
ا �

�
 إنِ

َ
ون

ُ
افِظ

َ
� ُ

َ
ا �

�
رَ وَ�نِ

ْ
ك

�
َا ا�

ْ
� ز�

َ
 �نُ ن

 ).٩: الحجر(

ت عن نيلها يد فإنَّ ما فيه من بيان معارف وأهداف وغايات عَجِزَ 

د بآياته المباركات والتسليم لما جاء فيها د التعبُّ ؤكِّ ولذلك يُ  ،التحريف والتغيير

 وَ  :ته، قال تعالىٰ نَّ وسُ   من خلال اتِّباع النبيِّ 
َ
 ه

�
ن

َ
 أ

َ
 ا ِ�َ ذ

ً
اِ� ُ�سْتقَِيما

 
َ

بِعُوهُ وَلا
�
ات

َ
 ف

َ
نْ سَِ�يلِهِ ذ

َ
مْ �

ُ
 بِ�

َ
ق ر�

َ
تفَ

َ
� 

َ
بلُ بِعُوا ا�س�

�
�
َ
مْ بهِِ  ت

ُ
ا� مْ وصَ�

ُ
لِ�

 
َ
ون

ُ
ق
�
ت
َ
مْ �

ُ
�

�
عَل

َ
) بنحو مباشر أو غير مباشر(، وقد جاء فيه )١٥٣: الأنعام( �ل

 :، منهاة ثبت به المقامات للأئمَّ ما يُ 

ت أا أ  :  

ٰ : العصمة -  ١
َ

لمَِ  إبِرَْ وَ�ذِِ ا�تَْ�
َ
 بِ�

ُ
 اهِيمَ رَ��ه

َ
هُن� ق م�

َ
�
َ
أ
َ
 جَ اتٍ ف

�
 إِ�

َ
 ال

َ
ك

ُ
اعِل

اسِ إمَِ 
�
 �لِن

َ
 ق

ً
 اما

َ
ر���ِ� ق

ُ
 وَمِنْ ذ

َ
 ال

َ
 لا

َ
 ال

َ
ن
َ
ا�مَِِ�  �

�
دِي الظ

ْ
ه

َ
� 

ُ
، )١٢٤: البقرة( �ال



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٩٥  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

من آنات حياته،  اً لكان ظالماً لغيره أو لنفسه ولو في آنٍ فلو لم يكن الإمام معصوم

 .وإذا كان كذلك صار ظالماً، وبهذا تبطل إمامته التي هي عهد إليه من االله تعالىٰ 

 مَ  :علم الغيب -  ٢
َ
ٰ ا �

َ َ
مِنَِ� �

ْ
مُؤ

ْ
رَ ا�

َ
 االلهُ ِ�َذ

َ
ٰ مَ  ن يهِْ حَ��

َ
تُمْ عَل

ْ
�
َ
 ا أ

ي�   مِنَ الط�
َ

بَِيث
ْ
 بِ وَمَ يمََِ� ا�

َ
ٰ ا �

َ َ
مْ �

ُ
 االلهُ ِ�ُطْلِعَ�

َ
  ن

َ
يبِْ وَل

َ
غ
ْ
ِ�ن� االلهَ ال

 
َ
تَِ� مِنْ رسُُلِهِ مَنْ �شَ

ْ َ
 َ�  :، وقال تعالىٰ )١٧٩: آل عمران( اءُ �

َ
لا

َ
يبِْ ف

َ
غ
ْ
 �مُِ ال

 ٰ
َ َ

هِرُ �
ْ
ظ

ُ
�  

ً
حَدا

َ
يبِْهِ أ

َ
��  

�
ٰ إلاِ

َ
�

َ
لآية ، وا)٢٧و ٢٦: الجنُّ ( مِنْ رسَُولٍ  مَنِ ارْت

وذلك حاصل  ،ت علم الغيب لغيره سبحانه باجتبائه وارتضائهثبِ المباركة تُ 

مجُدِْبَةٍ  لاَ مَا مِنْ أَرْضٍ مخُصِْبةٍَ وَ «: ة، وقد ورد عنه بحكم الأفضليَّ   لنبيِّه

 .)١(»لَ بَيْتيِأَنَا أَعْلَمُهَا وَقَدْ عَلَّمْتهَُا أهَْ  تهَْدِي مِائَةً إلاَِّ فِئةٍَ تُضِلُّ مِائَةً وَ  لاَ وَ 

عن  ىٰ اب، حينما نففي جواب عمرو بن هذَّ  وعن الإمام الرضا 

: ، قال  االله تعالىٰ الغيب لا يعلمه إلاَّ  عاً بأنَّ علم الغيب متذرِّ  ة الأئمَّ 

 َ� : يَقُولُ  لَيسَْ االلهَُ أَوَ «
َ

لا
َ
يبِْ ف

َ
غ
ْ
ٰ �مُِ ال

َ َ
هِرُ �

ْ
ظ

ُ
�   

ً
حَدا

َ
يبِْهِ أ

َ
��  

�
 إِلا

َ
ٰ مَنِ ارْت

َ
� 

سُ  ،مُرْتَضىَٰ  عِندَْ اَالله فَرَسُولُ اَالله؟ مِنْ رسَُولٍ  ولِ اَلَّذِي وَنَحْنُ وَرَثَةُ ذَلكَِ الَرَّ

 .)٢(»يَوْمِ اَلْقِيَامَةِ  فَعَلِمْناَ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ إلىَِٰ  ،مَا شَاءَ مِنْ غَيْبِهِ  عَلىَٰ  أَطْلَعَهُ اَاللهُ

ح بثبوتها القرآن الكريم لبعض أنبيائه وقد : ةالولاية التكوينيَّ  -  ٣ صرَّ

وإبراء الأكمه والأبرص، وكما في  ىٰ وإحياء الموت  ىٰ وأصفيائه، كما في عيس

  :حيث قالت الآية المباركة سليمان  آصف بن برخيا وصيِّ 
َ
هُ ق

َ
د

ْ
ي عِن ِ

�
 ا�

َ
ال

كِتَ 
ْ
مٌ مِنَ ال

ْ
ْ عِل

َ
 إِ�

�
د

َ
 يرَْت

ْ
ن

َ
 أ

َ
بلْ

َ
 بهِِ �

َ
ا آ�يِك

َ
ن
َ
 ابِ أ

َ
ك

ُ
 طَرْف

َ
 .)٤٠: النمل( ك

ٌ أَبُو بَصِيرٍ وَ دَخَلْتُ أَنَا وَ ...  :قَالَ  ،عَنْ سَدِيرٍ وقد ورد في الرواية  مُيسرَِّ

عِلْمِ  لاَ نَنسُْبكَُ إِلىَٰ نَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّكَ تَعْلَمُ عِلْماً كَثيرِاً وَ  ...جُعِلْناَ فدَِاكَ  :قُلْناَ لَهُ وَ 
                                                        

 ).٣ح / ١٣باب / ٦ج / ٣١٧ص (بصائر الدرجات  )١(

 ).٦ح / ٣٤٣ص / ١ج (الخرائج والجرائح  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٩٦

فَهَلْ وَجَدْتَ فيِماَ «: قَالَ  ،بَلىَٰ  :قُلْتُ  ،»؟لْقُرْآنَ لمَْ تَقْرَأِ اَ أَ  ،يَا سَدِيرُ «: الَ فَقَ  :قَالَ  ،لْغَيبِْ اَ 

 :  اللهقَرَأتَْ مِنْ كِتاَبِ اَ 
َ
كِتَ ق

ْ
مٌ مِنَ ال

ْ
هُ عِل

َ
د

ْ
ِي عِن

�
 ا�

َ
 ال

ْ
ن

َ
 أ

َ
بلْ

َ
 بهِِ �

َ
ا آ�يِك

َ
ن
َ
ابِ أ

 
َ

ك
ُ
 طَرْف

َ
كْ

َ
 إِ�

�
د

َ
فَهَلْ عَرَفْتَ «: قَالَ  ،قَدْ قَرَأتُْهُ  ،لْتُ فدَِاكَ جُعِ  :قُلْتُ  :قَالَ ، »؟يرَْت

جُلَ اَ  نيِ بهِِ  :قُلْتُ  :قَالَ  ،»؟لْكِتاَبِ مِنْ عِلْمِ اَ  هَلْ عَلِمْتَ مَا كَانَ عِندَْهُ وَ  ؟لرَّ : قَالَ  ،أَخْبرِْ

: فَقَالَ  ،»...لْكِتاَبِ لْمِ اَ فَماَ يَكُونُ ذَلكَِ مِنْ عِ  ،خْضرَِ لأَْ لْبحَْرِ اَ لماَءِ فيِ اَ قَدْرُ قَطْرَةٍ مِنَ اَ «

ٰ : أَيْضاً   اللهفَهَلْ وَجَدْتَ فيِماَ قَرَأتَْ مِنْ كِتاَبِ اَ  ،يَا سَدِيرُ  ...«
َ

�
َ
 ك

ْ
ل

ُ
 باِاللهِ ق

كِتَ 
ْ
مُ ال

ْ
هُ عِل

َ
د

ْ
مْ وَمَنْ عِن

ُ
�

َ
ن
ْ
ِ� وَ�َ�

ْ
 بَ�

ً
هِيدا

َ
 :قُلْتُ  :قَالَ ، »؟]٤٣: الرعد[ � ابِ ش

أفَْهَمُ أمَْ مَنْ عِندَْه عِلْمُ  لْكِتاَبِ كُلُّهُ عِلْمُ اَ  فَمَنْ عِندَْهُ أَ «: قَالَ  ،فدَِاكَ  جُعِلْتُ  ،قَدْ قَرَأتُْهُ 

فَأَوْمَأَ بيِدَِه إلىَِٰ  :قَالَ  ،لْكِتاَبِ كُلُّهُ عِلْمُ اَ  بَلْ مَنْ عِندَْهُ  ،لاَ  :قُلْتُ  ،»؟لْكِتاَبِ بَعْضُهُ اَ 

 .)١(»عِندَْنَا كُلُّهُ  هللاَ لْكِتاَبِ وَ عِلْمُ اَ  ،عِندَْنَا كُلُّهُ  هللاَ عِلْمُ الْكِتاَبِ وَ «: قَالَ صَدْرِه وَ 

 .)٢(واسطة الفيض -  ٤

ة استمرار الخلافة الإلهيَّ  الحاجة إلىٰ  ىٰ لا تخف: د محمّ  خلافة النبيِّ  -  ٥

 يَ  :عباده لصلاح أمرهم في بقاء دينه، ولذلك في قوله تعالىٰ  علىٰ 
�
�
َ
 ا �

ُ
هَا ا�ر�سُول

 
ْ
غ

�
مَ مَ  بلَ

َ
� 

ْ
عَل

ْ
ف
َ
مْ �

َ
� 

ْ
 وَ�نِ

َ
 مِنْ رَ��ك

َ
كْ

َ
 إِ�

َ
زِل

ْ
ن
ُ
تَ رسَِ ا أ

ْ
غ
�
 ا بلَ

ُ
َه ) ٦٧: المائدة( ...ا�َ

مَ  ة وإلاَّ ثمرة النبوَّ  ة لتستمرَّ تتمَّ  حاجة الرسالة إلىٰ  إشارة واضحة إلىٰ 
َ
تَ �

ْ
غ
�
ا بلَ

 رسَِ 
ُ
هَ

َ
 .انعدمت قيمة التبليغ وآثاره ا�

: جاء قوله تعالىٰ   ب الإلهي لخليفة النبيِّ التنصي ولذلك عندما تمَّ 

 ُم
ُ
�

َ
مَِ� وَرضَِيتُ ل

ْ
مْ نعِ

ُ
يْ�

َ
مَمْتُ عَل

ْ
�
َ
مْ وَأ

ُ
�

َ
مْ دِين

ُ
�

َ
تُ ل

ْ
مَل

ْ
�

َ
وَْمَ أ

ْ
ا�

 ِ
ْ

 الإ
َ

 سْلا
ً
ين إذ فيها كمال الدِّ  ،اً عن قيمة تلك الخلافةمعبرِّ ) ٣: المائدة( مَ دِينا

 .هوبلوغ الإسلام رضا الإله في تمثيل إرادت
                                                        

 ).٣ح / باب نار فيه ذكر الغيب/ ٢٥٧ص  /١ج ( الكافي )١(

 .واسطة في الفيض كونهم : تحت عنوان) ٦٠ص (راجع  )٢(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٩٧  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

، ¨ر هي عين خلافة الإمام المنتظَ  خلافة أمير المؤمنين  أنَّ  ولا شكَّ 

دُ «: في حديث المعراج  فجميعهم حقيقة واحدة، وعن النبيِّ  إنيِِّ  ،يَا محُمََّ

ةَ مِنْ نُورٍ وَاحِدٍ  اخَلَقْتُ عَلِي�  مَّ
 .)١(»...وَفَاطمَِةَ وَاَلحْسََنَ وَاَلحْسَُينَْ وَاَلأْئَِ

هْرَاءُ  :قُلْتُ لَهُ : قَالَ ،  عَنْ أبيَِ عَبدِْ اَالله ،ابِرٍ عَنْ جَ وَ  يتَْ فَاطمَِةُ اَلزَّ لمَِ سُمِّ

قَتْ أَضَاءَتِ  ،خَلَقَهَا مِنْ نُورِ عَظَمَتِهِ   لأِنََّ اَاللهَ«: فَقَالَ  ؟زَهْرَاءَ  فَلَماَّ أَشرَْ

ماَوَاتُ وَاَلأْرَْضُ بِنوُرِهَا تِ اَلملاََ وَ  ،ئكَِةِ لملاََ غَشِيتَْ أَبْصَارُ اَ وَ  ،اَلسَّ ئِكَةُ خَرَّ

هَذَا نُورٌ مِنْ  :إلَِيهِْمْ  االلهَُ فَأَوْحَىٰ  ؟إِلهَنَاَ وَسَيِّدَنَا مَا لهِذََا اَلنُّورِ  :وَقَالُوا ،سَاجِدِينَ 

 ،نْبِياَئِيأُخْرِجُهُ مِنْ صُلْبِ نَبيٍِّ مِنْ أَ  ،خَلَقْتهُُ مِنْ عَظَمَتيِ ،أَسْكَنتْهُُ فيِ سَماَئِي ،نُورِي

لُهُ عَلىَٰ  ةً يَقُومُونَ بأَِمْرِي ،جمَيِعِ اَلأْنَْبيَِاءِ  أُفَضِّ  يهَْدُونَ إلىَِٰ  ،وَأُخْرِجُ مِنْ ذَلكَِ اَلنُّورِ أَئِمَّ

ي  .)٢(»وَأَجْعَلُهُمْ خُلَفَائيِ فيِ أَرْضيِ بَعْدَ انِْقِضَاءِ وَحْيِي ،حَقِّ

 ،وَفَضْلُناَ وَاحِدٌ  ،وَعِلْمُناَ وَاحِدٌ  ،خَلْقُناَ وَاحِدٌ «: وعن الإمام الصادق 

ناَ وَاحِدٌ عِندَْ اَاللهوَ   .)٣(» كُلُّ

ذته الشيعة في تفسير القرآن يختلف  وينبغي الإشارة إلىٰ  أنَّ المنهج الذي اتخَّ

ذه أبناء العامَّ   ىٰ ا أوجب اختلافاً في النتائج، فالشيعة ترة ممَّ عن المنهج الذي اتخَّ

 وذلك بمقتضىٰ  ،في تفسير القرآن ة وأقوال الأئمَّ   نبيِّ ة أقوال اليَّ حجّ 

 .حديث الثقلين الثابت بالتواتر

م نستشفُّ  وما  ¨ما أثبتته الشيعة للإمام المهدي  أنَّ  وبعد البيان المتقدِّ

سته من منظومة فكريَّ  ة لم يكن نتاج وهمها وشهواتها، بل هو فرض ألزمتهم أسَّ

 .به السماء
                                                        

 ).٢٤ح / ٤باب / ٩٥ص ( الغيبة للنعماني )١(

 ).١ح / ١٤٣باب / ١٨٠و ١٧٩ص / ١ج (ل الشرائع لَ عِ ) ٢(

 ).١٦ح / ٤باب / ٨٨ص (الغيبة للنعماني  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    ...............................................  ٩٨

 :الموضوعي للغوِّ  المقياس: ثانياً 

د موصوفه، فما هو ذلك  ليُ مقياس معينَّ  علىٰ  يعتمد وصف الغلوِّ  حدِّ

س للفكرة المهدويَّ   ة؟المقياس الذي أسُِّ

 :رة فيه أربعة فقطإنَّ الاحتمالات المتصوَّ 

ق تلك المقامات فهل العرف مانع من تحقُّ : العرف وطبيعة الأشياء - أ 

 ؟¨للإمام المهدي 

ق فهل ما عليه الصحابة من المنزلة مانع من تحقُّ : صحابةمنزلة ال - ب 

 ؟¨منزلة أكبر للإمام 

 ؟¨ة منع تلك المقامات للإمام نَّ فهل الكتاب والسُّ : ةنَّ الكتاب والسُّ  - ج 

إذن هل هذه الموارد الثلاثة منعت من تلك المقامات والخصائص ليكون 

 ؟عنه اا منهي� يمان بها مغالاةً وفساداً عقدي� الإ

ق تلك المقامات للإمام العرف لا يمنع من تحقُّ  ل فإنَّ ا الأوَّ أمَّ  :وجوابه

ين ديني يستبعد هذه الخصائص التي يمنحها الدِّ ، نعم العرف اللاَّ ¨المهدي 

 .ةلقسطورة والمبالغة غير المتعويعتبرها نحواً من الأُ 

ين، إذن الدِّ ما يأتي به  ديني لا يقبل كلَّ العرف اللاَّ  وكما هو واضح فإنَّ 

 .هكذا عرف لا يصلح للمقايسة والاعتماد عليه

للصحابة لا  منزلة) نَّتيقرآني أو سُ (إثبات  فيما لو تمَّ  ا الثاني فيصحُّ وأمَّ 

ذلك الغير، وهذا ما ليس موجوداً، لا في  هو نسبتها إلىٰ  تكون لغيرهم، وأنَّ الغلوَّ 

بعض الصحابة فيهم  ر من ذلك فإنَّ نَّة، بل أكثالواقع ولا في القرآن ولا في السُّ 

ة نَّ ث عنها القرآن الكريم ونطقت بها السُّ ة التي تحدَّ مور السلبيَّ الكثير من الأُ 

 .الشريفة

نَّة ميَّزا عصر الصحابة وبيَّنا منزلتهم من القرآن والسُّ  وما يقال من أنَّ 



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ٩٩  ......................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

  :خلال قوله تعالىٰ 
َ
ون

ُ
ابقِ  ا�س�

َ
ون

ُ
ابقِ ِ  �وَا�س�

َ
و�

ُ
 اأ

َ
 ك

َ
�وُن ر�

َ
مُق

ْ
�� 

 يرُْ خَ «: قوله والحديث الوارد عن لسان رسول االله  ،)١١و ١٠ :الواقعة(

إنَّ الآية الكريمة تفيد عكس ما فهمه هذا القائل، فهي : ، قلنا)١(»نيِ رْ قَ  ونِ رُ قُ لْ اَ 

 سبق إلىٰ  نْ الصحابة يتمايزون في الفضيلة، فمَ  أنَّ  بصريح العبارة علىٰ  تنصُّ 

  :ن لم يسبقه، قال تعالىٰ ممَّ  ىٰ وأرق ىٰ يزة أسمالإسلام له م
َ

مْ مَنْ لا
ُ
�

ْ
 �سَْتوَِي مِن

 
َ
حِ وَق

ْ
ت
َ
ف
ْ
بلِْ ال

َ
قَ مِنْ �

َ
ف
ْ
�
َ
ِ أ

َ
و�

ُ
 أ

َ
ل

َ
 ات

ُ
د

ْ
وا مِنْ َ�ع

ُ
ق

َ
ف
ْ
�
َ
ينَ أ ِ

�
 مِنَ ا�

ً
رجََة

َ
مُ د

َ
ظ

ْ
�

َ
 أ

َ
ك

 
َ
واوَق

ُ
ل
َ
ولو  ،سنداً  فهو ضعيف» نيِ رْ قَ  ونِ رُ قُ لْ اَ  يرُْ خَ «ا حديث أمَّ  .)١٠: الحديد( ات

أهل  أنَّ  مضافاً إلىٰ  . وليس فرداً فرداً سُلِّم به فالمقصود هو الجمع الكليِّ 

م أو تأخَّ لا يقاس بهم أحد ممَّ   البيت يُقَاسُ بِناَ  نَحْنُ أهَْلُ اَلْبَيتِْ لاَ « ،رن تقدَّ

 .)٢(»أَحَدٌ 

قد فهو الأساس الصحيح في المقياس، و) ةنَّ الكتاب والسُّ (ا الثالث وأمَّ 

ما يدعمان الفكرة ، بل إنهَّ د الإمامي للغلوِّ مفارقة المعتقَ  أثبتنا فيما سبق دلالتهما علىٰ 

حة منهماة وأنهَّ المهدويَّ   .ا مترشِّ

 :ين، فلا مغالاةة أصل للدِّ الإمامة المهدويَّ : ثالثاً 

فها الشيعة ة لشخص من الأشخاص خلافة عن ة إلهيَّ رئاسة عامَّ : (وقد عرَّ

 .)٣()ةجميع الأمَُّ  ين والدنيا، ويجب اتِّباعه علىٰ مور الدِّ في أُ  رسول االله 

 :منها ،ة كثيرةوا عليها بأدلَّ واستدلُّ 

مَ : قوله تعالىٰ  -  ١
�
واإِ�

ُ
ينَ آمَن ِ

�
ُ وَا� مُ االلهُ وَرسَُو�ُ

ُ
 ...ا وَِ���

 ).٥٥  :المائدة(
                                                        

 ).٤٧٤ص / ٤ج (تفسير الأوراسي  )١(

 ).٢ح / ١٤١باب / ١٧٧ص / ١ج (عِلَل الشرائع  )٢(

نَّة والعقل  هدىٰ  علىٰ  اتالإلهيَّ : راجع )٣(  ).٨ص / ٤ج (الكتاب والسُّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٠٠

 يَ : قوله تعالىٰ  -  ٢
�
�
َ
طِيعُوا �

َ
وا أ

ُ
ينَ آمَن ِ

�
وِ� هَا ا�

ُ
 وَأ

َ
طِيعُوا ا�ر�سُول

َ
ا االلهَ وَأ

مْ 
ُ
�

ْ
رِ مِن

ْ
�

َ ْ
 ).٥٩: النساء( ...الأ

 يَ : قوله تعالىٰ  - ٣
�
�
َ
 مَ ا �

ْ
غ

�
 بلَ

ُ
مْ هَا ا�ر�سُول

َ
� 

ْ
 وَ�نِ

َ
 مِنْ رَ��ك

َ
كْ

َ
 إِ�

َ
زِل

ْ
ن
ُ
ا أ

مَ 
َ
� 

ْ
عَل

ْ
ف
َ
تَ رسَِ �

ْ
غ
�
 ا بلَ

ُ
َه  ).٦٧: المائدة( ...ا�َ

ْ وَ  اتَ مَ  نْ مَ «:  قول النبيِّ  -  ٤  ةً يتَ مِ  اتَ مَ  هِ انِ مَ زَ  امَ مَ إِ  فْ رِ عْ يَ  لمَ

 .)١(»ةً يَّ لِ اهِ جَ 

لاَةِ اَ  عَلىَٰ  :خمَْسٍ  سْلاَمُ عَلىَٰ لإِْ بُنيَِ اَ «: قول الباقر  - ٥ كَاةِ اَ وَ  ،لصَّ  ،لزَّ

وْمِ اَ وَ  ءٍ كَماَ نُودِيَ باِلْوَلاَيَةِ وَ  ،لْوَلاَيَةِ اَ وَ  ،لحْجَِّ اَ وَ  ،لصَّ  .)٢(»لمَْ يُناَدَ بشيَِْ

ة نَّ الإمامة عند السُّ  كان منحصراً بتعريف الشيعة إلاَّ أنَّ  وإنْ  ىٰ وهذا المعن

ين، ولم يشترطوا فيها صول الدِّ ا من أُ لم تتَّصف بأنهَّ  وإنْ  ىٰ ة قصويَّ ذات أهمّ 

 .العصمة والعلم

 :ة نجدها واضحة في كلمات القوميَّ وهذه الأهمّ 

الإمامة موضوعة لخلافة ): (ةيَّ الأحكام السلطان(في الماوردي قال  - ١

ة واجب ين وسياسة الدنيا، وعقدها لمن يقوم بها في الأمَُّ ة في حراسة الدِّ النبوَّ 

 .)٣()بالإجماع

ب يُنصَ  يجب أنْ ): (ملَ م في التياث الظُّ غياث الأمَُ (في الجويني وقال  -  ٢

وإهمالاً عطيلاً للأحكام ت ىفي تركهم سدً  ة إمام يقوم بأمرهم، فإنَّ للأُمَّ 

وجود الإمام أصل في الفقه السياسي الإسلامي، لكن  إنَّ : (ويقول، )للحقوق

 ).صول الإيمانوجوبه عقلي وشرعي وليس من أُ 

                                                        

 ).٩ح / ٣٨باب / ٤٠٩ص (ين كمال الدِّ  )١(

 ).١ح / باب دعائم الإسلام/ ١٨ص / ٢ج ( الكافي )٢(

 ).٥ص (الأحكام السلطانيَّة  )٣(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١٠١ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

ق الإسلام، رَ فاق فِ في الإسلام باتِّ  الإمامة أصل مهمٌّ  م أنَّ ومن هنا يُعلَ 

، العدلين وهو إقامة وذلك من حيث كونها قيادة للمسلمين لتحقيق مقاصد الدِّ 

 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
 ل

َ
ن
َ
 ا رسُُل

َ
ن
�
�َ َ ا باِ�ْ

ْ
زَ�

ْ
ن
َ
كِتَ اتِ وَأ

ْ
مِ�َ ا مَعَهُمُ ال

ْ
ومَ ا��اسُ ابَ وَا�

ُ
 ِ�قَ

َ
ان

قِسْطِ 
ْ
 ).٢٥: الحديد( باِل

وهو ما (هدف البعثة فكذلك في هدف الإمامة  ولم يختلف المسلمون علىٰ 

ة صفاته، وذلك مام وخصوصيَّ ما الخلاف في مصداق الإ، نعم إنَّ )يرادف الخلافة

 .المشار إليه ىٰ غير الإمامة بالمعن

 :ةخرافة المهدويَّ : الشبهة الثالثة

 :تقرير الشبهة

الكثير من  ة، وعلىٰ العقيدة المهدويَّ  ة علىٰ تحامَل لسان شبهة الخرافة بشدَّ ي

 :ة، وبالبيان التاليطروحتها بنحو الوحدة الموضوعيَّ ة لأُ مفاصلها التأسيسيَّ 

غ سوِّ إذ كيف يُ ! رالتصوُّ  ة لا يبلغ حدَّ إنَّ ما ذهبت إليه الفكرة المهدويَّ 

يظهر قوي الجسم والبأس؟ شكيلاً  العلم للإنسان بلوغ هذا العمر الطويل ثمّ 

! لينطلق في إصلاح المجتمع البشري، قائماً بالقسط! يبدو عليه ذو الأربعين عاماً 

 بجهود مضنية وبعد سنوات طوال إلاَّ  ة لا يكونوالمفروض أنَّ إصلاح الأمَُّ 

 !وليس بين يوم وليلة

المصلح  ا صناعة الوهم والخرافة لضغط الأماني والحاجة إلىٰ أنهَّ  لا شكَّ 

 !والمنقذ

 !تلك النتائج ولذلك لم تسعف مداليل الروايات المستعان بها علىٰ 

إذ لا يمكن للفقيه فرض ! وأيضاً قد تكون حاجة في نفس يعقوب

ٰ ،  بعد إثبات إمامٍ بهذه المواصفاتة إلاَّ الولايتيَّ  سيطرته
َ

وْ�
َ
مِنَِ�  ا��ِ�� أ

ْ
مُؤ

ْ
باِ�

سِهِمْ 
ُ
ف
ْ
�
َ
هُ مَنْ كُنتُْ مَوْلاَ «: مٍّ يوم غدير خُ   وعن النبيِّ  ،)٦: الأحزاب( مِنْ أ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٠٢

 ابة ليكون ولي� ة والغياختلاق فكرة المهدويَّ  الفقيه إلىٰ  ا اضطرَّ ممَّ  ،)١(»...هُ فَعَليٌِّ مَوْلاَ 

 .نفوس وأموال المؤمنين علىٰ 

أكثر من جانب، وإليك تفصيل ممنهج في  ه الشبهة إلىٰ ومن الواضح توجُّ 

 :دفعها

 :الخرافة ىٰ معن

 .الحديث المستملح المكذوب: لغةً 

ة، التسامح والوهم وتفتقد المعايير العلميَّ  عقيدة تنشأ علىٰ  كلُّ : اصطلاحاً 

 .ا، وبالتالي لا تُطابق الواقعفيمتنع العقل عن تصديقه

ل إنَّ الاعتقاد بالأشياء التي لم يتوصَّ : (فيها مة الطباطبائي ويقول العلاَّ 

، ف أخيرٌ هي أم شرٌّ تها، ولم يُعرَ تها، ولم يثبت صحَّ حقيقتها وماهيَّ  العلم إلىٰ 

 ).خرافة محضة

 :مناشئ التأسيس للخرافة

ة والساذجة وعدم اتِّباع لسطحيَّ بالرؤية ا: (المنهج المعرفي الخاطئ -  ١

 ).المنهج العلمي البرهاني

ل العلمي للأشياء والرغبة في اختلال التوازن النفسي بين قدرة التعقُّ  -  ٢

ين لسهولة ا يفسح الاستسلام للوهم والخرافة المعنون بالدِّ ن المرُيح ممَّ التديُّ 

اختلال  هاني للصعوبة، أو أنَّ يني العلمي والبرل الدِّ التعقُّ  الانتماء وتفضيلهما علىٰ 

الواقع  إلىٰ  مور لا تمتُّ ق بأُ يني من خلال التعلُّ د الدِّ التشدُّ  التوازن يفضي إلىٰ 

 .بصلة

قة بها تساهم في الاعتياد ة للمجتمع واللوازم المتعلِّ طبيعة البيئة البدائيَّ  - ٣

 .تعطيل التفكير والتحليل العلمي والعقلي علىٰ 
                                                        

 ).٣٦٢ص (كتاب سُلَيم  )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١٠٣ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

ة قد تستدعي نشر الخرافة والخيالات والسيطرة النفعيَّ السلطة  بُّ حُ  -  ٤

 .رات الناسم بمقدَّ لبسط سلطان التحكُّ 

 ،ةمراحل تأسيس المنظومة المهدويَّ  جهة علىٰ  وما ذكرناه لا يصدق من أيِّ 

ة ووعتها ا نشأت في أحضان الوحي الإلهي، وتناولتها فطاحل العقول النيرِّ إذ إنهَّ 

م المذهب لتتدارسها أروقة أهل المعرفة، بعيداً عن القلوب الطاهرة من أعلا

 .سلطان النفوذ والمال

 :تحديد منافذ الشبهة

وواقعها ) التكويني والاعتباري القانوني(ة بواقعها الثبوتي تتميَّز المهدويَّ 

من توضيح ذلك مقابل التشكيك  بدَّ  ، ولا)ة والكشف المفهوميالحاكويَّ (الإثباتي 

 :ة لمقولة الشبهة، بالنحو التاليمن خلال المفاهيم التجزيئيَّ في الواقعين معاً، 

 .ةالعلم يرفض المهدويَّ  -  ١

اخترعها الفقهاء لشرعنة ) ةطروحة الإماميَّ بالأُ ( فكرة الإمام الحيِّ  -  ٢

 .ةفاتهم الولايتيَّ تصرُّ 

 .ةة المهدويَّ واقعيَّ  يني في دلالته علىٰ الدِّ  ضعف النصِّ  -  ٣

 :وإليك تصنيف ذلك

كونها  -  ىٰ دعو -ة المهدي في القرآن الكريم رغم عدم ذكر شخصيَّ  - أ 

 .ىٰ ة رفيعة المستوشخصيَّ 

ة ما ذكرها الإماميَّ إنَّ  ¨نَّ ما ورد من أحاديث عن الإمام المهدي أ - ب 

 :ة وراءها، وتوضيح ذلكبنحو المكاثرة، ولا كثرة حقيقيَّ 

 .ة غير مسلَّم فيهاا قضيَّ أنهَّ  ا يدلُّ ممَّ  ،طائفة من العلماء أنكروها إنَّ 

وذلك لعدم  ،بيهماالاها في كتدخِ ولم يُ  ،لم يأخذها مسلم والبخاري :ومنها

 .ثبوتها عندهما



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٠٤

 يه باسم الرسولسمِّ عبارة عن أحاديث متناقضة، فقسم منها يُ  :ومنها

حه االله في ليلة، وآخر صلِ ه رجل يُ إنَّ  :يه باسم عبد االله، وقسم يقولسمِّ وآخر يُ 

 وهو دليل علىٰ  ،وغير ذلك من المتناقضات ،ةمكَّ  يخرج هارباً من المدينة إلىٰ  :وليق

 .الوضع

مين، أنَّ بعضهم ينقل عن ثين والفقهاء المتقدِّ إنَّ عادة العلماء المحدِّ  ثمّ 

إذا ثبت ( :بعض الحديث تقليداً للسابق عنه، وكان الشافعي يقول للإمام أحمد

عصر،  ، وكذلك سائر علماء كلِّ )ثبته في كتابيأُ  ىٰ الحديث عندك فارفعه إليَّ حتَّ 

ب المعاصرين تُ فإذا كان الأمر كذلك فلا عجب من انتشار أحاديث المهدي في كُ 

 .ئة عالمام ئة كتاب، وانتقال الخطأ من عالم إلىٰ ام لخروج الحديث من كتاب إلىٰ 

لمتني، ة ضعفها السندي ووضعها اوقد أثبت بعض العلماء من أبناء العامَّ 

 :وخرج بالنتيجة التالية

لم تبلغ درجة ) أحاديث ١٠(فيها المهدي  رَ كِ الأحاديث التي ذُ  - 

 .الاحتجاج

 .المهدي حملها علىٰ  حة بالمهدي لا يصحُّ الأحاديث المرفوعة غير المصرِّ  - 

 .منها شيء حة بالمهدي لم يصحّ الصحابة المصرِّ  الآثار الموقوفة علىٰ  - 

ة، ولكن الواقع فيه خلط، إذ مهدويَّ ) رواية ٥٣٠٣( واحتجَّ الشيعة بـ

، وهذه الكثرة في اق كثيرة جد� رُ تكون الرواية في كثير من الأحيان واحدة ولها طُ 

الطبقات العليا مصدرها واحد أو اثنين فتعود في نهاية الأمر رواية واحدة، 

ع  .هاتواتر ىٰ ويُدَّ

 :عاتها، فنقولصيلها وتفرُّ ما جاء في الشبهة بجميع تفا ا الجواب علىٰ أمَّ 

، الإعجاز، وةالقدرة الإلهيَّ  :هو ¨طول عمر الإمام  نَّ البرهان علىٰ أ - ١

   ، بالأنبياء التأسيِّ و
َ

وْ لا
َ
ل
َ
 ف

َ
� 

ُ
ه
�
ن
َ
مُسَب�حَِ�  �

ْ
 مِنَ ا�

َ
ٰ  �ن

َ
 ِ� َ�طْنِهِ إِ�

َ
بِث

َ
ل
َ
� 



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١٠٥ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 
َ
ون

ُ
بعَْث

ُ
ديث حيث كانت العلم الح، و)١٤٤و ١٤٣: الصافات( �يوَْمِ �

علمي ة كالموبايل والحاسوب وإلخ من المحالات والخيال الالمعهودات التكنلوجيَّ 

عِ  م كشفوا المجهولات أحد من علماء الطبيعة أنهَّ  قبل مئات السنين، فلم يدَّ

ة إنَّ الجيل الجديد كما آمن بالرحلات الفضائيَّ (): أتينقر(ة، يقول البرفسور الكونيَّ 

 .)ة ليس ببعيدنَّ خلود الإنسان في الحياة الدنيويَّ فإنَّه سيؤمن بأ

ر فيما ة إنَّما تُتصوَّ ة من ترشيد الفكرة المهدويَّ الأطماع والنفعيَّ  ىٰ نَّ دعوأ - ٢

ة، فإنَّ الدليل الفلسفي إثبات الحقيقة المهدويَّ  ة المختلفة علىٰ لو توقَّفت الأدلَّ 

) مامة لحفظ النظاموجوب اللطف، وضرورة الإ( والقرآني والكلامي كـ

د تلك الحقيقة، فلا ؤكِّ ها تُ كلُّ ) دليل حساب تراكم الاحتمالات(والدليل العلمي 

 .اختلاقها من آخرين ىٰ لدعو ىٰ معن

حقيقة الإمام  يني علىٰ الدِّ  ا ما ورد في ضعف دلالة النصِّ أمَّ  -  ٣

 :مستويين ، فنرُدُّه علىٰ ̈  المهدي

 :¨ة الإمام المهدي الكريم بشخصيَّ  علىٰ عدم تصريح القرآن الردُّ  - أ 

في كتاب االله العزيز له مماثل، إذ لم يُذكر أمير  صراحةً  ¨إنَّ عدم ذكره 

ولم يكشف منزلته التي يعتقد بها الشيعة  ،في القرآن الكريم المؤمنين 

، فقد جاء في ة ة ذلك من الأئمَّ نَّ البعض كان يسأل عن علَّ إ ىٰ ، حتَّ صراحةً 

عَنْ قَوْلِ   اللهسَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اَ  :قَالَ  ،عَنْ أبيَِ بَصِيرٍ ند صحيح بس )الكافي(

مْ :  هللاَ 
ُ
�

ْ
رِ مِن

ْ
�

َ ْ
وِ� الأ

ُ
 وَأ

َ
طِيعُوا ا�ر�سُول

َ
طِيعُوا االلهَ وَأ

َ
، ]٥٩: النساء[ أ

لنَّاسَ إِنَّ اَ  :تُ لَهُ فَقُلْ  ،»لحْسَُينِْ اَ لحْسََنِ وَ اَ نَزَلَتْ فيِ عَليِِّ بْنِ أَبيِ طَالبٍِ وَ «: فَقَالَ 

قُولُوا «: فَقَالَ : قَالَ ؟  اللهفيِ كِتاَبِ اَ   أَهْلَ بَيتِْهِ وَ  المَْ يُسَمِّ عَلِي�  فَماَ لَهُ  :يَقُولُونَ 

لاَةُ وَ نَزَلَتْ عَلَيهْ اَ   اللهإنَِّ رَسُولَ اَ  :لهَمُْ   لاَ أَرْبَعاً حَتَّىٰ لهَمُْ ثَلاَثاً وَ  اللهُ لمَْ يُسَمِّ اَ لصَّ

َ ذَلكَِ لهَمُْ هُوَ اَ   اللهكَانَ رَسُولُ اَ  كَاةُ وَ اَ  نَزَلَتْ عَلَيهِْ وَ  ،لَّذِي فَسرَّ لمَْ يُسَمِّ لهَمُْ مِنْ لزَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٠٦

َ ذَلكَِ لهَمُْ هُوَ اَ   اللهكَانَ رَسُولُ اَ  كُلِّ أَرْبَعِينَ دِرْهمَاً دِرْهَمٌ حَتَّىٰ  نَزَلَ وَ  ،لَّذِي فَسرَّ

َ ذَلكَِ هُوَ اَ   اللهكَانَ رَسُولُ اَ  طُوفُوا أُسْبوُعاً حَتَّىٰ  :لهَمُْ  لحْجَُّ فَلَمْ يَقُلْ اَ  لَّذِي فَسرَّ

مْ : نَزَلَتْ وَ  ،لهَمُْ 
ُ
�

ْ
رِ مِن

ْ
�

َ ْ
وِ� الأ

ُ
 وَأ

َ
طِيعُوا ا�ر�سُول

َ
طِيعُوا االلهَ وَأ

َ
ونَزَلَتْ فيِ ، أ

مَنْ كُنتُْ مَوْلاَه فَعَليٌِّ  :عَليٍِّ فيِ   اللهفَقَالَ رَسُولُ اَ  ،لحُْسَينِْ اَ لحْسََنِ وَ اَ عَليٍِّ وَ 

لاَ تُعَلِّمُوهُمْ فَهُمْ  :قَالَ وَ  ،...أَهْلِ بَيتْيِوَ  اللهأُوصِيكُمْ بكِِتَابِ اَ  :قَالَ وَ  ،مَوْلاَه

 .)١(»...أَعْلَمُ مِنكُْمْ 

ذكر بصراحة فيه بمعنىٰ ذكر لم تُ  فهي وإنْ  ،ةة المهدويَّ وهكذا الكلام في القضيَّ 

هناك العشرات من الآيات المشيرة إلىٰ  صاته إلاَّ أنَّ ومشخَّ  ¨م المهدي اسم الإما

د وآل محمّ (ة، وإذا أردفناها بما جاء عن أهل بيت الهدىٰ والرحمة أصل العقيدة المهدويَّ 

 - بما لا يقبل اللبس  -  ات والأحاديث الكثيرة اتَّضح جلي� من الروايا) د محمّ 

 .ةواختصاصها بالعقيدة المهدويَّ  المقصود من تلك الآيات الكريمة

 :وإليك بعضاً من تلك الآيات المباركات

 : قال تعالىٰ 
َ
 ظ

ُ
مْ نعَِمَه

ُ
يْ�

َ
 عَل

َ
سْبَغ

َ
 وَ�َ وَأ

ً
 اهِرَة

ً
ة
َ
وروي ، )٢٠: لقمان( اطِن

مَامُ اَلظَّاهِرُ «: قال ،عن الإمام الكاظم  مَ  ،اَلنِّعْمَةُ اَلظَّاهِرَةُ اَلإِْ امُ وَاَلْباَطِنةَُ اَلإِْ

 .)٢(»يَغِيبُ عَنْ أَبْصَارِ اَلنَّاسِ شَخْصُهُ  ...اَلْغَائِبُ 

اِ�َ : قال تعالىٰ و وا ا�ص�
ُ
مْ وعََمِل

ُ
�

ْ
وا مِن

ُ
ينَ آمَن ِ

�
 االلهُ ا�

َ
اتِ وعََد

رضِ 
َ ْ
هُمْ ِ� الأ

�
ن
َ
لِف

ْ
�سَْتَخ

َ
نقلاً عن أهل  ، قال الشيخ الطوسي )٥٥: النور( ل

 .)٣(د مهدي آل محمّ  ث عنالآية تتحدَّ  إنَّ : البيت 

َْ�َ  :تعالىٰ  الوق
ْ
وا ا�

ُ
بِق

َ
اسْ�

َ
نَ مَ ف

ْ
�
َ
 اتِ أ

ً
يعا ِ

َ
مُ االلهُ �

ُ
تِ بِ�

ْ
وا يأَ

ُ
ون

ُ
�

َ
 ا ت

                                                        

ة  ورسوله علىٰ  باب ما نصَّ االلهُ / ٢٨٨ - ٢٨٦ص / ١ج ( الكافي )١(  ).١ح .../ الأئمَّ

ين  )٢(  ).٦ح / ٣٤باب / ٣٦٨ص (كمال الدِّ

 ).٤٥٧ص / ٧ج (التبيان تفسير  )٣(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١٠٧ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

نَزَلَتْ «: قال ،بإسناده عن أبي عبد االله  )غيبة النعماني(ففي ، )١٤٨: البقرة(

 .)١(»ادٍ غَيرِْ مِيعَ  يجَْتمَِعُونَ عَلىَٰ  ،وَأَصْحَابِهِ   فيِ اَلْقَائِمِ 

ٰ : تعالىٰ وقال 
َ َ

مُن� �
َ
� 

ْ
ن

َ
 أ

ُ
رِ�د

ُ
هُمْ  وَن

َ
عَل

ْ َ
رضِ وَ�

َ ْ
وا ِ� الأ

ُ
عِف

ْ
ينَ اسْتضُ ِ

�
ا�

وَ 
ْ
هُمُ ا�

َ
عَل

ْ َ
 وَ�

ً
ة ئمِ�

َ
 هُمْ «: قَالَ ، عَنْ عَليٍِّ فقد ورد ، )٥: القَصَص( �ارِ�َِ� أ

دٍ يَبعَْثُ االلهَُ  ُمْ بَعْدَ جَهْدِهِ  آلُ محُمََّ هُمْ مَهْدِيهَّ هُمْ وَيُذِلُّ عَدُوَّ  .)٣)(٢(»مْ فَيعُِزُّ

 بين فهم القرآن الكريم والرجوع إلىٰ  ظ وجود ملازمة لا تنفكُّ ومن الملاحَ 

د عليها القرآن الكريم ،لتفسيره  النبيِّ  مَ  :وهي حقيقة أكَّ
َ
 ك

َ
ن
ْ
رسَْل

َ
مْ ا أ

ُ
ا ِ�ي�

مْ آيَ 
ُ
يْ�

َ
وا عَل

ُ
ل
ْ
ت
َ
مْ �

ُ
�

ْ
 مِن

ً
 رسَُولا

َ
 اتنِ

�
كِتَ ا وَ�ُزَ�

ْ
مُ ال

ُ
مُ�

�
مْ وَ�ُعَل

ُ
 ي�

َ
مَة

ْ
ِك

ْ
ابَ وَا�

مْ مَ 
ُ
مُ�

�
 وَ�ُعَل

َ
مُون

َ
ل
ْ
ع
َ
وا �

ُ
ون

ُ
�

َ
مْ ت

َ
َ  :، وقال تعالىٰ )١٥١: البقرة( �ا � �

�َ�ُ�ِ

اسِ مَ 
�
هِْمْ �لِن

َ
 إِ�

َ
ل ز�

ُ
أهل  إلىٰ  ةَ الأمَُّ   ، وقد أرجع النبيُّ )٤٤: النحل( ا ن

كْتمُْ بهِماَِ لَنْ  ، تَارِكٌ فيِكُمُ اَلثَّقَلَينِْ إنيِِّ «: لاستمرار وظيفته  بيته أَمَا إنِْ تمَسََّ

تيِ أَهْلَ بَيْتيِ كِتاَبَ االلهَ :تَضِلُّوا قَا حَتَّىٰ  ،وَعِترَْ ماَُ لَنْ يَفْترَِ ، )٤(»يَرِدَا عَليََّ اَلحْوَْضَ  فَإنهَِّ

ه وتأويلها، وهذا ة للتفهيم وتفكيك عباراتنَّ ردة بين الكتاب والسُّ فالعلاقة مطَّ 

 :ةفقهاء من أبناء العامَّ  ىٰ به حتَّ  الترابط أمرٌ أقرَّ 

يكون ولا سقط   رسول االلهشيء خالف أمر  كلُّ : (قال الشافعي -  ١

 فليس لأحدٍ ،  رسول االله قطع العذر بقول تعالىٰ اس، فإنَّ االله يمعه رأي ولا ق

فهو   حكم به رسول االله ما كلُّ : (، وقال)معه أمر ولا نهي غير ما أمر هو به

 .)٥(...)ا فهمه من القرآنممَّ 

                                                        

 ).٣٧ح / ١٣باب / ٢٤٨ص (الغيبة للنعماني  )١(

 ).١٤٣ح / ١٨٤ص (الغيبة للطوسي  )٢(

 .آية ٧٢يذكر ) ¨آيات ذات صلة بالإمام المهدي قائمة (راجع ويكي شيعة  )٣(

 ).٣ح / ١٧باب / ٨ج / ٤٣٣ص (بصائر الدرجات  )٤(

 ).٥٩و ٥٤ص ( قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث )٥(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٠٨

زل تلم : (قال، و)ا القرآنة ما فهم أحد منَّ نَّ لولا السُّ : (وقال أبو حنيفة - ٢

يطلب الحديث، فإذا طلبوا العلم بلا حديث  نْ دام فيهم مَ  الناس في صلاح ما

 .)١()فسدوا

رة واستقلالها بتشريع طهَّ ة السنة الميَّ إنَّ ثبوت حجّ : (وقال الشوكاني -  ٣

 .)٢()الإسلامدين لا حظَّ له في  نْ ة، ولا يخالف في ذلك إلاَّ مَ الأحكام ضرورة دينيَّ 

 الخطوط بينِّ ة تُ نَّ لرسم معالم الإسلام، والسُّ  إذن القرآن دستور عامٌّ 

 .ة فتأخذ دور التخصيص والتقييد والتفصيلالعريضة والتفصيليَّ 

 :ة وراءهاة لا كثرة حقيقيَّ لأحاديث المهدويَّ علىٰ كون ا الردُّ  - ب 

 :لجهات

َّ  - نكران طائفة من العلماء لها : ولىٰ الجهة الأُ  مة ة غير مسلَّ ا قضيَّ أنهَّ  ا يدلُّ مم

 :وجوابه -عند جمهور الأعلام 

ح جمع كثير من السُّ  ة والشيعة بتواتر الأحاديث الواردة في الإمام نَّ صرَّ

ق رَ فاق الفِ قد وقع اتِّ : (الحديد المعتزلي حيث قال ابن أبي: ، ومنهم¨المهدي 

 .)٣()الدنيا والتكليف لا ينقضي إلاَّ عليه أنَّ  من المسلمين علىٰ 

والأحاديث التي جاء فيها : (قال ،د زيني دحلاند أحمد بن السيِّ وعن السيِّ 

ذكر ظهور المهدي كثيرة متواترة، فيها ما هو صحيح، وفيها ما هو حسن، وفيها 

مخرجيها، يقوي رواتها وكثرة ها لكثرتها وكثرة هو ضعيف وهو الأكثر، لكنَّ  ما

من ظهوره،  بدَّ  ه لاصارت تفيد القطع، لكن المقطوع به أنَّ  ىٰ بعضها بعضاً حتَّ 

 .)٤()ه يملأ الأرض عدلاً ه من ولد فاطمة، وأنَّ وأنَّ 
                                                        

 ).٥٢ص ( قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث) ١(

 ).٣٣ص ( إرشاد الفحول )٢(

 ).٩٦ ص/ ١٠ج (شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد  )٣(

 ).٣٠٦ص / ٢ج ( ةالفتوحات الإسلاميَّ  )٤(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١٠٩ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

قد تواترت : قال أبو الحسين الآبري: ()الصواعق(وقال ابن حجر في 

ه من أهل بيته، وأنَّ  ،بخروجه ىٰ الأخبار واستفاضت بكثرة رواتها عن المصطف

نبيِّنا وعليه أفضل الصلاة  علىٰ ( ىٰ ه يخرج مع عيسه يملأ الأرض عدلاً، وأنَّ وأنَّ 

ة، ويُ  ه يؤمُّ وأنَّ  ،...القتل الدجَّ  علىٰ  هفيساعد) والسلام  ىٰ  عيسصليِّ هذه الأمَُّ

 .)١()خلفه

، ¨بأخبار الإمام المهدي ة التي تعجُّ صادر أبناء العامَّ وهناك العديد من م

العرف الوردي في  ،لأبي نعيم الأصبهانيالأربعون حديثاً في المهدي : من قبيل

 بن يحيىٰ يوسف لر ر في أخبار الإمام المنتظَ رَ عقد الدُّ  ،أخبار المهدي للسيوطي

المشرب  ،ي الهنديللمتَّقتلخيص البيان في علامات مهدي آخر الزمان  ،المقدسي

القول المختصر في علامات المهدي  ،للملاَّ عليٍّ القاريالمهدي  مذهبالوردي في 

إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط  ،ميتر لابن حجر الهيالمنتظَ 

ر في ضوء الأحاديث والآثار المهدي المنتظَ  ،ود بن عبد االله التويجريالساعة لحمُّ 

لمحمّد أحمد أشراط الساعة  هالمهدي وفق ،العليم البستويلعبد الصحيحة 

م  .، وغيرها من المصادرإسماعيل المقدَّ

ة بشكل ة التي تناولت الأخبار المهدويَّ وهناك الكثير من المصادر الشيعيَّ 

ين كمال الدِّ  ،الغيبة للنعماني: ة ومن أبرزهاتفصيلي أو ضمن موسوعات حديثيَّ 

إلزام الناصب في إثبات  ،الغيبة للشيخ الطوسي ،وقوتمام النعمة للشيخ الصد

مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم  ،اليزدي الحائري ة الغائب للشيخ عليٍّ الحجَّ 

الإمام الثاني عشر للطف أحوال منتخب الأثر في  ،د تقي الأصفهانيمحمّ  للميرزا

حول الإمام وهو موسوعة شاملة جمعت الروايات (االله الصافي الكلبايكاني 

 .ىٰ خر، وهناك مصادر أُ )ةيَّ نّ ة وسُ المهدي من مصادر شيعيَّ 

                                                        

 ).١٦٧ص (الصواعق المحرقة  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١١٠

لعدم ثبوتها  ¨عدم ذكر مسلم والبخاري لأخبار المهدي : الجهة الثانية

 :¨ ضعف أخبار المهدي عندهما، دليل علىٰ 

 :ة جهاتيأتي من عدَّ : وجوابه

ديل ذلك، ة الجرح والتعفقد جاء عن أئمَّ  :ما ورد في تدليس البخاري - أ 

قال : البخاري كثيراً ما يقول في الحديث( :للذهبي )ميزان الاعتدال(كما في 

، وكذلك قال في )ح بالسماع، وهذا نوع من التدليسصرِّ فلان، عن فلان، ولم يُ 

د ه كان يتعمَّ إنَّ  :س، ولكن لا يقالدلِّ كان يُ   البخاري: () أعلام النبلاءيرَ سِ (

 ...).سلوبه المعروفديث بأُ ما كان يروي الحالكذب، إنَّ 

البخاري كثيراً ): (مة فتح الباريمقدِّ (وورد عن ابن حجر العسقلاني في 

 ...).ح بالسماعما يقول عن فلان ولم يُصرِّ 

وابن عبد  ،)الضعفاء والمتروكين(وأيضاً ورد ذلك عن النسائي في كتابه 

 ).ةنبويَّ ة النَّ منهاج السُّ (ة في وابن تيميَّ  ،)التمهيد(في  البرِّ 

 ،الذهلي ىٰ د بن يحيعنه روايته عن شيخه محمّ  فَ رِ عُ  :تدليسه في السند -ب 

 )الجمع بين رجال الصحيحين(في كتابه ابن القيسراني ة، قال ة جدليَّ وهو شخصيَّ 

والجنائز  البخاري في الصوم والطبِّ  ]الذهلي أي[عنه  ىٰ رو: (في ترجمة الذهلي

د بن عليه محمّ   دخل نيسابور شَغَبَ ماَّ ـخاري لالب أنَّ  ،...والعتق وغير موضع

وكان قد سمع منه فلم يترك الرواية  ،]القرآن[الذهلي في مسألة خلق اللفظ  ىٰ يحي

 .)١()ح باسمهصرِّ عنه ولم يُ 

عن محمّد بن عبد االله هو الذهلي عنه في  وروىٰ (: ين العينيوقال بدر الدِّ 

ه جدِّ  ينسبه إلىٰ  ، وتارةً ...يزيد عليه د ولاثنا محمّ حدَّ : يقول تارةً ، ...مواضع
                                                        

 ).١٧٨٧الرقم / ٤٦٥ص / ٢ج (الجمع بين رجال الصحيحين  )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١١١ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

: د بن خالد بن فارس، ولم يقل في موضعمحمّ : د بن عبد االله، وتارةً محمّ : فيقول

 .)١()ىٰ د بن يحيثنا محمّ حدَّ 

البخاري كان  ويذكر بعض الأعلام أنَّ : التدليس في متن الحديث - ج 

الأجزاء من الحديث م الحديث في مواضع مختلفة من الكتاب، ويُبقي بعض قسِّ يُ 

لها بدِّ أو يُ ) كذا(  عن بعض الكلمات بـعبرِّ ، أو يُ ىٰ ، ويرويها بالمعنىٰ خرفي أماكن أُ 

 .بلفظ آخر

رواية أي [من حفظه كتبه أنَّ البخاري (: ح ابن حجروفي هذا الصدد صرَّ 

 .)٢()من مذهبه في تجويز ذلك فَ رِ اللفظ كما عُ  ولم يراعِ  ،]ىٰ بالمعن

 رُبَّ حديثٍ سمعته بالبصرة كتبته بالشام، ورُبَّ (: خاريعن الب لَ ونُقِ 

 .)٣()حديث سمعته بالشام كتبته بمصر

 بإسنادٍ واحدٍ  اج الحديث تام� رِّ يخُ ) البخاري(ه وكذلك أشار العسقلاني أنَّ 

 .)٤(بلفظين

 ؟¨ ر حال نقله للأخبار عن الإمام المهديتصوَّ فإذا كان كذلك فكيف يُ 

 :تهن خبر ليس دليلاً علىٰ عدم صحَّ إمساك البخاري ع - د 

ج في هذا الكتاب إلاَّ صحيحاً، وما تركتُ من خرِّ لم أُ : (قال البخاري

، وذكر النووي أنَّ البخاري ومسلم لم يلتزما استيعاب )٥()الصحيح أكثر

ما لم يستوعباهعنهما تصريحهما ب الصحيح، بل صحَّ   .)٦(أنهَّ
                                                        

 ).٥٠ص / ١ج ( يعمدة القار )١(

 ).٣١٤ص / ٧ج (فتح الباري  )٢(

مة )١١ص / ٢ج ( تاريخ بغداد )٣(  ).٤٨٨ص (فتح الباري ؛ مقدَّ

 ).١٩٣ص / ١٠ج (ي فتح البار )٤(

مة فتح الباري  )٥(  ).٥ص (مقدَّ

 ).٢٤ص / ١ج (للنووي  شرح صحيح مسلم )٦(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١١٢

الهروي بتحديد أحاديث  وأبو ذرٍّ وقام الدارقطني والحاكم النيسابوري 

ا ذات أسانيد صحيحة بالمعايير صحيحة لم يذكرها البخاري ومسلم، رغم أنهَّ 

والشروط التي ذكراها، وكذلك ذكرا رواتها في مكان آخر من صحيحيهما، 

 .وبالتالي وثاقتهم عندهما محفوظة

 صحيح، فقال: عن حديثٍ فأجابه سفيان مسلمَ  ولذلك عندما سأل ابنُ 

َ لم : ابن سفيان ما صحيح وضعتُ هاهنا إنَّ  ليس كلُّ : تضعه في كتابك؟ فقاللمِ

 .)١(وضعت ما أجمعوا عليه

 :في الصحيحين ¨وجود أخبار المهدي  - هـ 

كَيفَْ «:  قال رسول االله: مسلم عن أبي هريرة، قالالبخاري و ىٰ رو

 .)٢(»؟مْ مِنكُْمْ بْنُ مَرْيَمَ فيِكُمْ وَإِمَامُكُ أَنْتُمْ إذَِا نَزَلَ اِ 

، عن عبد االله بن عمرو، »إِمَامُكُمْ مِنكُْمْ «ة وهناك أحاديث تكشف شخصيَّ 

 .)٣() ىٰ  خلفه عيسصليِّ بن مريم، ويُ  ىٰ المهدي الذي ينزل عليه عيس: (قال

ة، وهو الذي يؤمُّ : (وعن ابن سيرين بن  ىٰ عيس المهدي من هذه الأمَُّ

 .)٤()مريم

، »؟بْنُ مَرْيَمَ فيِكُمْ وَإمَِامُكُمْ مِنكُْمْ نْتُمْ إذَِا نَزَلَ اِ كَيفَْ أَ «: وعن الكشميري

  ىٰ إماماً وعيس يمِّ الواو فيه حالية، والمتبادر منه الإمام المهدي، فسُ (: قال

 .)٥()حكماً عدلاً 
                                                        

 ).٨١ص / ١ج (م إكمال المعلِّ  )١(

 ).٩٤ص / ١ج (؛ صحيح مسلم )٣٠٨٧ح / ٤٠١ص / ٥ج (صحيح البخاري  )٢(

 ).٢٣٠ص ( الفتن للمروزي )٣(

 ).١٩٥ح / ٦٧٩ص / ٨ج ( ف لابن أبي شيبةالمصنَّ )٤(

 ).٤٠٥ص / ٤ج (فيض الباري  )٥(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١١٣ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

: ه سمع جابر بن عبد االله يقولمسلم بسنده عن أبي الزبير أنَّ  ىٰ ورو

تي يقاتلون علىٰ لا تز«: يقول  سمعتُ النبيَّ   ظاهرين إلىٰ  الحقِّ  ال طائفة من أُمَّ

نا، لصلِّ  تعالَ : فيقول أميرهم بن مريم  ىٰ فينزل عيس«: ، قال»يوم القيامة

 .)١(»ةمَّ مراء تكرمة االله هذه الأُ بعض أُ  لا، إنَّ بعضكم علىٰ : فيقول

اً في مصادر حه جاء مصرَّ منها، إلاَّ أنَّ  بهمت لفظة الأمير في بيان المعنيِّ وأُ 

 :، من قبيل)¨المهدي (ه أنَّ  علىٰ  ىٰ خرأُ 

بن مريم فيقول  ىٰ ينزل عيس« :وصحَّ مرفوعاً : (ميتقال ابن حجر الهي

بعض تكرمة االله  ة علىٰ نَّ بعضكم أئمَّ إلا، : صلِّ بنا، فيقول تعالَ : أميرهم المهدي

 .)٢()»ةهذه الأمَُّ 

من ) ٩٥ ص/ ١ ج(وأصل الحديث في صحيح مسلم : (قال الألبانيو

، فالأمير في هذه الرواية هو المهدي في حديث ...عن جابر  ىٰ خرطريق أُ 

 .)٣() لها، وباالله التوفيقالترجمة، وهو مفسرِّ 

 :¨ التناقض الموجود في أخبار الإمام المهدي: الجهة الثالثة

في ا تختلف تها، كما أنهَّ صحَّ  فق علىٰ ة غير متَّ إنَّ الأحاديث المهدويَّ : قالوا

بينما نجد البعض الآخر  »بيِ أَ  مُ سْ اِ  يهِ بِ أَ  مُ سْ اِ وَ «: المضامين أيضاً فبعضها تذكر

 .فقط »يمِ سْ اِ  هُ مُ سْ اِ  ئُ اطِ وَ يُ « :يذكر

 :والجواب

وقد ذكر : قال الكنجي: ()البحار(في  مة المجلسي ذكر العلاَّ  -  ١

وفي  ،وذكره أبو داود ،»بيِ أَ  مُ سْ اِ  يهِ بِ أَ  مُ سْ اِ وَ «الترمذي الحديث في جامعه ولم يذكر 

                                                        

 ).٩٥ص / ١ج ( صحيح مسلم )١(

 ).١٦٤ص ( الصواعق المحرقة )٢(

 ).٢٧٨و ٢٧٧ص / ٥ج ( الصحيحةالأحاديث سلسلة  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١١٤

والذي  ،فقط »يمِ سْ اِ  هُ مُ سْ اِ «الأخبار  ةاظ والثقات من نقلفَّ معظم روايات الحُ 

 :فمعناه صحَّ  وإنْ  ،وهو يزيد في الحديث ،فهو زائدة »بيِ أَ  مُ سْ اِ  يهِ بِ أَ  مُ سْ اِ وَ « ىٰ رو

 الكنية اسماً كنايةً  فجعل ،وكنيته أبو عبد االله ،أي الحسين »بيِ أَ  مُ سْ اِ  يهِ بِ أَ  مُ سْ اِ وَ «

: م قولهويحتمل أن يكون الراوي توهَّ  ،لد الحسين دون الحسنه من وُ عن أنَّ 

 .بين الروايات هذا جمعاً  فوجب حمله علىٰ ، )أبي(: حفه فقالفصَّ  )ابني(

حون هذا صحِّ ا أصحابنا الشيعة فلا يُ أمَّ : )عفا االله عنه( ىٰ بن عيس قال عليُّ 

 ا الجمهور فقد نقلوا أنَّ وأمَّ ، اسمه واسم أبيه الحديث لما ثبت عندهم من 

بين  ليكون جمعاً  ،ه من زيادتهأنَّ  فوجب المصير إلىٰ  ،زائدة كان يزيد في الأحاديث

 .)١()الأقوال والروايات

 ة من أنَّ فق عليه في عقيدة الشيعة الإماميَّ معارضة هذا الحديث مع المتَّ  - ٢

، ولذا فقد ورد بالاتِّفاق ومن علماء اسم أبيه هو الإمام الحسن العسكري 

فقط وليس فيه هذه الزيادة، وبذلك يسقط  »يمِ سْ اِ  هُ مُ سْ اِ «: ةنَّ الشيعة والسُّ 

وفي  ،اعه من وضع الوضَّ عن الاعتبار، وينكشف أنَّ  »بيِ أَ  مُ سْ اِ  يهِ بِ أَ  مُ سْ اِ «الحديث 

 .عاصم نسبته إلىٰ 

 يهِ بِ أَ  مُ سْ اِ «: لشيخ الطوسي ب علماء الطائفة كاتُ ا ما روي في بعض كُ وأمَّ 

فذلك يأتي من باب أمانة النقل عند علمائنا الأعاظم، فهم ينقلون  »بيِ أَ  مُ سْ اِ 

أصحابه من دون التلاعب فيه، كما أنَّه يمكن  الحديث الموجود وينسبونه إلىٰ 

واسم أبيه اسم ( :الخطأ في النسخ، فقد يكون المكتوب: مور، منهاة أُ تأويله بعدَّ 

فت إلىٰ ، ولكنَّ )أبي(وليس ) يابن ا من المغرضين اخ وإمَّ سَّ ا من النُّ إمَّ ) أبي( ها صُحِّ

يمكن  ىٰ خرين، وهنالك تأويلات أُ ين والحسنيِّ اسيِّ ة كالعبَّ الذين ادَّعوا المهدويَّ 

ضوا لشرح هذا الحديثتُ مراجعتها في كُ   .ب علمائنا الذين تعرَّ
                                                        

 ).٨٦ص / ٥١ج ( بحار الأنوار )١(



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١١٥ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

 :اديثالتناقضات في بعض الأح: الجهة الرابعة

، )١(»ةٍ لَ يْ  لَ فيِ  اللهُاَ  هُ حُ لِ صْ يُ «: هنالك تناقض وتنافر بين الحديث القائل: قالوا

فكيف يجتمع ، )٢(»ةَ كَّ مَ  لىَٰ باً إِ ارِ هَ  ةِ ينَ دِ لمَ اَ  لِ هْ أَ  نْ مِ  لٌ جُ رَ  جُ رُ خْ يَ فَ «: وبين حديث

 صلاح حاله مع خروجه هاربا؟ً

منهما تتناول مرحلة من  لا تناقض بين الروايتين، حيث إنَّ كلا� : الجواب

 .مراحل الظهور المبارك

ا قبيل الظهور العلني، حيث يبدأ بحالة من فرواية الهروب تعكس جانباً ممَّ 

ة بداية الإعلان عن الظهور ي والاضطرار للخروج من المدينة لتكون مكَّ التخفِّ 

 .وتحصيل البيعة

ئ يِّ ه سبحانه يهُ إنَّ التأهيل الإلهي المفاجئ، ف تشير إلىٰ  ىٰ خروالرواية الأُ 

ة وتحقيق مَّ قيادة الأُ  بالإصلاح ليكون قادراً علىٰ  ¨الظروف والمحيطين به 

 .العدالة

 قليلة؟ ¨أخبار المهدي  هل أنَّ 

ة، وينسب يحاول البعض التقليل من الأحاديث الواردة في العقيدة المهدويَّ 

ة، وبالتالي هي غير يَّ التناقل فيما بين الأعلام، فهي ليست كثرة حقيق الكثرة إلىٰ 

 .فلا يمكن الاستناد عليها في أمر عقائدي ،متواترة

 :الجواب

، ¨ة التي اعتمدها الأعلام في التعامل مع أخبار المهدي  المنهجيَّ عتبرَ تُ 

 نْ ة لها من جميع جهات الضبط فيها، فقد بلغ مَ كانت بنحو المتابعة الدقيقة التامَّ 

 .من الكثرة التي تمنع التشكيك في نتائجها ق في الأخبار قديماً وحديثاً حقَّ 
                                                        

ين  )١(  ).١٥ح / ٦باب / ١٥٢ص (كمال الدِّ

 ).٤٢٨٦ح / ٣١٠ص / ٢ج (سُنَن أبي داود  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١١٦

ق في هذا المضمار كان من كتب وحقَّ  نْ فإنَّ مَ : ووفق بعض الإحصاءات

 :ةنَّ ء، فمن علماء السُّ أساطين العلم والأجلاَّ 

قي المتَّ  عليٌّ ، والحافظ ابن كثير، والسيوطي الشافعي، والحافظ أبو نعيم

القول المختصر في علامات المهدي (في ابن حجر و ،)لماَّ كنز العُ (صاحب 

، )رالمهدي المنتظَ الإمام فوائد الفكر في (كتابه في مرعي الحنبلي ، و)رالمنتظَ 

ر التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظَ (فه د الشوكاني في مؤلَّ القاضي محمّ و

 .، وغيرهم من الأعلام)ال والمسيحوالدجَّ 

ب والرسائل تُ روا عشرات الكُ صدَّ وكذلك الحال في أعلام الشيعة، وقد 

 أحوال منتخب الأثر في(الشيخ الكلبايكاني في كتابه : قديماً وحديثاً، من قبيل

في ين العسكري نجم الدِّ ، والشيخ اليزدي الحائريو ،)الإمام الثاني عشر

 د عليّ محمّ ، و)ةيَّ ة والإمامنَّ عند علماء أهل السُّ  ر المهدي الموعود المنتظَ (

 .إلخ ...دخيل

 ىٰ فكان المنهج المتَّبع عند هذه الكوكبة من الأعلام هي مناقشة دعاو

 ¨ ة أحاديث المهدية، فأثبتوا صحَّ ة النقليَّ والأدلَّ  ¨المنكرين لأخبار المهدي 

ق الرواية، وكثرة الرواة من رُ د طُ السواء، وتعدُّ  ة والشيعة علىٰ نَّ من طريق السُّ 

 .ةين من المذاهب الإسلاميَّ الصحابة والتابعين وتابعي التابع

 ٢٦( والإحصاء بلغ الصحابة من رواة حديث المهدي وعند التقصيِّ 

، )نهنَ سُ (أبو داود في : أخرج الأحاديث، وكان من هؤلاء) إماماً  ٣٨(، و)راوياً 

في ، والصنعاني )مسنده(أحمد في ، و)نهنَ سُ (النسائي في ، و)جامعه(الترمذي في و

، )دلائله(البيهقي في ، و)الأوسط(و )المعجم الكبير( الطبراني في، و)فهمصنَّ (

 .وغيرهم ،)تاريخه(عساكر في وابن 

إثبات تواتر أحاديث  رون إلىٰ مون والمتأخِّ وقد عمد الباحثون المتقدِّ 



ة ودعاوىٰ : البحث الرابع ، الخرافةالبا(باطلة  المهدويَّ  ١١٧ ....................  )طنيَّة، الغيب، الغلوُّ

حيث يتناول ) الإشاعة لأشراط الساعة(البرزنجي في  :من قبيل ،̈  المهدي

ناول في الباب الثالث منه هذا الكتاب دراسة شاملة لعلامات الساعة، وت

 ىٰ ونزول عيس ،الف خروج الدجَّ التي لم تظهر بعد، فذكر المؤلِّ  ىٰ الأشراط الكبر

، وفي هذا السياق ¨ظهور المهدي  ثمّ  ،بن مريم، وخروج يأجوج ومأجوجا

ب المهدي وصفاته سَ ض لأخبار المهدي بذكر الروايات التي تستعرض نَ يتعرَّ 

 ).علامة مع ذكر مصادرها قة بكلِّ حاديث المتعلِّ فجمع المؤلف الأ( ،وظهوره

التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي (وكذلك كان الشوكاني في كتابه 

قة ة للأحاديث والآثار المتعلِّ فهو يتناول دراسة تحليليَّ  ،)ال والمسيحر والدجَّ المنتظَ 

بار الواردة تها، فيستعرض الأختواترها وصحَّ  ر مع التركيز علىٰ بالمهدي المنتظَ 

 ،أو شبهةٍ  ا أحاديث متواترة بلا شكٍّ د أنهَّ ؤكِّ تها ويُ ناً تواترها وصحَّ مبيِّ  ̈  فيه

 .ةصوليَّ وصف التواتر وفقاً للمصطلحات الأُ  وتستحقُّ 

ة وعدم شبهة عدم الكثرة الحقيقيَّ  وبعد ذلك كيف يمكن الالتفات إلىٰ 

ز ت والأساطير التي يتقزَّ إلخ من الخزعبلا ...تواترها وضعفها في الاحتجاج بها

ر من الجهل ة تتنفَّ النفس النقيَّ  لها، فإنَّ رها فضلاً عن تعقُّ العقل من تصوُّ 

 .والضلال

*   *   * 





 

 

                

 

 

 

 

ا ا:  

 

 

ا ا  رقا  

نِّي(  )الشيعي والسُّ

اءة ا  ديوا وا  

 

 

 





 

 

 

 

 :مةحول ثلاثة محاور ومقدِّ ونبحث فيه 

 : ل راءن ا )را ن ،ما م،  م

ا(:  

نهاية الوجود البشري  ق هذه المصطلحات ويكون المقصود منها تارةً طلَ تُ 

يكون  عالم الآخرة، وتارةً  الأرض ونهاية الحياة في عالم الدنيا والانتقال إلىٰ  علىٰ 

نهاية صراع الحضارات في الأرض، والنتيجة المرسومة للحركة  المقصود منها

 .عليها نْ ما قبل فناء الأرض ومَ  ة منذ خلق الخليقة وإلىٰ البشريَّ 

 :ه يمكن الإشارة إليه من خلالبحثنا إلاَّ أنَّ  كان ليس هو محلُّ  ل وإنْ والأوَّ 

 :سيناريوهات الانفجار العظيم

غاية واضحة توافق  ة إلىٰ البشريَّ  فكرة اليأس من وصول يصل البعض إلىٰ 

ا الأمل الإنساني في تحقيق العدالة والاستقرار الهنيء في الاجتماع الإنساني، ممَّ 

القول ببقاء الاضطرابات الراهنة وصراع الحضارات ومحاولة غلبة  يدفعها إلىٰ 

حدث ابتدأه الكون وفق ألما ة وقوع النهاية الطبيعيَّ  ىٰ حتَّ  ىٰ خرالأُ  إحداها علىٰ 

فول نجم ضرورة أُ  ة إلىٰ إذ تشير العلوم الطبيعيَّ  ،)الانفجار العظيم( تفسير له بـ

ث مسانخ لها وبنحو الانطواء والنهاية، فكانت دَ تلك البداية العظيمة بحَ 

 :رة بالنحو التالية المتصوَّ ات العلميَّ الفرضيَّ 

ن الرئيسي في المكوِّ  - ة وتعتقد بصيرورة أجزاء الذرَّ : ق العظيمالتمزُّ  - ١

ق، ق والتمزُّ ت والتفرُّ التماسك وداعوية التشتُّ  عدم القدرة علىٰ  إلىٰ  -ة تكوين المادَّ 

ا ع المتسارع ممَّ بالتوسُّ  ه مستمرٌّ بسبب تساوي كثافة الكون لكثافته الحرجة، فإنَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٢٢

ة فائقة، وسيفقد سرعته ات بعيداً بعضها عن البعض الآخر بسرعيدفع بالمجرَّ 

عه ويبدأ الكون بالانهيار ف توسُّ إذا أصبحت كثافته أعظم سيتوقَّ  ىٰ حتَّ  اتدريجي� 

 .نفسه علىٰ 

، حيث تتشتَّت )موت الحرارة( أيضاً بـ ىٰ ويُسمَّ : د العظيمالتجمُّ  -  ٢

الحرارة  رَّ تصف ىٰ الكون بالبرود حتَّ  يستمرُّ  ع الكون ثمّ الحرارة بسبب سرعة توسُّ 

 ها الخامِّ موادِّ  الوصول إلىٰ  ز أجزاء الكون علىٰ ا يُعجِ في جميع أجزاء الكون، ممَّ 

 .بالعمل وعندئذٍ يموت الكون وينتهي لتستمرَّ 

ل كثافة الكون كافياً لإيقاف إذ يصبح معدِّ : الانسحاق العظيم -  ٣

ة الطبيعة الهندسيَّ  ة الانهيار الذاتي، ويعتمد هذا السيناريو علىٰ ع وتبدأ عمليَّ التوسُّ 

ا انقلاب في ، وقد يكون سبب هذا الانقلاب إمَّ )للكون كسطح كرة(المغلقة 

 ة التي تجمع الزمكان إلىٰ ة المظلمة، أو كنتيجة للجاذبيَّ ع الحالي للمادَّ تأثير التوسُّ 

 .نقطة واحدة

اعة في إناء ويمكن توضيح الفكرة بتشبيه الكون بفقَّ : الشفط العظيم - ٤

يصطدم بعضها بالآخر فينتج نهاية  أنْ  ىٰ خرلأُ اعات ان الفقَّ مكِّ ا يُ من الماء المغلي ممَّ 

صيرورة الكون المشهود جزء من  علىٰ  ىٰ اعة، فكذلك الكون إذا صار المبنالفقَّ 

 .دةأكوان متعدِّ 

هو المقصود من كلامنا في هذا ) نهاية التاريخ(لـ الثاني  ىٰ المعن ىٰ فيبق

 .البحث

التي يصل فيها الوضع  النقطة إنَّ مصطلح النهاية ناظرٌ إلىٰ : ويمكن القول

أساس صيغة  ات ونزاعات ويبدأ علىٰ العالمي لينتهي من أفكار وأيديولوجيَّ 

فاق والحكم ة التكامل والاتِّ اه نحو عالميَّ أخيرة وشاملة لتاريخ البشر للاتجِّ 

 ).ةة والإنسانيَّ ة التي ستؤول إليها الأمَُّ مور النهائيَّ فهي النتيجة والأُ ( ،الواحد



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٢٣ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

ديني بالنحو يني واللاَّ النهاية في الفكر الدِّ  ىٰ ذلك نرصد معنضوء  وعلىٰ 

 :التالي

 ام، وهو يشير إلىٰ د به آخر الأيَّ ويُقصَ : )١(ةنهاية العالم في اليهوديَّ  -  ١

ام أو الأزمان، سواء ة بما سيحدث في آخر الأيَّ مجموعة المعتقدات والآراء الخاصَّ 

 .ة جميعاً الم، أو بالإنسانيَّ ق منها ببني إسرائيل، أو بالعما يتعلَّ 

مور ات أو العقيدة عن الأُ خرويَّ الأُ : )٢(ةنهاية العالم في المسيحيَّ  -  ٢

المجيء الثاني (حقبة من نهاية العالم،  الأفكار السائدة عن أيِّ  :الأخيرة، يعني

 .م عن ذلكوسنتكلَّ  ،)والمصير الأبدي للبشر

وقد  ،)ي والشيعينِّ السُّ (ارين تيَّ وتتبلور في : نهاية العالم في الإسلام -  ٣

جاء وصف النهاية في الفكر الإسلامي كوصف ليوم القيامة الذي عبرَّ عنه 

  :القرآن الكريم في لفيفٍ من آياته، كقوله تعالىٰ 
َ
�

َ
 أ

ٌ
 آِ�يَة

َ
اعَة  ا�س�

�
فِيهَ إنِ

ْ
خ

ُ
 أ

ُ
ا اد

زَ 
ْ
سٍ بمَِ  ىٰ ِ�ُج

ْ
ف
َ
� 

� ُ
سَْ�ٰ �

َ
مَ  :، وقوله تعالىٰ )١٥: طه( � ا � طْوِي ا�س�

َ
اءَ يوَْمَ �

مَ 
َ
تُبِ ك

ُ
ك

ْ
 �لِ

�
جِل طَي� ا�س�

َ
 ك

َ
ن
ْ
أ
َ
 ا بدَ

َ
ينْ

َ
 عَل

ً
دا

ْ
هُ وعَ

ُ
عِيد

ُ
قٍ ن

ْ
ل

َ
 خ

َ
ل و�

َ
ا ا أ

�
ن
ُ
ا ك

�
ا إنِ

 
َ
  :، وقوله تعالىٰ )١٠٤: الأنبياء( �  اعِلِ�َ ف

َ
زَ إِذ

ْ
 زِ�

ُ
رض

َ ْ
تِ الأ

َ
زِل

ْ
هَ ا زُ�

َ
 �ا ا�

 
َ
ق
ْ
�
َ
 أ

ُ
رض

َ ْ
رجََتِ الأ

ْ
خ

َ
هَ وَأ

َ
  :، وقوله تعالىٰ )٢و ١: الزلزلة( �ا ا�

� َ
�  

َ
تِ إِذ

�
ك

ُ
ا د

 
�
�

َ
 د

�
�

َ
 د

ُ
رض

َ ْ
 .)٢١: الفجر( �الأ

فهناك مراحل ومواصفات مهولة يذكرها كتاب االله العزيز في تأكيد نهاية 

يلقاه  ة عمل الإنسان في تحديد ما يمكن أنْ ا بعد ذلك لمدخليَّ الدنيا والتحذير ممَّ 

الفكر الإسلامي حمل أيضاً أحداثاً تسبقُ الساعة يمكن وصفها   أنَّ فيه، إلاَّ 

                                                        

نهاية العالم في / ٢٠٩ص / ٢ العدد /١٥ دمجلَّ ( ةة والدراسات الإسلاميَّ ث العلميَّ ة البحومجلَّ  )١(

 ).نموذجاً لفي أُ الملك الأ -ة ة والمسيحيَّ اليهوديَّ 

 .الإسلاميَّة لدراساتواة ة البحوث العلميَّ مجلَّ )/ ٩٧ص / ١ج ( ةدائرة المعارف الكتابيَّ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٢٤

ة منشأها ة وغير كونيَّ ة استثنائيَّ بالانقلاب التاريخي الذي سيشهد أحداثاً كونيَّ 

 -ة نَّ الشيعة والسُّ  - مع اختلاف لقراءتين  ¨ظهور المنقذ الإمام المهدي 

 .¨ته وأوصافه ووظائفه لشخصيَّ 

ار التيَّ  ا ما يخصُّ الأصيل للفكر الإسلامي، وأمَّ وهذه هي رؤية المنهج 

 .)١(المعاصر، فسنذكره ضمن البحث القادم) الحداثوي(التنويري 

 :- )٢(بالعنوان السابق - ة نهاية التاريخ في غير الأديان السماويَّ  -  4

 :ة يمكن تقسيمها بالنحو التاليض ضمن مراحل تاريخيَّ وتمخَّ 

مالذي ق: التاريخ القديم -  1 ) المدينة الفاضلة(ة نظريَّ  )٣(فيه أفلاطون دَّ

فتكون  ،م والفطرةيَ ل والقِ المُثُ  تأسيس المجتمع البشري علىٰ  والتي تعتمد علىٰ 

 التفاهم وقبول الآخر وتبادل المنافع بالعمل المشترك علىٰ  ة علىٰ تعاملاتهم مبنيَّ 

ة، ة العامَّ د مبدأ الملكيَّ فئة دون تنازع وتنافر، واعتما دة لكلِّ أساس الوظائف المحدَّ 

 .ةليشترك الجميع في عنوان الوحدة الإنسانيَّ 

وكانت فكرة نهاية التاريخ تترنَّح حول حكومة : التاريخ الحديث - ٢

س أسُُ  ة والسيطرة عليها بهيمنته علىٰ القانون الوضعي لحسم الصراعات البشريَّ 

مت أُ  ،نةة معيَّ أيديولوجيَّ  ة منها أيديولوجيَّ  ار كلٌّ طروحات تختوفي ذلك قُدِّ

 :تناسبها
                                                        

 ).٢١٣ص (يأتي في البحث الثامن  )١(

إيمانوئيل (يني وقد يشتركان كما في فكر يني والفكر الوضعي غير الدِّ يشمل الفكر التنويري الدِّ و )٢(

 .، والفكر الليبرالي)كانط

ة س أكاديميَّ ، وقد أسَّ )م.ق ٣٤٧ - ٤٢٧(وهو فيلسوف وأديب وقانوني يوناني : أفلاطون )٣(

اهيم وعلاقتها مع علم الميتافيزيقيا راً ممنهجاً لبعض المفة، ووضع تصوُّ ة للأعمال الفلسفيَّ خاصَّ 

ة خرىٰ غير الفلسفة كالنواحي الرياضيَّ ع أيضاً في مجالات أُ ، وتوسَّ )الأخلاق، وعلم النفس( كـ

 .ةوالعلميَّ 



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٢٥ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

للنوع الإنساني والتي أرغمته  ىٰ المشكلة الكبر): (إيمانوئيل كانط(يقول  - 

تكوين مجتمع مدني يحكمه قانون   هي الوصول إلىٰ يجد لها حلا�  أنْ  الطبيعة علىٰ 

 .)١()عامٌّ 

 ،.)..ة الروحيَّ إنَّ الهدف النهائي للعالم هو وعي حرّ ): (هيجل(ويقول  - 

 .ة للإنسانيَّ العقل ومن منطلق الحرّ  وهي عبارة عن تشييد النظام الاجتماعي علىٰ 

ما تنعقد بالفكر الشيوعي أنَّ النهاية الصحيحة إنَّ ): ماركس(ويعتقد  - 

يختفي الصراع ولا توجد  مَّ ة، حيث تختفي الطبقات، ومن ثَ وإزاحة الرأسماليَّ 

ة ة لإدارة الأشياء تحت عنوان الأمَُّ شعبيَّ بل تستحوذ الطبقة ال ،الدولة حاجة إلىٰ 

 .الواحدة

 في هذه المرحلة علىٰ ) نهاية التاريخ(ويمكن تمثيل : التاريخ المعاصر -  ٣

 :النحو التالي

ه قد ظهر توافق إنَّ : (القائل )٢()فوكاياما(ر المعاصر المنظِّ  ىٰ وفق دعو -أ 

ا ة كنظام حكم، ليبراليَّ ة الق بالديمقراطيَّ مدهش في السنوات الأخيرة يتعلَّ  لأنهَّ

ة كالنظام الملكي الوراثي والفاشيَّ  - ات المنافسة الأيديولوجيَّ  اقتصرت علىٰ 

ة ة الليبراليَّ الديمقراطيَّ  أنَّ  قد أشرتُ فضلاً عن ذلك إلىٰ ل ،- ة وأخيراً الشيوعيَّ 

الشكل (، و)ةر الأيديولوجي للإنسانيَّ التطوُّ  ىٰ منته(ل فعلاً شكِّ تُ  بإمكانها أنْ 

، ويظهر )٣()ا من هذه الزاوية نهاية التاريخنهَّ إأي  ،)إنسانيحكم  النهائي لأيِّ 

ة لتكون الخيار الأفضل ة الليبراليَّ العلمانيَّ  العالم يتَّجه نحو التسليم إلىٰ  أنَّ  اجلي� 

 .ةالوحيد للبشريَّ 
                                                        

ة الخامسة/ ١٦١ص (بالمعنىٰ العالمي  نظرة في التاريخ العامِّ  )١(  ).النظريَّ

نهاية (ستاذ جامعي أمريكي، اشتهر بكتابه أُ عالم وفيلسوف واقتصادي سياسي، وهو : فوكاياما )٢(

 .)م١٩٩٢(الصادر عام ) التاريخ والإنسان الأخير

 ).٢٣ص ( نهاية التاريخ والإنسان الأخير )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٢٦

ور الا :ون ادا  تام  ل ا  

ة ااا   و ت:  

باستثناء  - ة مع ما يقابلها من الفكر الوضعي تشترك الأديان السماويَّ 

جه بالمجتمع العالمي نحو الأمن ص والمنقذ الذي سيتَّ في قبول المخلِّ  -  )١(البعض

ة يان السماويَّ ص في الأدالمخلِّ تمثَّل والعدالة فيه، نعم  والاستقرار وإحقاق الحقِّ 

ق ما ذكرناه سابقاً من قِّ بالرجل الصالح الذي يأتي في آخر الزمان والذي يحُ 

ق المحقِّ  ة أنَّ ات الوضعيَّ الاستقرار والعدالة، بينما نجد ما يقابل هذا في النظريَّ 

ة كالليبراليَّ  - ة ة والمناهج الوضعيَّ ات الفكريَّ للعدالة والاستقرار هو الأيديولوجيَّ 

 .-ة شيوعيَّ أو ال

ة ات الوضعيَّ ة والنظريَّ فيكون العنوان المشترك الجامع بين الأديان السماويَّ 

 :هو

اختلفوا في  وإنِ  -ضرورة بلوغ نهاية التاريخ غاية الكمال للإنسان  -  ١

 .- مصداقه 

لتحقيق ذلك  - اختلفوا في مصداقه  وإنِ  - ضرورة ظهور المصلح  - ٢

 .الهدف

صلح وهي تحقيق النظام والانضباط وفرض الفلسفة من ظهور الم -  ٣

 .حة لهذه الأفكارالحقوق والواجبات، وهناك العديد من النصوص المختلفة المرشِّ 

 :ذلك ة علىٰ وإليك بعض النصوص الدالَّ 

ا إسماعيل ف: (فر التكوينجاء في سِ  باركه ها أنا أُ لك فيه، قد سمعت أمَّ

ا، ثمره ووأُ   .)٢()كبيرةة مَّ أُ اً يلد، وأجعله رئيس ياثنأُكثِّره كثيراً جد�
                                                        

 .)١٢١ص ( ذكرنا ذلك في سيناريوهات الانفجار العظيم )١(

س، العهد القديم  )٢(  ).٢٠النصُّ / ١٧الإصحاح / سفر التكوين/ ٢٥ص (الكتاب المقدَّ



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٢٧ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

وينبت  ،يخرج قضيب من جذع يسى( :ءشعياإفر وجاء في التوراة في سِ 

روح المشورة  ،روح الحكمة والفهم ،الربِّ  عليه روح ويحلُّ ، صولهغصن من أُ 

فلا يقضي  ،ته تكون في مخافة الربِّ ولذَّ ، روح المعرفة ومخافة الربِّ  ،ةوالقوَّ 

 ،بل يقضي بالعدل للمساكين، نيهذُ أُ  ولا يحكم بحسب سمع ،بحسب نظر عينيه

 .)١(...)ويحكم بالإنصاف لبائسي الأرض

 وعلىٰ  ،وتكون علامات في الشمس والقمر والنجوم(: وفي إنجيل لوقا

عليهم من  غشىٰ والناس يُ ، والأمواج تضجُّ  البحر ،م بحيرةمَ الأرض كرب أُ 

 وحينئذٍ ، ات السماوات تتزعزعقوَّ  لأنَّ  ،المسكونة خوف وانتظار ما يأتي علىٰ 

ابتدأت هذه تكون  ومتىٰ ، ة ومجد كثيرفي سحابة بقوَّ  ون ابن الإنسان آتياً بصرِ يُ 

 .)٢()نجاتكم تقترب فانتصبوا وارفعوا رؤوسكم لأنَّ 

ما هو  بالمنقذ، وما نذكره إنَّ بشرِّ وقد وردت فقرات كثيرة في العهد القديم تُ 

 מבין ומחקק מיהודה שבט יסור לא :١٠-  ٤٩ בראשית( :نزرٌ من قليل

وترجمة الآية بحسب المصادر ، )עמים יקהת ולו שלוה יבוא– כי עד רגליו

يأتي الذي له تخضع  ىٰ ع من نسل يهوذا حتَّ لا يزول الحاكم والمشرِّ : (ةالعبريَّ 

 ).الشعوب

 بيِ أَ  نْ عَ  بن مريم  ىٰ في باب نزول عيس )البخاريصحيح (وجاء في 

بْنُ مَرْيَمَ فيِكُمْ وَإِمَامُكُمْ كَيفَْ أَنْتُمْ إذَِا نَزَلَ اِ «: الله اَ  ولُ سُ رَ  الَ قَ : الَ قَ  ،ةَ رَ يْ رَ هُ 

 .)٣(»؟مِنكُْمْ 

 تيِ ترَْ عِ  نْ مِ  يُّ دِ هْ لمَ اَ «: ولُ قُ يَ  الله اَ  ولَ سُ رَ  تُ عْ مِ سَ : تْ الَ قَ  ،ةَ مَ لَ سَ  مِّ أُ  نْ عَ وَ 

                                                        

س، العهد القديم  )١(  ).٤ - ١النصُّ / ١١الإصحاح / سفر إشعياء/ ١٠٠٥ص (الكتاب المقدَّ

س، العهد الجديد  )٢(  ).٢٨ - ٢٥النصُّ / ٢١الإصحاح / إنجيل لوقا/ ١٣٦ص (الكتاب المقدَّ

 ).٣٠٨٧ح / ٤٠١ص / ٥ج (صحيح البخاري  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٢٨

 .)١(»ةَ مَ اطِ فَ  دِ لْ وُ  نْ مِ 

من ولد الحسن بن   ه رجلٌ من أهل بيت النبيِّ إنَّ (: مقال ابن القيِّ و

يخرج في آخر الزمان وقد امتلأت الأرض جوراً وظلماً فيملؤها ] [ عليٍّ 

 .)٢()هذا تدلُّ  قسطاً وعدلاً، وأكثر الأحاديث علىٰ 

نْياَ حَتَّىٰ  لاَ «:  وعن النبيِّ  يَقُومَ رَجُلٌ مِنْ وُلْدِ اَلحْسَُينِْ  تَذْهَبُ اَلدُّ

 .)٣(»مْلَؤُهَا عَدْلاً كَماَ مُلِئتَْ ظُلْماً وَجَوْراً يَ 

لَ اَ «: أيضاً  وعنه  نْياَ إلاَِّ يَوْمٌ لَطَوَّ ْ يَبقَْ مِنَ الدُّ  لْيوَْمَ حَتَّىٰ ذَلكَِ اَ  اللهُلَوْ لمَ

سْمَ اسْمُ أَبِيهِ اِ سْمِيَ وَ سْمُهُ اِ يُوَاطئُِ اِ  - أَوْ مِنْ أَهْلِ بَيتْيِ  - مِنِّي  فِيهِ رَجُلاً  اللهُ يَبعَْثَ اَ 

 .)٤(»راً وْ جَ وَ  كَماَ مُلِئتَْ ظُلْماً  وَعَدْلاً  اً لأْرَْضَ قِسْطأَبيِ يَمْلأَُ اَ 

مر اا :ارق مل ا ندت ا:  

 :ين الإسلاميالمنقذ في الدِّ  -  ١

ض الفكر الإسلامي في تيَّ ماَّ ـل ت اقتض) ي والشيعينِّ السُّ (ارين  كان تمخُّ

لاً للإسلام لاً لترشيح أحدهما ممثِّ ة الانتهاء من المقارنة بينهما أوَّ ة العلميَّ المنهجيَّ 

 .ةة واليهوديَّ إجراء المفارقات بينه وبين المسيحيَّ  ومعنوناً به، ثمّ 

ة في بيان شخصيَّ ) ةة والشيعيَّ يَّ نّ السُّ (زات بين المدرستين فما هي تلك المميِّ 

 المنقذ؟
                                                        

/ ١٣٦٨ص / ٢ج (بن ماجة اسُنَن و ؛)٤٢٨٤ح / ٣١٠ص / ٢ج (داود  أبيسُنَن  )١(

الصغير حه الألباني في صحيح الجامع وصحَّ  ؛»المهدي من وُلد فاطمة«: ، وفيه)٤٠٨٦  ح

 ).٦٧٣٤ح / ١١٤٠ص / ٢ ج(

 ).١٥١ص (المنار المنيف  )٢(

 ).٢٩٣ح / ٣١باب / ٧١ص / ٢ج ( عيون أخبار الرضا  )٣(

 ).٥٤٥٢ح / ١٥٠١ص / ٣ج (مشكاة المصابيح  )٤(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٢٩ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

 :ةالمدرستين في المهدويَّ المشتركات بين 

ذلك  ضاف إلىٰ ويُ  ،ة بين الأديانالمشتركات الرئيسيَّ  قد أشرنا سابقاً إلىٰ 

الإسلام  ة نبيِّ ب المنقذ للاعتقاد بنبوَّ سَ ة مع الشيعة في نَ اشتراك أبناء العامَّ 

 ولَ سُ رَ  تُ عْ مِ سَ : تْ الَ قَ  ،ةَ مَ لَ سَ  مِّ أُ  نْ عَ : فقد ورد في مصادرهم ، دمحمّ 

 .)١(»ةَ مَ اطِ فَ  دِ لْ وُ  نْ  مِ تيِ ترَْ عِ  نْ مِ  يُّ دِ هْ لمَ اَ « :ولُ قُ يَ   هللاَ 

 .)٢()العترة ولد الرجل لصلبه(: ابيوقال الخطَّ 

التواتر  اعلم أنَّ أحاديث المهدي بلغت حدَّ : (وقد ورد في أحد مصادرهم

مع اختلاف في اللفظ، وهو قسيم  ىٰ المعنوي، وهو اتِّفاق الأحاديث في المعن

 .ر اللفظيالتوات

به، وصفاته سَ من اسمه ونَ  دون بالإيمان بالمهدي، وبما صحَّ نا متعبِّ واعلم أنَّ 

 .وبمبايعته ونحن أحياء

 لا مهدي إلاَّ «: هذه المسألة، وهي خروج المهدي، حديث ر علىٰ عكِّ وقد يُ 

 ، فكيف الجمع بين هذا وذاك؟»بن مريم ىٰ عيس

حديث ضعيف،  »ىٰ عيس لا مهدي إلاَّ «حديث  بأنَّ : جاب عن ذلكفيُ 

، ولا ىٰ  عيسأي لا مهدي كامل إلاَّ : الحديث ىٰ ته يكون معنفرض صحَّ  وعلىٰ 

أكمل في الهداية من المهدي، فيكون النفي المراد في الحديث   ىٰ عيس أنَّ  شكَّ 

 .)٣(...)نفي كمال، لا نفي وجود، هذا مع افتراض سلامة الحديث
                                                        

/ ١٣٦٨ص / ٢ج (ابن ماجة سُنَن و ؛)٤٢٨٤ح / ٣١٠ص / ٢ج (داود  أبيسُنَن  )١(

الصغير حه الألباني في صحيح الجامع وصحَّ  ؛»المهدي من وُلد فاطمة«: ، وفيه)٤٠٨٦  ح

 ).٦٧٣٤ح / ١١٤٠ص / ٢ ج(

نَن  )٢(  ).٣٤٤ص / ٤ج (معالم السُّ

 .بن عبد المنعم آل علاوة لأبي البراء محمّد  في سؤالات الصحابة للنبيِّ  الصراط السويِّ  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٣٠

ون بضرورة خروج مهدي آخر المسلمين جميعاً يعتقد ولهذا نجد أنَّ 

أكثرها بين  فقٌ علىٰ ة كثيرة متَّ ة وروائيَّ ة قرآنيَّ عليه بأدلَّ  ستدلَّ يُ  الزمان، ويمكن أنْ 

ٰ  :الفريقين، كقوله تعالىٰ 
َ َ

مُن� �
َ
� 

ْ
ن

َ
 أ

ُ
رِ�د

ُ
رضِ  وَن

َ ْ
وا ِ� الأ

ُ
عِف

ْ
ينَ اسْتضُ ِ

�
ا�

وَ 
ْ
هُمُ ا�

َ
عَل

ْ َ
 وَ�

ً
ة ئمِ�

َ
هُمْ أ

َ
عَل

ْ َ
 ).٥: صصَ القَ ( � ارِ�ِ�َ وَ�

 ،...م والأقواملجميع العصور والقرون ولجميع الأمَُ  اي� ح قانوناً كلّ وضِّ تُ (وهي 

 .)١(...)علىٰ الباطل والإيمان علىٰ الكفر فهي بشارة في صدد انتصار الحقِّ 

  :وقوله تعالىٰ 
َ
ن
ْ
تَ�

َ
 ك

ْ
د

َ
ق
َ
 يَ وَل

َ
رضْ

َ
 الأ

�
ن

َ
رِ أ

ْ
ك

�
دِ ا�

ْ
�وُرِ مِنْ َ�ع هَ ا ِ� ا�ز�

ُ
ا رِ�

 عِبَ 
َ
اِ�وُن  ).١٠٥: الأنبياء( �ادِيَ ا�ص�

ة أنحاء وتشمل كافَّ  ،ةمجموع الكرة الأرضيَّ  ق علىٰ طلَ كلمة الأرض تُ (

ظاهر كلمة الأرض ]و[ ،...ة في الأمرتكون هناك قرينة خاصَّ   أنْ العالم، إلاَّ 

 .عندما تُذكر بشكل مطلق تعني أرض هذا العالم

، وقد ...شخص بدون معاملة انتقال الشيء إلىٰ يعني  ...ولفظ الإرث

 ط وانتصار قوم صالحين علىٰ تسلُّ  ىٰ ت هذه الكلمة في القرآن أحياناً بمعنلَ استعُمِ 

 .)٢(...)مواهبهم قومٍ طالحين والسيطرة علىٰ 

اِ�َ  :وقوله تعالىٰ  وا ا�ص�
ُ
مْ وعََمِل

ُ
�

ْ
وا مِن

ُ
ينَ آمَن ِ

�
 االلهُ ا�

َ
اتِ وعََد

 
َ
لِف

ْ
�سَْتَخ

َ
هُمُ ل

َ
هُمْ دِين

َ
� � َ

�
�
مَُك

َ
بلِْهِمْ وَ�

َ
ينَ مِنْ � ِ

�
 ا�

َ
ف

َ
ل

ْ
مَا اسْتَخ

َ
رضِ ك

َ ْ
هُمْ ِ� الأ

�
ن

 ٰ
َ

�
َ
ي ارْت ِ

�
  ا�

َ
ِ� لا

َ
ون

ُ
بدُ

ْ
ع

َ
� 

ً
نا

ْ
م
َ
وْفهِِمْ أ

َ
دِ خ

ْ
�هُمْ مِنْ َ�ع َ�

�
بَُد

َ
هُمْ وَ�

َ
� �ِ 

َ
ون

ُ
� ِ

ْ
�ُ� 

 
ً
ئا

ْ
�

َ
 ).٥٥: النور( ش

يق المقام من استعراضها، وإليك أيضاً بعض ر يمنع ضوهناك آيات أُخَ 

 :الروايات المباركات في هذا السياق
                                                        

 ).١٧٥ص / ١٢ج (تفسير الأمثل  )١(

 ).٢٥٥ص / ١٠ج (تفسير الأمثل  )٢(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٣١ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

يمضي فيهم اثنا عشر  ىٰ إنَّ هذا الأمر لا ينقضي حتَّ «:  عن النبيِّ 

 .)١(»هم من قريشكُلُّ ... خليفة

هذا خليفة : ك يناديلَ رأسه غمامة فيها مَ  يخرج المهدي وعلىٰ «: وعنه 

 .)٢(»االله المهدي فاتَّبعوه

ونه، طَ عفلا يُ  فيسألون الحقَّ  ،ع رايات سود في المشرقرفَ تُ ... «: وعنه 

أدركه منكم ومن أعقابكم  نْ ونه، فيقاتلون فينصرون، فمَ عطَ يسألونه فلا يُ  ثمّ 

رجلٍ  يدفعونها إلىٰ  ىٰ ا رايات هدالثلج، فإنهَّ  إمام أهل بيتي ولو حبواً علىٰ  فليأتِ 

واسم أبيه اسم أبي، فيملك الأرض،  ،مييواطئ اسمه اس ،من أهل بيتي

 .)٣(»ت جوراً وظلماً ئَ لِ فيملؤها قسطاً وعدلاً كما مُ 

 :ا ما يرتبط بالفوارقأمَّ 

ذكر بعض  ض إلىٰ من المشتركات بين الفريقين نتعرَّ  ذكرنا المهمَّ  بعد أنْ 

 .الفوارق بينهما

 اعقدي�  بطوا بشخص المهدي ارتباطاً ارت) االله كلمتهم أعلىٰ (ة فالإماميَّ 

ن منظومة متكاملة متناسقة مترابطة تُ  ف بمجموعها عنوان الإمامة ؤلِّ يتضمَّ

 .ةة والعقائديَّ ليكون أصلاً لمذهبهم وتترتَّب عليه جملة من اللوازم العمليَّ 

ة المنقذ ونهاية التاريخ هو أنَّ ة في قضيَّ نَّ فالفارق الجوهري بين الشيعة والسُّ 

 ،ة في جميع شؤوناتهاة ونقليَّ ة عقليَّ أدلَّ  القائمة علىٰ (مة ل الإمامثِّ ذلك المنقذ يُ 

 ).ذلك ع علم الكلام للوقوف علىٰ اجَ فليرُ 

                                                        

 ).٣ص / ٦ج (صحيح مسلم  )١(

ة لابن الصبَّاغ  )٢(  ).١١١٧ص / ٢ج (الفصول المهمَّ

رَر  )٣(  ).١٢٤ص (عقد الدُّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٣٢

 :ةالمنقذ في العقيدة الإماميَّ 

نستعرض هنا بعض المقامات والمناصب التي يجب الاعتقاد بها في المنقذ 

 :ة، ومنهافي العقيدة الشيعيَّ ) ¨الإمام المهدي (

ذلك المنصب ثابت بالتعيين الإلهي وإخبار السماء،  أنَّ  ىٰ نبمع: الإمامة -  ١

ل الزعامة وقيادة المجتمع مثِّ وليس بالاختيار والانتخاب البشري، والذي يُ 

 .ين والدنيافي شؤون الدِّ  خلافة عن رسول االله 

ذنب وخطأ وسهو  فمن شروط الإمامة الحصانة من كلِّ  :العصمة -  ٢

في التبليغ وبيان التشريع وهداية   خليفة النبيِّ  ونسيان وبنحو الإطلاق، فهو

يكون مصوناً من الذنب   أنْ فيتعينَّ  ،)فهو المرجع العلمي والأخلاقي(الناس 

عصمته المطلقة، ومع عدم  ف ذلك علىٰ عليه، ويتوقَّ يعتمد الناس  ىٰ والخطأ حتَّ 

 .عن ذلك لحكمته ويجلُّ  ،تبارك وتعالىٰ  ذلك نقض لغرض المولىٰ 

 كلَّ  ة للإمام، إذ إنَّ الشروط الأساسيَّ  ىٰ وهي إحد: ةلأفضليَّ ا -  ٣

) إلخ من الفضائل ...والشجاعة والكرم ىٰ التقو(كـ ة ة والبدنيَّ الكمالات النفسيَّ 

دٍ « ،رة فيه دون غيرهمراتبها متوفِّ  وبأعلىٰ  ةِ لأُْ اَ  مِنْ هَذِهِ  لاَ يُقَاسُ بآِلِ محُمََّ مَّ

ىٰ أَحَدٌ، وَ  هو دونهم  نْ ، فتقديم مَ )١(»...أَبَداً  مْ مَنْ جَرَتْ نعِْمَتهُُمْ عَلَيهِْ بهِِ  لاَ يُسَوَّ

 .ذلك ة علىٰ ة النقليَّ الأدلَّ  قبيح عقلاً، مضافاً إلىٰ 

  ما يأخذه عن النبيِّ  بالإضافة إلىٰ  فإنَّ الإمام : نيِّ دُ العلم اللَّ  -  ٤

إليه بنحو الإلهام  ىٰ يُلقاً آخر للعلم له مصدر فإنَّ ) بنحو مباشر أو غير مباشر(

 .والتحديث

مسلم، وله  كلِّ  ة علىٰ وتقريره حجَّ وفعله  قوله  فإنَّ : ةيَّ الحجّ  - ٥

  ،لزوم الطاعة والتسليم كما لرسول االله 
َ

لا
َ
 ف

َ
 لا

َ
ٰ  وَرَ��ك  حَ��

َ
ون

ُ
مِن

ْ
  يؤُ

                                                        

 .)٢الخطبة / ٤٧ص (نهج البلاغة  )١(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٣٣ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

مُوكَ ِ�يمَ 
�
َك ُ� 

َ
م� لا

ُ
هُمْ �

َ
ن
ْ
جَرَ بَ�

َ
سِهِمْ ا ش

ُ
ف
ْ
�
َ
وا ِ� أ

ُ
د ِ

َ
مُوا   �

�
يتَْ وَ�سَُل

َ
ض

َ
ا ق  ِ�م�

ً
حَرجَا

 
ً
سْلِيما

َ
�� )٦٥: النساء.( 

ة في المنقذ منظومة متكاملة متناسقة من ة الإماميَّ تلاحق نظريَّ : ةالخاتميَّ  -  ٦

 ظة عندهم في نبيِّ وهي عين التركيبة الملاحَ  ،ة للمنقذالمواصفات الذاتيَّ 

ل ثِّ هو خاتم الأنبياء؟ وماذا تمُ  داً محمّ  ، إذ لماذا كان النبيُّ  الإسلام

ٰ وتعني الخاتميَّ   ة؟هو دون غيره الخاتميَّ  ة؟ وما هي مزايا هذا الخاتم عن غيره ليتولىَّ

تمَّت وهل  ة؟ة، أو هي حِكميَّ ة عشوائيَّ ة منحة إلهيَّ ر الخاتميَّ فهل يمكن تصوُّ 

 أنشأتها؟ فاقاً ة اتِّ الظروف الطبيعيَّ  تنشئتها وفق تخطيط إلهي مسبق أو أنَّ 

ل مثِّ ة لتُ ة لهذه الاستفهامات هي عينها تأتي في المهدويَّ النتائج المعرفيَّ  إنَّ 

الإمام خليفة  الفارق الجوهري بين الفكر الشيعي وغيره مطلقاً، إذ نعتقد أنَّ 

 .ه ما خلا الوحيفي جميع مقاماته وشؤوناته ومهامِّ  النبيِّ 

دٍ اَلْعَلَوِيِّ  عَنْ هو خاتم الأوصياء،  ¨فالإمام المهدي   ،إبِْرَاهِيمَ بْنِ محُمََّ

ثَنيِ طَرِيفٌ أَبُو نَصرٍْ  :قَالَ  مَانِ  دَخَلْتُ عَلىَٰ : قَالَ  ،حَدَّ : فَقَالَ ، صَاحِبِ الَزَّ

ندَْلِ اَلأْحمََْرِ « نْ مَ «: فَقَالَ  ،نَعَمْ  :قُلْتُ  ،»؟أَتَعْرِفُنيِ«: ثُمَّ قَالَ  ،فَأَتَيْتهُُ بِهِ  ،»عَليََّ باِلصَّ

قَالَ  ،»لَيسَْ عَنْ هَذَا سَأَلْتكَُ «: فَقَالَ  ،أَنْتَ سَيِّدِي وَابِْنُ سَيِّدِي :فَقُلْتُ  ،»؟أَنَا

ْ ليِ  ،فدَِاكَ  جَعَلَنيَِ اَاللهُ :فَقُلْتُ  :طَرِيفٌ   وَبيِ يَدْفَعُ  ،أَنَا خَاتَمُ الأَْوَْصِيَاءِ «: قَالَ  ،فَبينَِّ

 .)١(»يعَتيِءَ عَنْ أَهْليِ وَشِ اَلْبلاََ   اَاللهُ

 :ةالخاتميَّ  ىٰ استفهامات رئيسة لمعرفة معن ةثلاث

ة خاتميَّ  ىٰ ضح بشكل جلي معنمن خلال هذه الاستفهامات الآتية سيتَّ 

 .ةة المهدويَّ ة والخاتميَّ النبوَّ 
                                                        

ين  )١(  ).١٢ح  /٤٣باب / ٤٤١ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٣٤

في الفكر  الأعظم  ة للنبيِّ ما هو المقصود من الخاتميَّ : لالاستفهام الأوَّ 

 الشيعي؟

ه أنَّ  ىٰ بكسر التاء بمعن ئَ رِ بعده، وقُ  آخرهم فلا نبيَّ أي : ينخاتم النبيِّ 

 .وا به، فهو كالخاتم والطابع لهممُ تِ م خُ ختمهم، فهو خاتم أي آخر، وبالفتح بأنهَّ 

المقامات وبلغ  ختم كلَّ  ه ة هو أنَّ يكون المراد من الخاتميَّ  كما يمكن أنْ 

 .لالأوَّ  ىٰ نهاية الكمال فيها، وهذا لا ينافي المعن

 ،ينالدِّ ( :يكون قها يمكن أنْ ل الخاتمية كوصف، ومتعلَّ ستعمَ تُ و

 ).الوصاية ،العلم بالشريعة،   النبيُّ 

ة ة لبقيَّ ة الشريعة الإسلاميَّ بها خاتميَّ  ىٰ ين ليعُنفإذا جاءت وصفاً للدِّ  - أ 

ة وغيرها والتفاصيل ا استوعبت جميع المناحي المعرفيَّ الشرائع كونها أكملها، وأنهَّ 

 .رتبطة بالإنسانالم

ة أكمل البشريَّ  فمدلولها كونه   وإذا كان موصوفها النبيُّ  - ب 

عالم  كلِّ  ة علىٰ من حيث المعرفة بعالم الغيب، ولذلك كانت له الولاية العامَّ 

 ).درجات الكمال الإمكاني أعلىٰ  ىٰ بمعن(الإمكان، وبلوغه نهاية الكمال 

ورد في تراثنا الشيعي  عن الكمال، فقد ولا يعني ذلك انقطاعه 

لا تشير  - م المتقدِّ  ىٰ بالمعن - نهاية الكمال  يزداد دائماً وأبداً، غاية الأمر أنَّ   هأنَّ 

 عن الصورة المثالية للإنسان الذي عبرِّ ذاته، بل تُ  ر بحدِّ والتطوُّ  نهاية الرقيِّ  إلىٰ 

 أعلىٰ    الكامل بلحاظ الدنيا حيث بلغالداخلي والتجليِّ  يتَّصف بالسموِّ 

 .لا ينقطع مستمرٍّ  ا بلحاظ الآخرة فهو في تكاملٍ الإمكاني، أمَّ  درجات الرقيِّ 

ة، فهي أكمل ديَّ ة بالعلم بالشريعة المحمّ ترتبط الخاتميَّ  ويمكن أنْ  -ج 

أسرار الخلق وأسرار  يد أكمل الخلائق والقائم علىٰ  الشرائع وخاتمتها، وعلىٰ 

، ف عنده العلم بذلك لم يتوقَّ   أنَّ وين، إلاَّ التشريع بما ينسجم مع أسرار التك

 .ة الاثني عشر الأئمَّ  منه إلىٰ  بل امتدَّ 



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٣٥ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

ا لَوْ كُنَّا «: ويظهر ذلك من الروايات الشريفة، عن الإمام الصادق  إنَِّ

  سُولِ االلهَهَا آثَارٌ مِنْ رَ وَلَكِنَّ  ،نُفْتيِ اَلنَّاسَ برَِأْيِناَ وَهَوَانَا لَكُنَّا مِنَ اَلهْاَلكِِينَ 

تهَُمْ  ،عِلْمٍ نَتوََارَثُهَا كَابرٌِ عَنْ كَابِرٍ  لُ صْ أَ   .)١(»نَكْنزُِهَا كَماَ يَكْنزُِ اَلنَّاسُ ذَهَبهَُمْ وَفضَِّ

: ثُمَّ قَالَ : ... قَالَ  ،عَنْ أبيَِ بَصِيرٍ  في رواية صحيحة وأيضاً ورد عنه 

دٍ « جُعِلْتُ  :قُلْتُ  :قَالَ  ،»لجْاَمِعَةُ مَا يُدْرِيهمِْ مَا اَ وَ  ،مِعَةَ لجْاَإنَِّ عِندَْنَا اَ وَ  ،يَا أَبَا محُمََّ

  اللهصَحِيفَةٌ طُولهُاَ سَبعُْونَ ذِرَاعاً بِذِرَاعِ رَسُولِ اَ «: قَالَ  ؟لجْاَمِعَةُ مَا اَ وَ  ،فِدَاكَ 

ءٍ يحَْتاَجُ حَرَامٍ وَ فيِهَا كُلُّ حَلاَلٍ وَ  ،خَطِّ عَليٍِّ بيِمَِينهِِ وَ  مِنْ فَلْقِ فِيهِ  إِمْلاَئِهِ وَ  كُلُّ شيَْ

 .)٢(»...لخْدَْشِ رْشُ فيِ اَ لأَْ اَ  لنَّاسُ إلَِيهْ حَتَّىٰ اَ 

أخَْبرِْنيِ عَنِ الَْعِلْمِ الََّذِي  : قُلْتُ لأِبيَِ عَبدِْ االلهَ: قَالَ  ،عَنْ إبِرَْاهِيمَ بْنِ عُمَرَ وَ 

ءٌ تَعَلَّمُونَهُ مِنْ أفَوَْا ءٌ مَكْتوُبٌ تَعْلَمُونهَُ أهَُوَ شيَْ جَالِ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ أوَْ شيَْ هِ الَرِّ

  أَمَا سَمِعْتَ قَوْلَ االلهَ ،الأَْمَْرُ أعَْظمَُ مِنْ ذَلكَِ «: فَقَالَ ؟  عِندَْكُمْ مِنْ رَسُولِ االلهَ

  :فيِ كتِاَبهِِ 
َ
ذ

َ
 وَ�

َ
وحَْينْ

َ
 أ

َ
 �كِ

َ
رِن

ْ
�
َ
 مِنْ أ

ً
 رُوحا

َ
كْ

َ
رِي مَ ا مَ ا إِ�

ْ
د

َ
تَ ت

ْ
ن
ُ
كِتَ ا ك

ْ
 ا ال

َ
 ابُ وَلا

 ِ
ْ

 يمَ الإ
ُ
وحَ عَلمَِ  فَلماََّ أعَْطاَهُ االلهَُ «: قَالَ  ،بَلىَٰ  :قلُْتُ  :قَالَ ، »؟]٥٢: الشورىٰ [ ان تلِكَْ الَرُّ

 .)٣(بنِفَْسِهِ  ضَ عَرَّ تَ  ،»وَكَذَلكَِ هِيَ إذَِا انِْتهََتْ إلىَِٰ عَبدٍْ عَلمَِ بهِاَ الَْعِلْمَ وَالَْفَهْمَ  ،بهَِا

 اي�  لدنّ لهم علماً  إليهم، فإنَّ  تعليم رسول االله  إلىٰ  ة إضافةً علم الأئمَّ  إنَّ 

عَلِمَ اَلنَّبيُِّ عِلْمَ « :، قالعن أمير المؤمنين  وبنحو ما تذكره بعض الروايات

اعَةِ  جمَيِعِ اَلنَّبيِِّينَ وَعِلْمَ مَا كَانَ وَعِلْمَ مَا هُوَ كَائِنٌ إِلىَٰ  وَاَلَّذِي «: قَالَ  ثُمَّ  ،»قِياَمِ اَلسَّ

وَعِلْمَ مَا كَانَ وَمَا هُوَ كَائِنٌ فِيماَ بَيْنيِ وَبَينَْ  إنيِِّ لأَعَْلَمُ عِلْمَ اَلنَّبيِِّ  ،نَفْسيِ بيِدَِهِ 

اعَةِ   .)٤(»قِياَمِ اَلسَّ
                                                        

 ).٣ح / ١٤باب / ٦ج / ٣٢٠و ٣١٩ص (بصائر الدرجات  )١(

 ).١ح .../ باب فيه ذكر الصحيفة والجفر والجامعة/ ٢٣٩و ٢٣٨ص / ١ج (الكافي  )٢(

 ).٣ح / ١٧باب / ٩ج / ٤٧٩ص (بصائر الدرجات  )٣(

 ).١ح / ٦باب / ٣ج / ١٤٧ص (بصائر الدرجات  )٤(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٣٦

 .وآله معاً ولم ينحصر به  إذن العلم بالتشريع اختتم بالنبيِّ 

ة الوصاية دت خاتميَّ ، فإذا قُيِّ أو الوليِّ  الوصيِّ قها بر متعلَّ وأيضاً يُتصوَّ  -د 

هو  اً دمحمّ  هو الخاتم كون النبيِّ   بخاتم أوصياء الأنبياء كان الإمام عليٌّ 

كان  فيكون الخاتم بهذا اللحاظ، وإنْ  ه أمير المؤمنين خاتم الأنبياء ووصيُّ 

هو الخاتم، وهو  ¨ة كان الإمام المهدي المنظور هو الإمامة والخلافة الإلهيَّ 

وسيأتي مزيد من  ،بهذا المقام، وذكرنا في بداية الحديث رواية تدعم ذلك المعنيُّ 

 .التفصيل في ذلك

 ؟¨الإمام المهدي  ة في حقِّ ما هو المقصود من الخاتميَّ : الاستفهام الثاني

 مَوَاليَِّ لاَ « :الهادي  ة عن الإمام عليٍّ ورد في الزيارة الجامعة المرويَّ 

وَأَنْتُمْ نُورُ  ،وَمِنَ اَلْوَصْفِ قَدْرَكُمْ  ،دْحِ كُنهَْكُمْ  أَبْلُغُ مِنَ اَلمَ لاَ وَ  ،حْصيِ ثَناَءَكُمْ أُ 

تِمُ  بكُِمْ فَتحََ االلهَُ  ،وَحُجَجُ اَلجَْبَّارِ  ،وَهُدَاةُ اَلأْبَْرَارِ  ،اَلأْخَْياَرِ  ، فما )١(»...وَبكُِمْ يخَْ

 ؟¨ام الثاني عشر الإم ة في حقِّ المقصود من الخاتميَّ 

والذي بلغ  ،الأكمل ىٰ بمعن د محمّ  ة في النبيِّ الخاتميَّ  ىٰ معن أشرنا إلىٰ 

ن كون الحقيقة المحمّ  ىٰ وهو معن ،المقامات بأسرها أعلىٰ  الروح (و ة أديَّ يتضمَّ

الأنبياء والأولياء منه  والمنبع الذي يستمدُّ  ،أصل الحياة في الوجود) ةديَّ المحمّ 

، ولذلك ة في معرفة أسرار السماءأكمل البشريَّ  ه م، وأنَّ وجودهم وعلومه

أكمل الشرائع، وذلك كونه الأعلم والأقدر بالإحاطة  جُعِلَت الولاية له علىٰ 

ة  وهو مطابق لتلك الأسرار الواقعيَّ فلا يصدر عنه تشريعٌ إلاَّ  ،بأسرار التكوين

 .ةالتكوينيَّ 

م مشروعاً علمه وحكمته نظَّ الباري سبحانه ل أساس أنَّ  علىٰ  ىٰ فالدعو

 :أكمل المراتب، ولتوضيح ذلك نقول إلىٰ  -النوعي  - متكاملاً لهداية الإنسان 

                                                        

 ).٣٢١٣ح / ٦١٥ص / ٢ج (من لا يحضره الفقيه  )١(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٣٧ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

 :ةالفرق بين صفة العلم والحكمة الإلهيَّ 

بين صفتي العلم والحكمة للباري سبحانه،  :لاً أوَّ ينبغي التمييز  بدايةً 

ٌ بما كا ةسة من حيثيَّ الذات المقدَّ  حيث إنَّ  ثابت في  ن وما يكون، وكلٌّ هو عالم

ه هو حكيم فهو منزَّ  ىٰ خرة أُ اللوح المحفوظ المطابق لعلمه سبحانه، ومن حيثيَّ 

 .)١(عن فعل ما لا ينبغي

مُ  :وقد وصف نفسه في كتابه العزيز
ُ
�

َ
ُ االلهُ ل �

 وَ�ُ�َ�
ْ

اتِ وَااللهُ عَلِيمٌ يَ الآ

 .، فالعلم يغاير الحكمة)١٨: النور( �حَكِيمٌ 

ة فيها الخاتميَّ  ىٰ وذكرنا معن - ما كانت شريعة الإسلام هي الخاتمة إنَّ : اً وثاني

ة في مداركهم ر البشريَّ وعي فيها العنصر المرحلي لتطوُّ ه رُ وذلك لأنَّ  -سابقاً 

لين ة، ليكونوا قادرين ومؤهَّ ة والروحيَّ ة والنفسيَّ ة والعقليَّ واستعداداتهم المعرفيَّ 

ت ا نضجت بشريعة  ىٰ ة بأطوار حتَّ لشرائع السماويَّ لاستقبالها، ولذلك مرَّ

 .)٢(ر البشريها مع التطوُّ فيتناسب رقيُّ  ،فكانت الخاتمة للشرائع ،الإسلام

 :وهاهنا ينقدح السؤال التالي

 ما هو الملاك في اختيار الحامل لهذه الشريعة؟

 :رة أربعةالمحتملات المتصوَّ 

 لحكمة؟فهل هي الصدفة التي لم تقترن بالعلم وا - أ 

 أو العلم الإلهي غير الحكمي؟ -ب 

                                                        

وَااللهُ عَلِيمٌ  :قال تعالىٰ ، سين والتقبيح العقليعلىٰ القول بالتح التصديق بهذه الصفة مبنيٌّ  )١(

 :ت الحكمة بمعنيينسرِّ العلم غير الحكمة، وفُ  وفيه دلالة علىٰ أنَّ ، )٢٦: النساء( �حَكِيمٌ 

 .ر باتِّزاندبِّ الحكيم هو المتقن فعله ويُ : لالأوَّ 

 .ه عن فعل ما لا ينبغيلحكيم هو المنزَّ ا: الثاني

ة في داً عن الدواعي الحكميَّ ة، إذ طرحوا المصداق المهدوي مجرَّ ة أبناء العامَّ ك بهذه النظريَّ ويتمسَّ  )٢(

 .وفق قراءتهم ¨اصطفائه، وسيظهر ذلك بوضوح عند بيان مواصفات المهدي 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٣٨

 ؟ةة ظرفيَّ ة العلم بحيثيَّ ة بمعيَّ أو الحكمة الإلهيَّ  -ج 

 ؟ةة تقييديَّ ة العلم بحيثيَّ ة بمعيَّ أو الحكمة الإلهيَّ  -د 

ة للباري ، لمحذور نسبة الجهل والعبثيَّ ولىٰ وتسقط الاحتمالات الثلاثة الأُ 

كانت صفة  ة في فعله سبحانه في الثاني، وإنْ لعبثيَّ ل، ومحذور افي الأوَّ ) جلَّ وعلا(

 .ه فعله عن العبثتنزُّ  ة علىٰ ة والنقليَّ ة العقليَّ العلم محفوظة، وقد دلَّت الأدلَّ 

ه سبحانه رغم علمه بحاجة ا الثالث فيلازمه الجبر، وذلك للاعتقاد بأنَّ وأمَّ 

 ، وكلُّ د سلام محمّ الإ ة للشريعة الأكمل، وأنَّ حاملها سيكون نبيُّ البشريَّ 

حاملاً   حكمته استدعَت اختيار النبيِّ   أنَّ قة بذلك، إلاَّ ات المتعلِّ الجزئيَّ 

زات ، أي بلا مميِّ للشريعة بجعله ظرفاً لتمرير حكمته وعلمه ليس إلاَّ 

، وقد وقع لىٰ في ذلك، بل تمام الملاك هو إرادة المو  ة للنبيِّ ة ذاتيَّ وخصوصيَّ 

ةِ «حمل رسالته ليكون  يه فجعله قادراً علىٰ قرار الاختيار عل مَوْضِعُ وَ  ،شَجَرَةُ النُّبوَُّ

سَالَةِ اَ  حمَْةِ بَيتُْ اَ وَ  ،لاَئِكَةِ لمَ مخُتْلََفُ اَ وَ  ،لرِّ  .)١(»لْعِلْمِ مَعْدِنُ اَ وَ  ،لرَّ

 ،ا الرابع من الاحتمالات فهو الراجح، إذ يُدفَع به جميع المحاذير الآنفةأمَّ 

وعي فيها المقامات التي رُ (هو الوسيلة لتبليغ وحمل الشريعة   فشخص النبيِّ 

ة ة ومواهبه الذاتيَّ إناءه ومكنته النفسيَّ  نبيٍّ  ة لحملها، إذ كان لكلِّ الاستعداديَّ 

فكل ذلك  ،) عليه رفع ثقلها وأعبائهال وظيفته، والمرحلة التي يتعينَّ لتحمُّ 

التاريخي  امتداد الخطِّ  علىٰ  ء ة، فلم يكن ترشيح الأنبيامنظور للحكمة الإلهيَّ 

 بما ، إلاَّ عند اختيار شخوص الأنبياء  اا أو جبري� ة عبثي� يَّ ة النبوبقطعه الزمنيَّ 

 كان ترجيحاً بلا ة في تمثيل وظائفهم المناطة بهم، وإلاَّ يناسب استعداداتهم الذاتيَّ 

 .ةوهو مخالف للحكمة الإلهيَّ  ،حمرجِّ 
                                                        

ة / ٢٢١ص / ١ج (الكافي  )١(  ).٢ح .../ علممعدن ال باب أنَّ الأئمَّ



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٣٩ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

النضج وبلوغ قدرة استقبال الشريعة  ة إلىٰ شريَّ وصلت المرحلة الب ىٰ وحتَّ 

الأكمل  لتبليغها النبيُّ  ىٰ يتصدَّ  كان لزاماً أنْ ) وهي الخاتمة للشرائع(الأكمل 

ة إدراكها ومعرفتها والوقوف عليها بعلمه الحضوري، فكانت النبوَّ  والأقدر علىٰ 

حقيق المسانخة لت)  الشريعة والنبيِّ (ة من الطرفين بنحو الخاتمة، فالخاتميَّ 

ة جميع الدرجات، فما من درج الوجود المتَّصل بعالم الغيب علىٰ  بينهما، فهو 

ومن أمثلة ، صال يأتياتِّ  ، فهو الفاتح لأيِّ  وثبتت له صال الغيبي إلاَّ من الاتِّ 

ة، وهو الخاتم من علوم شهوديَّ  قلوب الأنبياء والأوصياء  ذلك ما يَرِدُ علىٰ 

 .تلك المراتب جميع الحائز علىٰ 

ته العلم الإلهي والحكمي بحيثيَّ  ح منالمترشَّ   ة النبيِّ وما قلناه في خاتميَّ 

 صىٰ يات التي لا تحُ من التجلّ  ، فهو تجليِّ ¨ة يأتي في الإمام المهدي التقييديَّ 

ٰ  ¨ة، فكان ديَّ للحقيقة المحمّ  أكمل تمثيل  فيه علىٰ  الخاتم للأولياء، والذي تتجلىَّ

لعلم الباطن ) إرثاً مباشراً ( ادي ظهوراً تام� فيه الإرث المحمّ  وبنحو يظهر

  ة للنبيِّ ة والحكميَّ الخاتميَّ  ىٰ ما ذكرناه في معن السواء، فكلُّ  والظاهر علىٰ 

خاتم   ة، نعم النبيُّ ة المهدويَّ ة يأتي في الخاتميَّ ة للبشريَّ ريَّ ة التطوُّ والمرحليَّ 

 .ة بالتبعخاتم الولاية العامَّ  ¨هدي والم ،ة بالأصالةالولاية العامَّ 

ة مع مقامات ة المهدويَّ الخاتميَّ  ىٰ هل يتعارض معن: ا الاستفهام الثالثوأمَّ 

 ؟آبائه 

ت الروايات الشريفة علىٰ  سائر  علىٰ  ة أمير المؤمنين أفضليَّ  قد نصَّ

لُناَ«: من قبيل ما ورد عن الإمام الباقر ، ة الأئمَّ   ،فْضَلُناَأَ وَ  ،عَليٌِّ أَوَّ

نَا بَعْدَ اَ وَ   .)١(»لنَّبيِِّ خَيرُْ
                                                        

ة / ٢٢٩ص / ١ج (الكافي  )١( ه إلاَّ الأئمَّ ه لم يجمع القرآن كلَّ  ).٦ح .../ باب أنَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٤٠

مِنَ  اللهأفَْضَلُ عِندَْ اَ  ؤْمِنينَِ لمُ عْلَمْ أنََّ أَمِيرَ اَ اِ «: وعن الصادق 

ةِ كُلِّهِمْ لأَْ اَ  مْ  لَهُ وَ  ،ئِمَّ لُوالهِ قَدْرِ أَعْماَ  عَلىَٰ وَ  ،ثَوَابُ أَعْماَلهِِ  .)١(»مْ فُضِّ

 :وجوابه

ة، العلم الإلهي والحكمة الإلهيَّ  بمقتضىٰ  اوعاً إلهي� هناك مشر ذكرنا أنَّ 

د لاً والحامل لهذه الشريعة ثانياً، فلم يكن جزافاً تعدُّ رعايته من خلال الشريعة أوَّ 

 -  ة والأئمَّ  النبيُّ  - بلوغها الإسلام من جهة، وتمثيل حامليها  ىٰ الشرائع حتَّ 

إمام وظيفة  تزم بأنَّ لكلِّ ونل، ىٰ خربشخوصهم وفي مراحل مختلفة من جهة أُ 

ة به والتي كانت اته الخاصَّ تقتضيها مرحلته لا يمكن لغيره تمثيلها، وذلك لذاتيَّ 

 ،ح كان ترجيحاً بلا مرجِّ ة في اصطفائه لتلك الوظيفة، وإلاَّ منطلقاً للحكمة الإلهيَّ 

 .وهو مخالف للحكمة

ي والنفسي النضج الفكر) فترة الغيبة(ة خلال  بلغت البشريَّ ماَّ ـول

اهيم والمعالم يلازم ذلك نحو والاستعدادي لاستيعاب شريعة كاملة عميقة المف

ة لها يسانخ ذلك الكمال والنضج، ومن هنا كان ابتلاء الغيبة بلحاظ شخصيَّ  وليٍّ 

 .¨الإمام المهدي 

جنبة البلاء المهدوي  :إذ إنَّ الغيبة فيها جنبتان ضمن التخطيط الإلهي

ة، فمقام الخاتميَّ اتميَّ لترشيحه لمنصب الخ ة البالغ بمعارفه الكمال ة، وجنبة بلاء الأمَُّ

ة مستو ىٰ الأوج استدع ل منه الفيض، وفي الغيبة توفير  ىٰ بلوغ الأمَُّ صاعداً لتتحمَّ

ة  .ظرف ذلك النضوج للأُمَّ

مكنة لاستحقاق أفضل مقام، وهذا هو ما  ة أعلىٰ في بلوغ المهدويَّ  فلا شكَّ 

ة أمير من أفضليَّ  إلاَّ ما أخرجه النصُّ  )٢(¨ام الإمام المهدي نعتقده في مق
                                                        

 ).٣ح / باب فضل الزيارات وثوابها/ ٥٨٠ص / ٤ج (الكافي  )١(

 ).٣١١ص (ة في ة المهدويَّ وسيأتي مزيد تأكيد علىٰ المراد من الأفضليَّ  )٢(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٤١ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

وعموم أصحاب الكساء الخمسة  ،باعتباره نفس رسول االله  المؤمنين 

 ¨الإمام المهدي  ىٰ ، ويبقة الحسن والحسين لعشرات الروايات في أفضليَّ 

: جعفر لما ورد عن أبي  ،ة الحسين يَّ من ذرّ  الثمانيةأفضل من سائر آبائه 

 .)١(»مْ هُ لُ ضَ فْ أَ  وَ هُ ، وَ مْ هُ مُ ائِ قَ  مْ هُ عُ اسِ تَ «

 :ةيَّ نّ المنقذ في المدرسة السُّ 

ة التي تعكس أساس الشخصيَّ  ة فتتعامَل مع المنقذ علىٰ يَّ نّ ا المدرسة السُّ أمَّ 

ة النظر عن المواصفات الذاتيَّ  إرادة السماء في تحقيق كلمة التوحيد والعدل بغضِّ 

 .)٢(ة التي لا ارتباط تكويني بينها وبين الوظيفة التي تبتغيها السماءلها، فهو الأدا

 :لسانهم ة للمنقذ ورد علىٰ وفي سياق الصفات الشخصيَّ 

 :)٣(ةنَّ كما ورد في صحيح السُّ ... خلاصة صفات المهدي

 .واسم أبيه عبد االله ،داسمه محمّ  -  ١

 .)٤(ه هاشمي من آل البيت من ولد فاطمةنَّ أ -  ٢

ت جوراً ئَ لِ ه يملك سبع سنين ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُ نَّ أ -  ٣

 .وظلماً 

 ...ىٰ الهد الذي هداه وأصلحه علىٰ  ىٰ لقبه المهدي بمعن نَّ أ -  ٤

حديث  كما لا يصحُّ  ،...به البعض بالفاطمي لكونه من ولد فاطمةلقِّ كما يُ 
                                                        

 ).٤٣١/٣٥ح / ٤٥٣ص (دلائل الإمامة  )١(

اختيار  زات بين المدرستين، ومنها أنَّ وفي خصوص الوظيفة الموكلة إلىٰ خليفة االله علىٰ خلقه مميِّ  )٢(

ل إشكالاً سجِّ ا يُ ممَّ  ،ما وفق العلم الإلهي فقطف عشوائي غير حكمي، وإنَّ شخص المستخلَ 

 .ة في القدح بصفات الخالق سبحانهيَّ نّواضحاً علىٰ المدرسة السُّ 

/ ةة البيضاني العلميَّ د بها في انتزاع الصفات المذكورة، راجع مجلَّ ة المستشهَ لاع علىٰ الأحاديث النبويَّ للاطِّ  )٣(

 .د البيضاني، بقلم الدكتور صادق بن محمّ ٦الحلقة رقم / صفات المهدي وصفات ظهوره وزمانه

 .وكنيته أبو عبد االله ،من سلالة الإمام الحسن ̈ ة كون المهدي نَّ ح البعض من أهل السُّ رجِّ يُ  )٤(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٤٢

جعل االله القائم ( :ا قول ابن حجر الهيثمي عن المهديوأمَّ  ،...ه خليفة االلهبأنَّ 

، فلا يعني )١()ة الحاجة إليها من ولده ليملأ الأرض عدلاً عند شدَّ  بالخلافة الحقِّ 

: ومن هؤلاء القائمين بالخلافة ،...خليفة عدل كلِّ  ق علىٰ ما يُطلَ اللقب، وإنَّ 

 .ونحوهم ،والمهدي ،وعمر بن عبد العزيز ،الخلفاء الراشدون الأربعة

هْدِيُّ مِنَّا أَهْلَ لمَ اَ «:  للحديث عن النبيِّ  ،في ليلة حهصلِ نَّ االله يُ أ -  ٥

لم  مه رشده بعد أنْ لهِ قه ويُ وفِّ ومعناه يتوب عليه ويُ  ،)٢(»فيِ لَيلَْةٍ  اللهُ لْبَيْتِ، يُصْلحُِهُ اَ اَ 

 .كذلكيكن 

ة بمثل ما إذ ستكون شرعيَّ  ،...ةمنهاج النبوَّ  نَّ خلافته تكون علىٰ أ -  ٦

 .ةالنبوَّ كانت عليه في زمن 

 ...ىٰ  المهدي بعيسصليِّ فيُ  ىٰ ه ينزل في زمانه عيسنَّ أ -  ٧

وهو من  -   ىٰ عيس ونتساءل عند هذه النقطة في دلالة صلاة النبيِّ 

ة ة المأموم وأفضليَّ مفضوليَّ  علىٰ  ، فهل تدلُّ ¨خلف الإمام المهدي  - ولي العزم أُ 

 !ي خلاف ذلكنِّ في الفكر السُّ  الإمام؟ يظهر أنَّ 

هذه المسألة، وهي خروج المهدي،  ر علىٰ عكِّ وقد يُ ( :ورد عنهم فقد

جاب فيُ  ، فكيف الجمع بين هذا وذاك؟»بن مريم ىٰ  عيسلا مهدي إلاَّ «: حديث

فرض  حديث ضعيف، وعلىٰ  »ىٰ  عيسلا مهدي إلاَّ «حديث  بأنَّ : عن ذلك

 أنَّ  ، ولا شكَّ ىٰ  عيسأي لا مهدي كامل إلاَّ : الحديث ىٰ ته يكون معنصحَّ 

أكمل في الهداية من المهدي، فيكون النفي المراد في الحديث نفي   ىٰ عيس

 .)٣(...)كمال، لا نفي وجود
                                                        

 ).١٦٧ص (الصواعق المحرقة  )١(

 ).٤٠٨٥ح / ١٣٦٧ص / ٢ج (سُنَن ابن ماجة  )٢(

 .لأبي البراء محمّد بن عبد المنعم آل علاوة  في سؤالات الصحابة للنبيِّ  الصراط السويِّ  )٣(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٤٣ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

وليس  ،ين الذي يستلزم العملة من فروع الدِّ نَّ الاعتقاد بالمهدويَّ أ -  ٨

 .عليه الإيمان ىٰ بنصول الذي يُ من الأُ 

د في ولَ ه سيُ إنَّ  :قولونوي ،رون ولادة المهدينكِ ة يُ نَّ ة أهل السُّ غالبيَّ  -  ٩

 .نهاية التاريخ

 :ينِّ ة في الفكر السُّ خلاصة معالم المهدويَّ 

ي، وهي بالنحو نِّ ة في الفكر السُّ تتَّضح معالم المهدويَّ  رَ ومن خلال ما ذُكِ 

 :التالي

االله  )١(شخص يختاره إلىٰ  -بنحو الضرورة  - تتَّجه نهاية التاريخ  -أ 

ومن ولد   النبيِّ  ي، وهو رجل ينتسب إلىٰ ق الوعد الإلهحقِّ سبحانه ليُ 

 . فاطمة

 .نة في علم االله تعالىٰ د في تلك الحقبة المعيَّ ولَ يُ  ويكون ذلك بعد أنْ  -ب 

ه ه لا يعلم أنَّ نَّ إ ىٰ وهو رجل كسائر الناس لا ميزة له عليهم، حتَّ  -ج 

 .المهدي

وفي نسخة  ،»فيِ لَيلَْةٍ  اللهُ لِحُهُ اَ لْبَيْتِ، يُصْ هْدِيُّ مِنَّا أَهْلَ اَ لمَ اَ «: وفي الحديث

، وهي رواية جاءت في مصادرنا أيضاً، ولكن ورد في »هُ رَ مْ أَ  حُ لِ صْ يُ « :ىٰ خرأُ 

                                                        

الخلفاء السابقين  ذ كيف أنَّ إ! ةيَّ نّة للمدرسة السُّ ة والفقهيَّ يوجد تهافت واضح في المباني العقديَّ  )١(

وكان من  ¨من ذلك تعيين المهدي  يَ ثنِ تعيينهم بالانتخاب والشورىٰ واستُ  ما تمَّ علىٰ المهدي إنَّ 

ه بحسب أحاديثهم المعتمدة لديهم كما في عبارة خلال التنصيب الإلهي واختياره سبحانه؟ فإنَّ 

دي بيد االله سبحانه واختياره منه تبارك وتعالىٰ، راجع دلالة واضحة علىٰ أنَّ أمر المه »اللهُاَ  هُ ثُ عَ بْ يَ «

فهو حديث متواتر، روته  ،»هم من قريشالخلفاء من بعدي اثنا عشر خليفة كلُّ «: حديث

صحيح مسلم ، و)٦٤٥٧ح / ٧٠ص / ١١ج ( صحيح البخاري :راجع ،الصحاح والمسانيد

سُنَن الترمذي ، و)٤٢٨٠و ٤٢٧٩ح / ٣٠٩ص / ٢ج (، وسُنَن أبي داود )٣ص / ٦ج (

 .، وغيرها)٢٣٢٣ح / ٣٤٠ص / ٣ ج(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٤٤

قه وفِّ أي يتوب عليه، ويُ (: ، قال»فيِ لَيلَْةٍ  اللهُيُصْلِحُهُ اَ «تفسيرها عن ابن كثير، 

 .)١()لم يكن كذلك رشده بعد أنْ  ويُفهِمه

 -غير معصوم  - رجل كسائر الرجال  ¨ه أنَّ  ىٰ عنفإذا كان كذلك صار الم

ه الضعف في التفكير والسلوك، ويعيش ظرفه بنحو اعتيادي، فلا مانع في حقِّ 

 .قه للصوابوفِّ ن حاله ويُ حسِّ يه ليُ ل بعد تصدِّ يتدخَّ  االله تعالىٰ  ولذلك فإنَّ 

 -عنهم  لَ قِ ما نُ  تمَّ  إنْ  -ة ة هكذا شخصيَّ إمكانيَّ  ىٰ نا نتساءل عن مدولعلَّ 

ه االله تعالىٰ ي للمهماَّ للتصدِّ  بوظيفة المنقذ دون  ت وإصلاح العالم، ولماذا خصَّ

 غيره؟

ر المنقذ في التاريخ البشري ولو علىٰ  الاستقبال  ىٰ مستو ولماذا لا يتكرَّ

والاحتضان المناطقي، أو القومي، أو الحزبي، لتحقيق الاستقرار والعدالة بنحو 

 !ه يمكن تعويضه بنسخة مثيلة لهجزئي؟ إذ إنَّ فرض هلاك

من  ارة جد� نهاية متأخِّ  إذن لا ترابط أو تناسق بين فكرة المنقذ وإحالته إلىٰ 

ك بزمام العالم مسِ ليُ  - فظهوره  - إيجاده  ة المأساوي والمعاناتي ثمّ تاريخ البشريَّ 

 .لتمثيل نهايته بحكم االله وإقامة العدل

 :الإمامية في الفكر خلاصة العقيدة المهدويَّ 

بالدليل النقلي  - ة في الفكر الإمامي فقد ارتسمت معالمها ا المهدويَّ أمَّ 

 :فيه بالنحو التالي - والعقلي 

رة لتتناولها ة أنجبتها الأصلاب الشامخة والأرحام المطهَّ ة إلهيَّ شخصيَّ 

ة أعتاب الإمام ة فتضع أقدامها علىٰ ة التكوينيَّ ة لمزاياها الذاتيَّ العناية الإلهيَّ 

ت مقام الولاية العامَّ دنيِّ بخطوات ثابتة من العصمة المطلقة والعلم اللَّ  ة  فاستحقَّ

ة وعنوان الإمامة  علىٰ   - ة اته الخاصَّ ذلك الأصل العقائدي بحيثيَّ  - الأمَُّ
                                                        

 ).٥٥ص / ١ج ( النهاية في الفتن والملاحم )١(



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٤٥ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

صت بنحو فارد وخاتمِ لسلسلة الأئمَّ  ر  ة من صلب النبيِّ فتشخَّ ، فلا يُتصوَّ

حين  ة عنه، ولذلك ادَّخرته يد الغيب إلىٰ لاستعاضه التكرار، ولا يمكن افي حقِّ 

علاج  ة، وعند ظهوره سيكون قادراً علىٰ انيَّ طروحته الربَّ ة لقبول أُ استعداد البشريَّ 

ة ة وأخلاقيَّ ة ونفسيَّ ة وعلميَّ ة وعقليَّ عه بمزايا فكريَّ أزمات العالم، وقيادته لتمتُّ 

حكمة  لأنَّ  ،لا يغلبه غالب ذلكزه شيء، وعجِ ة، ولتسديد سماوي لا يُ ومقاماتيَّ 

 إلىٰ  -الإنسان  - ة في الخلق ببلوغ تحفته ومحور التكوين الإله تستدعي الهدفيَّ 

بيئة عادلة صالحة ضمن قانون إلهي   في ظلِّ مدارك الكمال، ولا يكون ذلك إلاَّ 

 خالصة من(ة ة تنفيذيَّ وقوَّ ) ي المصالح ودرء المفاسددقيق وعميق الأبعاد في تحرِّ (

 ).والشخصنة والجهل والضعف ىٰ معايب الهو

ي في احتضان نِّ السُّ  وبعد تلك المقارنة يتَّضح رجاحة الفكر الإمامي علىٰ 

م في إكمال مسيرة المقارنة مع الأُ المهدويَّ  ر، وهي ة الأخَُ ينيَّ طروحات الدِّ ة، ويتقدَّ

 .ةالديانة المسيحيَّ 

 :ةة واليهوديَّ المخلِّص في الديانة المسيحيَّ 

ة الآنفة وبين غيرها كالفكر اتَّضح الفرق بين الأديان السماويَّ  بعد أنِ 

ة، والبون شاسع ات الوضعيَّ ص في الأيديولوجيَّ ص المخلِّ شخِّ الوضعي الذي يُ 

فيهما في إعداد وإرسال ما  نْ إذ يُرتجىٰ خالق السماوات والأرض ومَ  ،بينهما

حقوقه والعدل في تحصيل  -الإنسان  - يروي ظمأ مخلوقه الضعيف 

اته ته بذاتيَّ يعثر علىٰ ضالَّ  والإنصاف في شأنه، أو يأمل من ذلك الخائر العاجز أنْ 

َ�َ : ةعن النقص والمحدوديَّ  التي لا تنفكُّ 
َ
 ك

ُ
مْآن

�
 الظ

ُ
سَبُه

ْ َ
ابٍ بقِِيعَةٍ �

 )!٣٩: النور( ...اءً مَ 

عها ا بالاهتمام لتطلُّ ة لما يسعف فكرهينيَّ ات الدِّ إنَّما الكلام في فوارق النظريَّ 

 .السماء إلىٰ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٤٦

م الكلام عن المهدويَّ  وتبينَّ  ،ةفي العقيدة الإسلاميَّ ) المخلِّص(ة وقد تقدَّ

قها علىٰ ة الإماميَّ ة النظريَّ تماميَّ  ة في تشخيص المهدي وبيان يَّ نّ المدرسة السُّ  ة وتفوُّ

 .صفاته ومقاماته

 .ةة المسيحيَّ طروحة الخلاص في النظريَّ وإليك عزيزي القارئ أُ 

مع تأويل بما يناسبهم  ىٰ ص ينتزعها اليهود والنصارإنَّ معالم المخلِّ : فنقول

ل الأوَّ  وأطلقوا علىٰ  ،بهمتُ بهم وأسفار اليهود وكُ تُ فيه كُ  ىٰ من كتاب جمع النصار

 .سن العهدان كتابهم المقدَّ كوِّ الثاني العهد الجديد، ليُ  العهد القديم وعلىٰ 

ص منهم، وأسموه اليهود أنَّ المخلِّ  ىٰ ن اليهود والنصارم في عقيدة كلٍّ 

 .د المسيحبن مريم وأسموه بالسيِّ  ىٰ إنَّ المسيح هو عيس: ىٰ وقال النصار ،بالمسيح

زة في أصل المبدأ ة المنقذ في الفكر المسيحي متميِّ  كانت شخصيَّ ماَّ ـول

كون جديراً في ،صل بالسماءمتَّ  وهو نبيٌّ  ، ىٰ وذلك بتعيين المنقذ بعيس(

منقذة ة بتمثيل ذلك الدور الإصلاحي وبخلافهم اليهود الذين فرضوه شخصيَّ 

بتقديم  ا، فكان حري� )١()ة جمعاءة، وليس منقذاً للبشريَّ للشعب اليهودي خاصَّ 
                                                        

ة ملكهم وجغرافيَّ ) كونهم الشعب المختار(فر المزامير فيه إشارات إلىٰ معتقداتهم في سِ  ورد نصٌّ  )١(

من البحر : وهو ، معتقدهم في مملكة إسرائيلفسرِّ ه يُ ، فإنَّ ...)من البحر إلىٰ البحر(الموعود 

ا من النهر إلىٰ أقاصي الأرض فهو من نهر ت أو الخليج شرقاً، أمَّ ط غرباً إلىٰ البحر الميِّ المتوسِّ 

ق ملكهم وليس ة، إذن المنجي سيكون لهم علىٰ الخصوص ومحقِّ الفرات إلىٰ أقصىٰ المناطق المهمَّ 

 .ةصاً للبشريَّ مخلِّ 

 ،يدين شعبك بالعدل ،كلِ وبرك لابن المَ  ،كلِ أحكامك للمَ  أعطِ  مَّ هُ اللَّ : (فر المزاميرورد في سِ 

ص لِّ يخُ  ،يقضي لمساكين الشعب ،والآكام بالبرِّ  ،للشعب تحمل الجبال سلاماً  ،ومساكينك بالحقِّ 

ينزل مثل  ،ام القمر إلىٰ دور فدوردَّ يخشونك ما دامت الشمس، وقُ  ،الظالم ويسحقُّ  ،بني البائسين

امه الصديق، وكثرة السلام إلىٰ يشرق في أيَّ  ،ل الغيوث الذارفة علىٰ الأرضالمطر علىٰ الجزاز، ومث

  أمامه تجثو أهل ،ويملك من البحر إلىٰ البحر، ومن النهر إلىٰ أقاصي الأرض ،القمر يضمحلَّ  أنْ 

                      



نِّي(الفارق بين الفكر الإسلامي : الخامس البحث  ١٤٧ .....  والمسيحي واليهودي في قراءة المنقذ) الشيعي والسُّ

 .ة للمقارنةالمسيحيَّ 

ص ضمن الفكر المسيحي بالنحو ذلك الأساس نطرح مشروع المخلِّ  وعلىٰ 

 :التالي

 . ىٰ عيس المنقذ هو النبيُّ  أنَّ  ىٰ نصاريعتقد ال -  ١

 ىٰ عيس ة النبيِّ بتفصيل معالم شخصيَّ  ىٰ ض مصادر النصارلم تتعرَّ  -  ٢

زاته، ومن بين ذلك ما ذكروه في صفاته اته ومميِّ  بنحو إجمالي لذكر خصوصيَّ إلاَّ 

 ىٰ كان عيس(): جيمز هاكس(س لـ ة، فقد جاء في قاموس الكتاب المقدَّ الظاهريَّ 

ح، له جبهة مستوية ناعمة، ليس في وجهه دل القامة، ذا شعر أشقر مسرَّ معت

 .الحمرة وعيناه زرقاوتان علامات فارقة، وكان لون وجهه مائلاً إلىٰ 

ولم يرتكب الذنب صغيره  ،ة فقد كان قليل الكلاما صفاته الأخلاقيَّ وأمَّ 

 .ولم يترك الأولىٰ  ،أو كبيره

ة ومخالفاً ترم القوانين الحكوميَّ ة، وكان يحوكانت تعاليمه روحانيَّ 

من الدولة، فقد كان يمانع مقارعة  حة التي تقف بالضدِّ للنشاطات المسلَّ 

راً من الحرب وإراقة الدماء والعنف، فكان من طبعه التنازل السياسيِّ  ين ومتنفِّ

 .ه حقناً للدماء وإقراراً للسلامعن حقِّ 

 كثير العبادة، وكان يفرُّ  وزاهداً وورعاً  ،اضعشديد التو  ىٰ وكان عيس

 .)من النساء ومعاشرتهنَّ 

                                                                                                                                  

  َّبأ ملوك شبا وس ،لون تقدمةرسِ ملوك ترشيش والجزائر يُ  ،ة، وأعداؤه يلحسون الترابالبري

س، العهد القديم . )د لهم تتعبَّ مَ الأُ  كلُّ  ،الملوك ويسجد له كلُّ  ،ةمون هديَّ قدِّ يُ  الكتاب المقدَّ

 ).١١ - ١النصُّ / ٧٢المزمور / سِفر المزامير/ ٨٨٢ ص(

الممسوح بالزيت المبارك، سيحكم : الماسح: ()٤٣ص ( رهاتطوُّ  -وأيضاً فكرة المهدي نشأتها 

 ).ام الأرضكَّ ائيل ويجعلهم حُ ل بني إسرفضِّ العالم ويُ 

 ).٨٩و ٨٨ص (المنقذ في الأديان  :راجع ؛ةته في اليهوديَّ د المنقذ وشخصيَّ وأيضاً فكرة تعدُّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٤٨

وهو  ،ر المسيحي بمشروع كبيرفي التصوُّ   ىٰ عيس سيقوم النبيُّ  - ٣

 .ةنجيليَّ إة مبادئها تشكيل حكومة عالميَّ 

ت ويرفع التشتُّ  ،الناس من الظلم بتخليص كلِّ   ىٰ سيقوم عيس

 .ق الرخاء الاقتصاديقِّ والاضطراب، ويحُ 

ه حاز ها تعتقد أيضاً بأنَّ ولكنَّ   ىٰ ة عيسالأناجيل تعتقد ببشريَّ  كلُّ  -  ٤

م كلامه سبحانه ه يفعل فعل االله ويتكلَّ ه أزلي، ولهذا فإنَّ ة وأنَّ لوهيَّ مقام الأُ  علىٰ 

 ).بولس(ت هذه الصفات في كتابات عَ وقد ابتدُِ 

من المقامات، وقد قام الدليل  ىٰ ومن الواضح رفض العقل لهذا المعن

دت الأدلَّ  لبرهاني علىٰ ا ه من نسل ب المنقذ وأنَّ سَ نَ  قة علىٰ ة الموثَّ ة النقليَّ ذلك كما أكَّ

ات مشروعه العالمي بنشر التوحيد ورسالة وخصوصيَّ  الإسلام  نبيِّ 

 .الإسلام وإذابة عناصر الفساد والفرقة

*   *   * 



 

 

                

 

 

 

 

دس اا:  

 

 

  ذا ار  

 

  ا و اة؟

 

 

 





 

 

 

 

 :وفيه تمهيد وأربعة محاور

 :ر دئاقوا ا  :  

يرتبط مفهوم الغيبة بالدلالة بمفهوم الغيب الوارد في : مفهوم الغيبة

يبِْ  :القرآن الكريم، كقوله تعالىٰ 
َ
غ
ْ
 باِل

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ينَ يؤُ ِ

�
وقوله  ،)٣: البقرة( ا�

هَ َ�  :تعالىٰ 
�
يبِْ وَا�ش

َ
غ
ْ
ةِ �مُِ ال

َ
 .)٧٣: الأنعام( اد

عالمَ الملكوت  عالمَ الطبيعة بعالم الشهادة، وعلىٰ  وقد اصطلح الفلاسفة علىٰ 

، فلا يمكن بعالم الغيب، فيكون الغيب هو ذلك الأمر الخفي والغائب عن الحسِّ 

 .ذلك ما للعقل السبيل إلىٰ من استكشافه، وإنَّ  للحواسِّ 

كشفه  ، وتكون السبيل إلىٰ ما له ارتباط بالحواسِّ  الشهادة فهو كلُّ  اأمَّ 

 .وإدراكه

ة هذا المصطلح للدلالة علىٰ طبيعة الوجود المهدوي وقد استعمل الإماميَّ 

في التعبير عن  ة ة الأئمَّ وبقيَّ   اعتماداً علىٰ المصطلح الروائي الوارد عن النبيِّ 

ة هي استتار إمامته، فالغيبة في الثقافة المهدويَّ  ̈ ي فيهؤدِّ الظرف المهدوي الذي سيُ 

 ؟¨اه، فما هي غيبة الإمام المهدي ة عن الناس ومعرفتهم إيَّ الإمام الحجَّ 

 :ةيبة المهدويَّ ة الغات في ماهيَّ النظريَّ 

ح من قسمين رَ ما ذُكِ  إنَّ أهمَّ   :في هذا المضمار صورٌ أربع تترشَّ

 :ةيَّ الغيبة المادّ : لالقسم الأوَّ 

ر فيها مستويان  :ويُتصوَّ

فيكون غائباً عن الحضور في مكان  غيبةٌ تُقابل الحضور،: لالمستوىٰ الأوَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٥٢

قومه وعدم حضوره بينهم عند عن   ىٰ وزمان ما، كما في غيبة موس

 وَ  ي أحكام التوراةلميقات ربِّه وتلقِّ   ذهابه
ْ
 وَ�ِذ

َ
ن
ْ
ٰ اعَد

َ
رْ�َعَِ�  ا ُ�و�

َ
أ

 
ً
ة
َ
لْ

َ
�... )غيبة حضور ىٰ سمَّ وتُ  ،)٥١: قرةالب. 

رغم الحضور  وهو خفاء عن الحواسِّ  غيبة تقابل الظهور،: المستوىٰ الثاني

بَ في الزمان والمكان، مثل حضور الملائكة 
�
ُ مُعَق

َ
فِهِ �

ْ
ل

َ
يهِْ وَمِنْ خ

َ
ِ يدَ

ْ
 مِنْ َ��

ٌ
ات

رِ االلهِ 
ْ
�
َ
 مِنْ أ

ُ
ه
َ
ون

ُ
ظ

َ
ف
ْ َ
� )ةلشخصيَّ الغيبة ا ىٰ سمَّ ، وتُ )١١: الرعد. 

 :ةالغيبة المعنويَّ : القسم الثاني

 :وفيها مستويان أيضاً 

 أنَّه فيكون صاحبها حاضراً وظاهراً إلاَّ غياب العنوان، : لالمستوىٰ الأوَّ 

وهو   ىٰ ة ولا يُعلَم عنوانه وحقيقته، كما في غيبة عنوان موسمجهول الهويَّ 

 ماكث في بيت فرعون 
َ
 ق

َ
 ِ�ين

َ
رَ��ك

ُ
مْ ن

َ
�
َ
 أ

َ
  اال

َ
تَ ِ�ين

ْ
ثِ

َ
 وَ�

ً
مُركَِ وَِ�دا

ُ
ا مِنْ �

 .غيبة عنوان ىٰ سمَّ وتُ  ،)١٨: الشعراء( �  سِ�ِ�َ 

فيكون الشخص حاضراً وظاهراً  غياب المقام والمنزلة،: المستوىٰ الثاني

منزلته ووظيفته، كما في سائر  ىٰ ه مجهول القدر والمقام فلا يُعطومتعنوناً، ولكنَّ 

 .وقهم في المقام وغصبهاعند سلب حق ة الأئمَّ 

 ؟¨مة هي غيبة الإمام من المستويات المتقدِّ  فأيٌّ 

 فإذا كان الملحوظ فيه الغيبة من علىٰ : لل للقسم الأوَّ ا المستوىٰ الأوَّ أمَّ 

  ىٰ عيس السماء، كما حصل مع النبيِّ  وجه الأرض إطلاقاً، أي حالة الرفع إلىٰ 

 :وذلك ،¨الإمام المهدي  فهي غير محتملة في حقِّ 

وجوده بين الناس كما في  ة علىٰ كونه متعارضاً مع الروايات الدالَّ  - ١

 .، وأخبار المشاهدةموسم الحجِّ 

الأرض لولا ذلك  عصر، وأنَّ  ة في كلِّ مخالف لأخبار ضرورة الحجَّ  -  ٢

 .لساخت



ة؟: السادس البحث  ١٥٣ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

 .في لسان الروايات ¨لغيبة الإمام المهدي  ىٰ عدم ورود هكذا معن -  ٣

لحوظ في غيبة الحضور الانزواء أحياناً في بعض البقاع نعم، إذا كان الم

ة، وقد ورد عن الإمام والبلاد من الأرض، فهو وارد ومنسجم مع الأدلَّ 

َ  )أبيَِ (« :قوله لابن مهزيار ̈  المهدي دٍ عَهِدَ إِليََّ أَنْ لاَ أَبُو محُ جَاوِرَ قَوْماً أُ  مَّ

ُ  )وَلَعَنهَُمْ (عَلَيهِْمْ  غَضِبَ اَاللهُ نْياَ وَالآَْخِرَةِ وَلهَمُْ عَذَابٌ أَليِمٌ وَلهَ زْيُ فيِ اَلدُّ  ،مُ اَلخِْ

باَلِ إلاَِّ  أَمَرَنيِ أَنْ لاَ وَ  آخر  إلىٰ  ،»...دِ إِلاَّ عَفْرَهَانَ اَلْبلاَِ وَمِ  ،وَعْرَهَا أَسْكُنَ مِنَ اَلجِْ

 .)١(كلامه الشريف

فإنَّ الغيبة  ،قلناه سابقاً  فنقول فيه ما: ل أيضاً ا المستوىٰ الثاني من الأوَّ وأمَّ 

 إذا قلنا باختفاء ة غير صحيحة للتنافي مع أخبار المشاهدة إلاَّ ة المستمرَّ الشخصيَّ 

الشخص أحياناً، خصوصاً إذا أخذنا بنظر الاعتبار ما ورد عن اختفاء شاخص 

يه وإرادة قتله قبل هجرته، عند تقصِّ ار قريش فَّ مام كُ أعند مروره من   النبيِّ 

 .وبنحو إعجازي فجأةً  ¨ت اختفاءه ثبِ اً أنَّ بعض أخبار المشاهدة تُ وأيض

وتساعد عليه بعض  ،فممكن عقلاً  :ا القسم الثاني وبكلا مستوييهوأمَّ 

 .الأخبار أيضاً 

وْسِمَ كُلَّ هَذَا اَلأْمَْرِ لَيحَْضرُُ اَلمَ إنَِّ صَاحِبَ  االلهَوَ : (وقد ورد عن العمري

ىٰ   .)٢()يَعْرِفُونَهُ  لاَ وَيَرَوْنَهُ وَ  ،وَيَعْرِفُهُمْ  اَلنَّاسَ  سَنةٍَ فَيرََ

ور الا :إ ُ ا :  

عشرات  أنَّ الاستتار البعيد الأمد، والغياب الذي امتدَّ إلىٰ  لا شكَّ 

ة ز الإيمان بشخصيَّ يُعزِّ  ىٰ ل والبحث عن واقعه، حتَّ التأمُّ  القرون، يستحقُّ 

 -ا ، باعتبار أنهَّ  ل مع هذه الظاهرة بما يتناسب وإرادة المولىٰ الغائب، والتفاع
                                                        

 ).٢٢٨ح / ٢٦٦ص (الغيبة للطوسي  )١(

 ).٨ح / ٤٣باب / ٤٤٠ص (ين كمال الدِّ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٥٤

فعل مناسب من جهة   ردُّ ا يتعينَّ ة الحكيمة ممَّ خاضعة للإرادة الإلهيَّ  -الغيبة 

 .الإنسان

 :ومن هذا المنطلق تنقدح استفهامات

ة نَّ معلولة للسُّ  - من غيبة الأنبياء والأولياء  الأعمّ  - هل أنَّ الغَيبة  - 

 ة؟لإلهيَّ ا

لعدم تطابقه مع  - وإذا كان انعدام الظهور المهدوي ليس من الغيبة  - 

ة غ للعقيدة المهدويَّ مسوِّ  ىٰ هل يبق - حوادث الغيبة السابقة، واختلافها عنها 

 الظهور؟ ىٰ اللوازم الثابتة لها كالانتظار ودعو وكلِّ 

 ة؟لزوميَّ ) ية والظهور المهدوة الغيبة للمهدويَّ نَّ بين سُ (هل العلاقة  - 

 :ضح الإجابة عن هذه الاستفهامات بما يليوستتَّ 

 :ة وخصائصهانَّة الإلهيَّ السُّ  ىٰ معن

فت السُّ  ا  - الاصطلاحي  ىٰ بالمعن - ة نَّ عُرِّ التي تحكم حياة  )١(النواميس(بأنهَّ

البشر وفق مشيئة االله المطلقة، وأنَّ ما وقع منها في الماضي يقع في الحاضر إذا 

 .)٢()الحاضرين مثل حال السابقينأصبح حال 

ة تتَّضح مجموعة نَّة الإلهيَّ ة تناول السُّ من خلال التتبُّع القرآني في كيفيَّ 

خصائص ملازمة لها، ويمكن الاستفادة من تلك الخصائص في تحديد الواقع لها 

نَّة الخصائص المزعومة، فتتميَّز السُّ  ة منسجمة مع تلكوالتعاطي معها بمنهجيَّ 

 :ـة بيَّ الإله

ث دَ ر واستمرار الحَ ة تستدعي تكرُّ وهو الموجب لوجود علَّ : التتابع - ١

قت مقدَّ  الاستمرار والثبات، قال  علىٰ  ماته الموجبة له، وهذا الاطِّراد دالٌّ كلَّما تحقَّ
                                                        

 .القانون أو الشريعة: الناموس )١(

 .)٤٠٨ص / ١ج (في ظلال القرآن  )٢(



ة؟: السادس البحث  ١٥٥ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

  :تعالىٰ 
ً
بدِْيلا

َ
ةِ االلهِ �

�
 �سُِن

َ
د ِ

َ
نْ �

َ
 وَل

ُ
بلْ

َ
تْ مِنْ �

َ
ل

َ
 خ

ْ
د

َ
ِ� ق

�
 االلهِ ال

َ
ة

�
 � سُن

 ).٢٣: الفتح(

 :ماتها من تأثيرها، قال تعالىٰ إذ لا يخرج فردٌ انفعل بمقدَّ  :العموم -  ٢

 ْم
ُ
بلِْ�

َ
ينَ مِنْ � ِ

�
َ ا� َ

مْ سُ�
ُ
دِيَ�

ْ
مْ وَ�هَ

ُ
�

َ
َ ل �

 االلهُ ِ�ُ�َ�
ُ
، )٢٦: النساء( ...يرُِ�د

ة أو فرد منها دون فرد آخر فهي لا تقتصر علىٰ  ة دون أُمَّ  .أُمَّ

ن هي قضاء من االله سبحانه والصادر عن نَ أنَّ السُّ : ةضرورة والحتميَّ ال - ٣

 :  هو، قال تعالىٰ إرادته الحكيمة التي لا دافع ولا مانع لها إلاَّ 
َ
ٰ إِذ

َ
�

َ
مَ  ا ق

�
إِ�

َ
 ف

ً
را

ْ
�
َ
ا أ

 
ُ
ون

ُ
يَك

َ
نْ �

ُ
� ُ

َ
� 

ُ
ول

ُ
ق

َ
�� )ة شأن من شؤونات القضاء ، فالحتميَّ )٣٥: مريم

 .الإلهي

من ذلك سلب الاختيار من الفعل الإنساني وإلزامه بالجبر،  ىٰ عننعم، لا يُ 

ز الشرطي، بمعن مها كونها نتيجة حتميَّ  ىٰ وإنَّما هي سُنَّة وليدة التنجُّ ة كلَّما تقدَّ

 .به فعل أثره الخاصُّ  شرطها، والشرط هو فعل الإنسان الاختياري، ولكلِّ 

 :ةيَّ ة الإلهنَّ الغيبة معلولة للسُّ  أنَّ  الدليل علىٰ 

ة وطبيعتها نعود للسؤال عن نَّة الإلهيَّ المقصود من السُّ  وبعد الوقوف علىٰ 

 ة أو ليس كذلك؟ة الإلهيَّ ن التكوينيَّ نَ كون الغيبة معلولة للسُّ 

ة ة وروائيَّ ة وقرآنيَّ ة تاريخيَّ وفي مقام الجواب عن ذلك بالإيجاب نستعين بأدلَّ 

 :للإثبات

 :الدليل التاريخي - أ 

أبرز  نكتشف أنَّ  ل سُ ءة السير التاريخي للأنبياء والرُّ قرامن خلال 

أي (لكثير من حياة الأنبياء الاستتار والاختفاء والاحتجاب المظاهر المرافقة 

 :وإليك بعضاً من تلك السيرة) الغيبة

 فقد وردت غيبته عن مجتمعه آنذاك لفترة لا تقلُّ :  إدريس النبيُّ  - ١



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٥٦

لازماً للكهف  لجبل بسبب سوء فعِال قومه، وظلَّ عشرين عاماً في كهف اعن 

 .)١(ؤمَّن طعامه وشرابه من خلال أحد الملائكةويُ 

دُ بْنُ اَلحْسََنِ : ، قالفعن الصدوق  :صالح  النبيُّ  -  ٢ ثَناَ محُمََّ حَدَّ

فَّ  :قَالَ ، بْنِ أَحمَْدَ بْنِ اَلْوَليِدِ اِ  دُ بْنُ اَلحْسََنِ الَصَّ ثَناَ محُمََّ  سَعْدُ بْنُ عَبدِْ االلهَارُ وَ حَدَّ

يُّ  عَبدُْ االلهَوَ  مْيرَِ دُ بْنُ اَلحْسَُينِْ بْنِ أَبيِ اَلخْطََّابِ  :قَالُوا ،بْنُ جَعْفَرٍ اَلحِْ ثَناَ محُمََّ عَنْ  ،حَدَّ

امِ  ،عَنْ سَيفِْ بْنِ عَمِيرَةَ  ،عَليِِّ بْنِ أَسْباَطٍ  حَّ ،  أَبيِ عَبدِْ اَالله عَنْ  ،عَنْ زَيْدٍ اَلشَّ

وَكَانَ يَوْمَ غَابَ عَنهُْمْ كَهْلاً مُبْدَحَ  ،غَابَ عَنْ قَوْمِهِ زَمَاناً  إِنَّ صَالحِاً «: قَالَ 

سْمِ  ،اَلْبطَْنِ   ،خَفِيفَ اَلْعَارِضَينِْ مجُتَْمِعاً  ،خمَيِصَ اَلْبطَْنِ  ،وَافرَِ اَللِّحْيَةِ  ،حَسَنَ اَلجِْ

جَالِ   .)٢(»...قَوْمِهِ لمَْ يَعْرِفُوهُ بصُِورَتِهِ  عَ إِلىَٰ فَلَماَّ رَجَ  ،رَبْعَةً مِنَ اَلرِّ

 !دةغيبات متعدِّ  إنَّ له  :ويمكن القول :إبراهيم  النبيُّ  -  ٣

له ه سبحانه حوَّ ن القوابل كشف حملها لأنَّ ه إذ لم تتمكَّ فغيبة في بطن أُمِّ 

ه في وعندما وُلدَِ  ،أمر ولادته ىٰ أخف ظهرها، ثمّ  بقدرته من بطنها إلىٰ  وضعته أُمُّ

كبر وقام  ىٰ ته بصخرة ورحلت عنه، وكان االله سبحانه يأتيه برزقه حتَّ غار وغطَّ 

 .بأمر االله سبحانه فبرز لقومه

 .يسير فيها في البلاد بعد نجاته من النار حيث ظلَّ  ىٰ خروغيبة أُ 

 .الشام حين هاجر إلىٰ  ىٰ خرنَّ له غيبة أُ أل نقَ ويُ 

 :وهي في بعضهم إجمالاً  ، الأوصياءوة الأنبياء غيبة بقيَّ  -  ٤

رجوعه وقد  ىٰ ه إخوته ورموه في البئر، وحتَّ عندما أخذ غيبة يوسف 

عن   ىٰ وغيبة موسفي بطن الحوت،  ، وغيبة يونس )سنة ٤٠(دامت 

عندما أخذته ) سنة ١٢(غيبة دامت  ىٰ قومه، وينقل بعض أهل التاريخ أنَّ لعيس

ه هاربة من اليهود  .أُمُّ
                                                        

ين : راجع )١(  ).١ح / ١باب / ١٣٣ - ١٢٧ص (كمال الدِّ

ين  )٢(  ).٦ح / ٣باب / ١٣٦ص (كمال الدِّ



ة؟: السادس البحث  ١٥٧ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

وقوع غيبات  سناده لأهل البيت بإ الشيخ الصدوق  ىٰ ووقد ر

 كما في يوشع بن نون  ىٰ عيس زمن النبيِّ  وإلىٰ   ىٰ للأوصياء من بعد موس

قوي أمره فخرج  ىٰ حتَّ   ىٰ حيث قام بالأمر بعد موس  ىٰ خليفة موس

 ئة ألف فغلبهم يوشع، واستتربما  ىٰ عليه رجلان من منافقي قوم موس

 ىٰ انته ىٰ سنة وكانوا أحد عشر حتَّ أربعمائة ة لمدَّ  زمان داود  ده إلىٰ ة بعالأئمَّ 

هم بداود  آخرهم فغاب عنهم ثمّ  الأمر إلىٰ   ، وكذلك داود ظهر فبشرَّ

آصف بن برخيا الذي غيَّبه االله غيبة طال  إلىٰ  الذي أوصىٰ  استخلف سليمان 

سلسلة غيبات للأنبياء  منإلخ ... غاب عنهم ما شاء االله ظهر لهم ثمّ  أمدها ثمّ 

 .)١(وأوصيائهم 

 :الدليل القرآني - ب 

 :نَّة للغيبة بنحوينج السُّ ة فهي تُنتِ ا القراءة القرآنيَّ أمَّ 

 : قال تعالىٰ  - ١
َ
� 

ْ
د

َ
ق
َ
َ ل

ْ
�

َ ْ
وِ� الأ

ُ
 لأِ

ٌ
ة صَصِهِمْ عِْ�َ

َ
 ِ� ق

َ
 ...ابِ ن

 ).١١١: يوسف(

 من الأنبياء  نبيٍّ  الواردة في أيِّ أنَّ الآيات  القرآن الكريم يشير إلىٰ  فإنَّ 

الهدف النهائي من الكلام للقرآن الكريم الذي يقتصر عليه وينتهي ليست بنحو 

ي للآية المباركة المراد الجدِّ  ىٰ ة االله، وبذلك يتعدَّ ه حجَّ عنده، بل يشير إليه بنحو أنَّ 

 .شملهي -ة الحجَّ  -دام العنوان  ما غيره  إلىٰ 

ات في طيَّ  ج االله جَ الغيبة لحُ  ىٰ ات المباركات معنت الآيوقد شَمِلَ 

 ما هي ظرف خاصٌّ ، نعم إنَّ د ومحمّ   ىٰ وعيس ىٰ ة موسصهم، كقصَّ صَ قَ 

الناس وغيرها،  تهم إليها كالخشية من شرِّ وذلك لأسباب اضطرَّ  لبعضهم 

 .ة المباشرة بالغيبة والاستتارفتستبدل الوظيفة الهدايتيَّ 
                                                        

ين : راجع )١(  ).١٧ح / ٧باب / ١٥٩ - ١٥٣ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٥٨

 ة هو جري القرآن بحسب آيات االله سبحانه في كلِّ إذن الغاية النهائيَّ 

ىٰ قيام زمان حتَّ  زمان، وأنبياء االله سبحانه وأوصيائهم هم آيات االله في كلِّ 

ة تحكم مشروع نَّ الساعة، وقد كشف القرآن الكريم عن ظاهرة الغيبة كسُ 

السماء ه مشروع ة لأنَّ ج االله سبحانه وأولياءه، فيكون ذلك ثابتاً للمهدويَّ جَ حُ 

 .ة االلهوحجَّ 

ة حتميَّ  ت بنحو مباشر علىٰ أشار القرآن الكريم في لفيفٍ من آياته دلَّ  -  ٢

أعمالهم وهو  االله ويشهد علىٰ  يهدي الناس إلىٰ  زمان إمام حقٍّ  يكون في كلِّ  أنْ 

 :ة عليهم، وذلك من قبيلالحجَّ 

 : تعالىٰ قوله 
َ
ن
ُ
 أ

� ُ
عُوا �

ْ
د

َ
 اسٍ بإِِمَ يوَْمَ ن

َ
وِ�َ كِتَ اِ�هِمْ �

ُ
 �يِمَِينِهِ مَنْ أ

ُ
ابهَ

 ِ
َ

و�
ُ
أ
َ
رَ ف

ْ
ق

َ
� 

َ
 كِتَ ءُوك

َ
 ن

َ
 اَ�هُمْ وَلا

ً
تِيلا

َ
 ف

َ
مُون

َ
ل

ْ
ظ

ُ
� � )وهذا نصٌّ ، )٧١: الإسراء 

 .أهل زمان إماماً يكون شاهداً عليهم يوم القيامة أنَّ لكلِّ  صريح علىٰ 

 وَ : تعالىٰ قوله و
ً
هِيدا

َ
ةٍ ش

�
م
ُ
 أ

� ُ
 مِنْ �

ُ
بعَْث

َ
 �وَْمَ �

َ
م� لا

ُ
رُوا �

َ
ف

َ
ينَ � ِ

�
�ِ� 

ُ
ن

َ
ذ
ْ
 يؤُ

 
َ

 وَلا
َ
تبَوُن

ْ
مْ �سُْتَع

ُ
 ).٨٤: النحل( � ه

 : تعالىٰ وقوله 
َ
 إِذ

َ
يفْ

َ
ك

َ
 ف

َ
ن
ْ
 ا جِئ

َ
ن
ْ
هِيدٍ وجَِئ

َ
ةٍ �شِ

�
م
ُ
 أ

� ُ
ٰ ا مِنْ �

َ َ
� 

َ
  ا بكِ

َ
 ه

َ
لا

ُ
ءِ ؤ

 
ً
هِيدا

َ
 ).٤١: النساء( �ش

مَ : تعالىٰ وقوله 
�
 إِ�

� ُ
ذِرٌ وَلِ�

ْ
تَ مُن

ْ
ن
َ
  ا أ

َ
وْمٍ ه

َ
 ).٧: الرعد( �ادٍ ق

َ  :تعالىٰ قوله و
ْ

زَ�
ْ
ن
َ
ا أ

�
رِ إنِ

ْ
د

َ
ق
ْ
ةِ ال

َ
لْ

َ
رَ وَمَ  �اهُ ِ� �

ْ
د
َ
رِ اكَ مَ ا أ

ْ
د

َ
ق
ْ
 ال

ُ
ة
َ
لْ

َ
 �ا �

رٍ 
ْ
ه

َ
فِ ش

ْ
ل
َ
ْ�ٌ مِنْ أ

َ
رِ خ

ْ
د

َ
ق
ْ
 ال

ُ
ة
َ
لْ

َ
��  

َ
مَلا

ْ
 ا�

ُ
ل � َ�

َ
وحُ ِ�يهَ �  وَا�ر�

ُ
ة

َ
نِ ئِ�

ْ
ا بإِِذ

 ).٤ -  ١: القدر( ...رَ��هِمْ 

  :تعالىٰ قوله و
َ
 ق

ْ
 وَ�ِذ

َ
مَلا

ْ
 �لِ

َ
 رَ��ك

َ
 جَ ال

�
ةِ إِ�

َ
 ئِ�

ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
 اعِل

 ).٣٠: البقرة(

ة للإمام والشهيد ويُنتزَع من مجموع هذه الآيات المباركات صفات عدَّ 



ة؟: السادس البحث  ١٥٩ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

في كونها مقامات  قلبه القرآن الكريم، ولا شكَّ  ينزل علىٰ  نْ والهادي والخليفة ومَ 

 .¨ المعصوم وما نعتقده في شخص المهدي ة رفيعة لا يبلغها إلاَّ نويَّ مع

 .)١(ه ما يناسب ذلك فراجعفي محلِّ  رَ كِ وقد ذُ 

دت ضرورة وجود الإمام ذلك الروايات الشريفة التي أكَّ  إلىٰ  وإضافةً 

ة وجود ولولاه لساخت الأرض، وعندئذٍ تنعقد الملازمة بين ضرورة وواقعيَّ 

ة ¨اقع الغيبة، لعدم ظهور الإمام وبين و ¨الإمام   .في واقع الأمَُّ

 :الدليل الروائي - ج 

 :ةوفي النصوص الروائيَّ 

: بسنده عن الصادق  )ينكمال الدِّ (في   الشيخ الصدوق ىٰ فقد رو

أَهْلَ اَلْبيَتِْ  بماَِ وَقَعَ بهِِمْ مِنَ اَلْغَيْبَاتِ حَادِثَةٌ فيِ اَلْقَائِمِ مِنَّا إِنَّ سُننََ اَلأْنَْبِياَءِ «

ةِ  ةِ باِلْقُذَّ  .)٢(»...حَذْوَ اَلنَّعْلِ باِلنَّعْلِ وَاَلْقُذَّ

 ،فيِ اَلْقَائِمِ مِنَّا سُننٌَ مِنَ اَلأْنَْبِيَاءِ « :أنَّه قال بن الحسين  وعن الإمام عليِّ 

 ،وَسُنَّةٌ مِنْ مُوسَىٰ  ،يمَ وَسُنَّةٌ مِنْ إبِْرَاهِ  ،سُنَّةٌ مِنْ نُوحٍ )وَ ، سُنَّةٌ مِنْ أَبِيناَ آدَمَ (

دٍ  ،وَسُنَّةٌ مِنْ أَيُّوبَ  ،وَسُنَّةٌ مِنْ عِيسَىٰ  ا ، )صَلَوَاتُ االلهَ عَلَيهِْمْ (وَسُنَّةٌ مِنْ محُمََّ فَأَمَّ

ا مِنْ  ،نُوحٍ فَطُولُ اَلْعُمُرِ )مِنْ آدَمَ وَ (  ،دَةِ وَاعِْتزَِالُ اَلنَّاسِ إبِْرَاهِيمَ فَخَفَاءُ الَْوِلاَ وَأَمَّ

ا مِنْ مُوسَىٰ  ا مِنْ عِيسَىٰ  ،فَالخْوَْفُ وَاَلْغَيبْةَُ  وَأَمَّ ا مِنْ  ،فُ اَلنَّاسِ فِيهِ فَاخْتلاَِ  وَأَمَّ وَأَمَّ

دٍ  ،أَيُّوبَ فَالْفَرَجُ بَعْدَ اَلْبلَْوَىٰ  ا مِنْ محُمََّ يفِْ  وَأَمَّ  .)٣(»فَالخْرُُوجُ باِلسَّ

دٍ إِنَّ فيِ اَلْقَائِمِ مِ «: عن الباقر و شَبهَاً مِنْ خمَْسَةٍ مِنَ  نْ آلِ محُمََّ

سُلِ  دٍ  ،وَعِيسَىٰ  ،وَمُوسَىٰ  ،وَيُوسُفَ بْنِ يَعْقُوبَ  ،يُونُسَ بْنِ مَتَّىٰ  :اَلرُّ وَمحُمََّ

                                                        

 ).٧٦ - ٥٣ص / ١٤ج (أعلام الهداية  )١(

ين  )٢(  ).٣١ح / ٣٣باب / ٣٤٥ص (كمال الدِّ

ين  )٣(  ).٣ح / ٣١باب / ٣٢٢و ٣٢١ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٦٠

ا شَبهَُهُ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّىٰ ). صَلَوَاتُ اَالله عَلَيهِْمْ ( فَرُجُوعُهُ مِنْ غَيبَْتِهِ وَهُوَ  فَأَمَّ

نِّ شَابٌّ  ا شَبهَُهُ مِنْ يُوسُفَ بْنِ يَعْقُوبَ  .بَعْدَ كِبرَِ الَسِّ فَالْغَيْبَةُ مِنْ  وَأَمَّ

تِهِ  تِهِ وَعَامَّ مَعَ  أَبِيهِ يَعْقُوبَ  وَإشِْكَالُ أَمْرِهِ عَلىَٰ  ،وَاِخْتفَِاؤُهُ مِنْ إِخْوَتِهِ  ،خَاصَّ

ا شَبهَُهُ مِنْ مُوسَىٰ  .لِهِ وَشِيعَتِهِ قُرْبِ اَلمسََْافَةِ بَينْهَُ وَبَينَْ أَبِيهِ وَأَهْ  فَدَوَامُ   وَأَمَّ

َّا لَقُوا مِنَ اَلأْذََىٰ  ،دَتِهِ خَفَاءُ وِلاَ وَ  ،وَطوُلُ غَيْبَتِهِ  ،خَوْفِهِ   وَتَعَبُ شِيعَتهِِ مِنْ بَعْدِهِ ممِ

هِ  عَلىَٰ وَأَيَّدَهُ  هُ نَصرََ فيِ ظُهُورِهِ وَ   أَنْ أَذِنَ االلهَُ  وَاَلهْوََانِ إلىَِٰ  ا شَبهَُهُ مِنْ  .عَدُوِّ وَأَمَّ

وَقَالَتْ  ،مَا وُلدَِ  :قَالَتْ طاَئِفَةٌ مِنهُْمْ  فُ مَنِ اخِْتلََفَ فِيهِ حَتَّىٰ فَاخْتلاَِ   عِيسَىٰ 

هِ اَلمُ وَأَ  .قُتِلَ وَصُلِبَ  :وَقَالَتْ طاَئِفَةٌ  ،مَاتَ  :طَائِفَةٌ  ا شَبهَُهُ مِنْ جَدِّ   صْطَفَىٰ مَّ

يفِْ فَخُرُوجُ   .)١(»...هُ باِلسَّ

، وثبت  بَتتَ الغيبة كواقع نشط في مشروع الأنبياء والأوصياءإذن ثَ 

ة الوجود المهدوي ولكن بنحوه المقترن بالغيبة، وعليه ليست تلك الظاهرة الممتدَّ 

ة، ة الإلهيَّ نَّ  كونها معلولة للسُّ التاريخي لمشروع السماء، إلاَّ  طول الخطِّ  علىٰ 

وحياة  بة ناموساً حكم حياة بعض الأنبياء والأوصياء لصيرورة الغي

 .ةقة بهم، لإرادة االله سبحانه الحكميَّ جتمعات المتعلِّ الم

مر اا :وا ا  رمات او َ :  

 وأنَّ  ،ذكرنا فيما سبق الوقوع الفعلي للغيبة في حياة أنبياء وأوصياء 

 .ىٰ يست بدعاً في هذا المعنالغيبة المهدوية ل

ج السابقين جَ كان عليه واقع الحُ لما ا مصداق مغاير تماماً إنهَّ : ولكن قد يقال

 .من الغيبة، فيتَّحدان في اللفظ فقط دون المفهوم

والصحيح وحدة المفهوم والاشتراك المعنوي دون اللفظي، نعم قد تكون 

                                                        

ين  )١(  ).٧ح / ٣٢باب / ٣٢٨و ٣٢٧ص (كمال الدِّ



ة؟: السادس البحث  ١٦١ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

صات تهان المشخَّ ة للموضوع تختلف وهو طبيعي لارالعوارض الشخصيَّ 

 :بعوامل خارجة عن أصل المبدأ، وإليك إيضاح ذلك

سُنَّةٌ ( ،فيِ اَلْقَائِمِ مِنَّا سُننٌَ مِنَ اَلأْنَْبِيَاءِ « :بن الحسين  عن الإمام عليِّ 

ةٌ وَسُنَّ  ،وَسُنَّةٌ مِنْ مُوسَىٰ  ،وَسُنَّةٌ مِنْ إبِْرَاهِيمَ  ،سُنَّةٌ مِنْ نُوحٍ )وَ ، مِنْ أَبِيناَ آدَمَ 

دٍ  ،وَسُنَّةٌ مِنْ أَيُّوبَ  ،مِنْ عِيسَىٰ  ا ، )صَلَوَاتُ اَالله عَلَيهِْمْ (وَسُنَّةٌ مِنْ محُمََّ مِنْ آدَمَ (فَأَمَّ

ا مِنْ  ،نُوحٍ فَطُولُ اَلْعُمُرِ )وَ  ا مِنْ  ،دَةِ وَاعِْتِزَالُ اَلنَّاسِ إبِْرَاهِيمَ فَخَفَاءُ اَلْوِلاَ وَأَمَّ وَأَمَّ

ا مِنْ عِيسَىٰ  ،فُ وَاَلْغَيبْةَُ فَالخْوَْ  مُوسَىٰ  ا مِنْ أَيُّوبَ  ،فُ اَلنَّاسِ فِيهِ فَاخْتلاَِ  وَأَمَّ وَأَمَّ

دٍ  ،فَالْفَرَجُ بَعْدَ اَلْبلَْوَىٰ  ا مِنْ محُمََّ يفِْ  وَأَمَّ  .)١(»فَالخْرُُوجُ باِلسَّ

المشتركات في الظروف والأدوار والتي منها  الرواية الشريفة تشير إلىٰ 

ة زها طول غيبة حجَّ ميِّ ما يُ  أنَّ فيها مشتركات وتمايز أيضاً، وأهمُّ  ولا شكَّ  الغيبة،

ي للإمامة، نعم آخرين أيضاً طال سه بدوره الوظيفي، وهو التصدِّ االله في حال تلبُّ 

م لم يكونوا في ظرف  أنهَّ ب ظهورهم لقرون إلاَّ قِّ رُ انتظار المؤمنين إليهم وتُ 

 .ي لتكليف القيادةالتصدِّ 

 النبيُّ (وعد شيعته : (... )ينكمال الدِّ (في  ل الشيخ الصدوق قا

 رفع االله  ثمّ  ،وهو نوح  ،بالفرج وبقيام القائم من ولده)  إدريس

... قرناً بعد قرن عون قيام نوح تزل الشيعة يتوقَّ  فلم ،إليه إدريس 

 .)٢()ة نوح ظهرت نبوَّ  ىٰ حتَّ 

تْ نُوحاً ـلَ «: بسنده عن الصادق   ىٰ رو ثمّ  اَلْوَفَاةُ  ماَّ حَضرََ

يعَةَ   ،اعِْلَمُوا أَنَّهُ سَتكَُونُ مِنْ بَعْدِي غَيبْةٌَ تَظْهَرُ فيِهَا اَلطَّوَاغِيتُ  :فَقَالَ لهَمُْ  ،دَعَا اَلشِّ

جُ عَنكُْمْ باِلْقَائِمِ مِنْ وُلْدِي  أَنَّ االلهََ وَ   ،وَوَقَارٌ لَهُ سَمْتٌ وَسَكِينةٌَ  ،اسِْمُهُ هُودٌ  ،يُفَرِّ
                                                        

ين  )١(  ).٣ح / ٣١باب / ٣٢٢و ٣٢١ص (كمال الدِّ

ين  )٢(  ).١٢٧ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٦٢

يحِ  سَيهُْلِكُ االلهَُ وَ  ،يُشْبهُِنيِ فيِ خَلْقِي وَخُلُقِي فَلَمْ يَزَالُوا  ،أَعْدَاءَكُمْ عِندَْ ظهُُورِهِ بِالرِّ

قَّبوُنَ هُوداً  طَالَ عَلَيهِْمُ اَلأْمََدُ وَقَسَتْ قُلُوبُ  وَيَنتْظَرُِونَ ظُهُورَهُ حَتَّىٰ  يَترََ

ءِ تَناَهِي اَلْبلاََ عِندَْ اَلْيأَْسِ مِنهُْمْ وَ  ذِكْرُهُ نَبيَِّهُ هُوداً  تَعَالىَٰ  اللهُفَأَظْهَرَ اَ  ،أَكْثَرِهِمْ 

يحِ اَلْعَقِ  تيِ وَصَفَهَا االلهَُ بهِِمْ وَأَهْلَكَ اَلأْعَْدَاءَ بِالرِّ رُ مَ : ذِكْرُهُ فَقَالَ  تَعَالىَٰ  يمِ اَلَّ
َ
ذ

َ
ا ت

 
ْ
ت
َ
 جَعَل

�
يهِْ إِلا

َ
تْ عَل

َ
ت
َ
ءٍ أ ْ َ

مِيمِ مِنْ � �ر�
َ
� 

ُ
ثُمَّ وَقَعَتِ ، ]٤٢: الذاريات[ �ه

 .)١(»أَنْ ظَهَرَ صَالحٌِ  بَعْدَ ذَلكَِ إلىَِٰ  )بهِِ (اَلْغَيْبَةُ 

 :¨ ات في غيبة الإمام المهديجدليَّ 

كان أيضاً يطول  أنَّ شيعة الأنبياء  ووفق حديث الصدوق 

، نعم يمكن ¨ يعة القائمفرجاً من السماء كما في شانتظارهم لعقود أو قرون 

 :وهي بالنحو التالي ،زاتٍ لها وبنحو المنشأ لإشكالاتالقول بمميِّ 

ويلازم ذلك طول  ،طول الغيبة التي تجاوزت الألف عام: لالإشكال الأوَّ 

 .ةن الطبيعيَّ نَ وهو مخالف للسُّ  ،¨عمر الإمام المهدي 

ة ا يستدعي لغويَّ ممَّ وقوع الغيبة الطويلة في ظرف الإمامة، : الإشكال الثاني

 .الوظيفة

اقتران الغيبة مع عنوان القائد، وفيه مقتضي الرحمة  :الإشكال الثالث

ته، والحال هو بقاؤهم مستضعفون مقهورون يستغيثون قائدهم والرعاية لرعيَّ 

 .دون إجابة بسبب الغيبة

َّ  إذن الغيبة إنْ  ة الموكلة ت فهي تخالف الطبيعة أو العناوين الإلهيَّ تم

 .السابقين بهذا النحو ج جَ ، ولم تكن غيبات الحُ ¨ للإمام

 :وفي صدد الإجابة

، وهناك اا أو طبيعي� انعاً عقلي� ل قضية العمر الطويل عائقاً ومشكِّ لا تُ  - ١
                                                        

ين  )١(  ).٤ح / ٢باب / ١٣٦و ١٣٥ص (كمال الدِّ



ة؟: السادس البحث  ١٦٣ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

االله  كما في عمر نبيِّ  ،الإمكان والوقوع معاً  وهو شاهد علىٰ  ،تمتَّع بذلك نْ مَ 

 : حيث ذكر القرآن الكريم  نوح
َ
 وَل

َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

ْ
د

َ
ٰ ق

َ
 إِ�

ً
وحا

ُ
 ِ�يهِمْ  ا ن

َ
بِث

َ
ل
َ
وْمِهِ ف

َ
ق

سَِْ� َ� 
َ

� 
�

ةٍ إِلا
َ
 سَن

َ
ف

ْ
ل
َ
 أ

َ
وف مُ الط�

ُ
ه

َ
ذ

َ
خ

َ
أ
َ
 ف

ً
 ما

َ
مْ ظ

ُ
 وَه

ُ
 ان

َ
 �ا�مُِون

دلالة  طول فترة تبليغه  ، حيث أشارت الآية المباركة علىٰ )١٤  :العنكبوت(

 .طول عمره علىٰ 

ٰ : دحيث ور  ىٰ عيس وكذلك النبيُّ 
َ

مَسِيحَ عِ��
ْ
ا ا�

َ
ن
ْ
تلَ

َ
ا �

�
وْ�هِِمْ إنِ

َ
 وَق

 االلهِ وَمَ 
َ

وهُ وَمَ ا�نَْ َ�رْ�َمَ رسَُول
ُ
تلَ

َ
 ا �

َ
بوُهُ وَل

َ
وا ا صَل

ُ
ف
َ
تلَ

ْ
ينَ اخ ِ

�
 ا�

�
هُمْ وَ�نِ

َ
� 

َ
ب�ه

ُ
ِ�نْ ش

 مَ 
ُ
ه
ْ
 مِن

�
ك

َ
ِ� ش

َ
بَ ِ�يهِ ل

�
 ا�

�
مٍ إلاِ

ْ
هُمْ بهِِ مِنْ عِل

َ
ن� وَمَ ا �

�
 الظ

َ
تَ اع

َ
 ا �

ً
وهُ يقَِينا

ُ
  �ل

ْ
بَل

 
َ
هِْ وَ�

َ
 االلهُ إِ�

ُ
عَه

َ
 رَ�

ً
 حَكِيما

ً
 االلهُ عَزِ�زا

َ
، وذكر )١٥٨و ١٥٧: النساء( �ن

 السماء وهو حيٌّ  من القتل ورفعه إلىٰ   ىٰ عيس أصحاب التفسير نجاة النبيِّ 

 .يومنا الحاضر ق إلىٰ يُرزَ 

إنَِّ «: ضا ، فقد ورد عن الإمام الرا بخصوص حياة الخضر وأمَّ 

بَ مِنْ مَاءِ اَلحْيََاةِ  اَلخْضرََِ  ورِ  يَمُوتُ حَتَّىٰ  فَهُوَ حَيٌّ لاَ  ،شرَِ ، ...يُنفَْخَ فيِ اَلصُّ

هُ لَيحَْضرُُ اَلمَ وَ  نُ عَلىَٰ  ،ناَسِكِ فَيقَْضيِ جمَِيعَ اَلمَ  ،وْسِمَ كُلَّ سَنةٍَ إنَِّ  وَيَقِفُ بعَِرَفَةَ فَيؤَُمِّ

وفي ، )١(»وَيَصِلُ بِهِ وَحْدَتَهُ  ،بهِِ وَحْشَةَ قَائِمِناَ فيِ غَيبَْتِهِ  سَيؤُْنسُِ اَاللهُوَ  ،ؤْمِنينَِ دُعَاءِ اَلمُ 

 .الأرض ووجوده في عالمنا الرواية الشريفة دلالة واضحة في استمرار محياه علىٰ 

شرح (ذلك، ففي  يذهب إلىٰ  نْ ة مَ ق الإسلاميَّ رَ وهناك غير الشيعة من الفِ 

 ه حيٌّ أنَّ  جمهور العلماء علىٰ  :فضائل الخضر من باب ( :قال) مسلمصحيح 

ة وأهل الصلاح فقٌ عليه عند الصوفيَّ وذلك متَّ  ،موجود بين أظهرنا

 .)٢(...)والمعرفة
                                                        

 ).٤ح / ٣٨باب / ٣٩١و ٣٩٠ص (ين كمال الدِّ  )١(

 ).١٣٥ص / ١٥ج (شرح صحيح مسلم للنووي  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٦٤

ة ذلك، فتكفينا الإناطة بالقدرة الإلهيَّ  نا لو أغمضنا الطرف عن كلِّ نَّ إ ثمّ 

ته لحفظ مشروعه التكويني ومشيئته الحكيمة التي لا يغلبها غالب في إبقاء خليف

 .والتشريعي

ة الوجود المهدوي وهو الإمام المفترض الطاعة الذي ا جدوائيَّ أمَّ  -  ٢

 :وكلت إليه الوظائف، والغيبة تمنعه، فنقول فيهأُ 

من بعض وظائفه كالتبليغ المباشر  ¨الغيبة منعت الإمام  صحيح أنَّ  -أ 

، ط بحضوره بين الناس كآبائه ا هو مرتبة وغير ذلك ممَّ والقيادة الظاهريَّ 

والتي منها  ¨الكثيرة للإمام  ىٰ خرها لا تمنع من القيام بالوظائف الأُ ولكنَّ 

 .ة والتسديد الإلهي ووساطة الفيضالهداية الأمريَّ 

ا بل أرادت قتله ممَّ  ،ة التي خذلتههذه الغيبة كانت بسبب الأمَُّ  أنَّ  مضافاً إلىٰ 

 ان هناك منع من بعض وظائفه فإثم ذلك يرجع علىٰ ك الغيبة، فإنْ  ه إلىٰ اضطرَّ 

ه لطف فيهم لأنَّ  ،االله سبحانه وتعالىٰ  ولا علىٰ  ،الإمام نفسه ة ولا يرجع علىٰ الأمَُّ 

 .هم نبذوه وجعلوه وراء ظهورهمبإيجاده بينهم لكنَّ 

أكمل وجه  ، فهو يقوم بوظائفه علىٰ في غيبة الخضر  اويتَّضح هذا جلي� 

 .السنين رغم غيبته آلاف

ة علىٰ يدي وكذا قد يمكن تقريب فكرة جريان الوظائف والتكاليف الإلهيَّ 

م جند االله ة عن عالمنا، ورغم ذلك فإنهَّ مع غيبته في غيبة الملائكة الحضوريَّ  ¨الإمام 

 .يعملون بأمره ولا يفترون عن تدبير عالم الإمكان بمختلف الأنحاء والأحوال

فَهَلْ يَقَعُ لشِِيعَتهِِ  ،يَا رَسُولَ االلهَ: جابر الأنصاري سأله بعد أنْ   وعن النبيِّ 

مُْ يَسْتضَِيئوُنَ بنِوُرِهِ «: فَقَالَ  ؟نْتفَِاعُ بهِِ فيِ غَيبْتَهِِ الاَِْ  ةِ إنهَِّ إيِ وَالََّذِي بعََثنَيِ باِلنُّبوَُّ

مْسِ وَإنِْ تجََلَّلَهَا سَحَابٌ يَتهِِ فيِ غَيبْتَهِِ كَانْتفَِاعِ الَنَّاسِ باِوَيَنتْفَِعُونَ بوَِلاَ   .)١(»...لشَّ

                                                        

ين كمال ال )١(  ).٣ح / ٢٣باب / ٢٥٣ص (دِّ



ة؟: السادس البحث  ١٦٥ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

الأرض، قال  ة علىٰ الوجود المهدوي هو استمرار للخلافة الإلهيَّ  -ب 

 : تعالىٰ 
َ
 ق

ْ
 وَ�ِذ

َ
مَلا

ْ
 �لِ

َ
 رَ��ك

َ
 جَ ال

�
ةِ إِ�

َ
 ئِ�

ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
 ...اعِل

الأرض من  عدم خلوِّ  ومن هنا أكَّدت الروايات الشريفة علىٰ  ،)٣٠ :البقرة(

، ة هنا هي الفيض الإلهي المستمرُّ ة ولولاه لساخت بأهلها، والخلافة المعنيَّ حجَّ 

 .ة النافذة الوجود المهدوي لتحقيق الإرادة الإلهيَّ فيتعينَّ 

 بوجود الخلف المعصوم إلاَّ  ين وحفظ القرآن الكريم لا تتمُّ حفظ الدِّ  - ج 

بين  محفوظٌ  محميٌّ  جاء به ين الواقعي الذي ، فالدِّ الأعظم  للنبيِّ 

أمانة مودعة عنده يمنع عنها التلاعب والتغيير، ولولاه لا يمكن  ىٰ ليبق ̈  يديه

ُ : ن الواقعي، وقوله تعالىٰ يإحراز بقاء الدِّ 
َ

ا �
�
رَ وَ�نِ

ْ
ك

�
َا ا�

ْ
� ز�

َ
نُ ن

ْ َ
ا �

�
إنِ

 
َ
ون

ُ
افِظ

َ
� � )٩: الحجر.( 

من نزول العذاب، فقد ورد في الوجود المهدوي أمانٌ لأهل الأرض  - د 

لأهل  النجوم أمانٌ «: ه قالأنَّ   عن النبيِّ  حديث جابر الأنصاري 

، وأنا أمانٌ لأصحابي ما كنتُ فإذا ذهبت ت أتاها ما يوعدونبَ ذهِ أُ السماء فإذا 

تي فإذا ذهب أهل بيتي أتاهم ما لأمَُّ  أتاهم ما يوعدون، وأهل بيتي أمانٌ 

 .)١(»يوعدون

ا غَيرُْ مُهْمِلِينَ لمُِرَاعَاتكُِمْ «: الشيخ المفيد  إلىٰ  ¨ رسالته وقد ورد في  ،إنَِّ

ْوَاءُ  لاَ وَلَوْ  ،نَاسِينَ لذِِكْرِكُمْ  لاَ وَ  اصِْطَلَمَكُمُ  وَ أَ  ،ذَلكَِ لَنزََلَ بكُِمُ الَلأَّ

وجوده المبارك هو وجود حفظي لشيعته ولم  ، ومن الواضح أنَّ )٢(»...اَلأْعَْدَاءُ 

 .ىٰ همال والتضييع كما هي الدعويقع الإ

 .، بل هو خيار مجتمعيااراً مهدوي� لم تكن الغيبة خي -  ٣
                                                        

 ).٤٤٨ص / ٢ج (لحاكم امستدرك  )١(

 ).٣٢٣ص / ٢ج (الاحتجاج  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٦٦

للشيعة منظومة متكاملة من خلال مسارات  ¨عقد الإمام المهدي 

ات بلا استثناء، ة الظروف والمتغيرِّ ة تتجاوز الزمكان، وتنسجم مع كافَّ استراتيجيَّ 

 :وهي تتناول ثلاثة مسارات

 لقطع الطريق علىٰ  ¨صال به وذلك بمنع الاتِّ  ،رتبط بشخصهي: لالأوَّ 

 .ل عليه وما يصاحب ذلك من أكاذيب وخديعة وفتنةللسفارة والتقوُّ  ىٰ دعو كلِّ 

ة وتهيئة الظرف الموضوعي لها لمراعاة ة الشرعيَّ مَّ ما يرتبط بقيادة الأُ  :والثاني

ة ة، والعمل بالأحكام الإلهيَّ انيَّ صال بالسماء، ببلوغ المعارف الربَّ استمرار الاتِّ 

ه بَ ة واتِّساع دائرة الحكم والموضوع، ودفع الشُّ ات الزمانيَّ ورعاية المتغيرِّ 

ت والشكوك والضلال، وذلك من خلال المتخصِّ  صين بعلم الشريعة الذين ضمَّ

 .االله سبحانه وتخضع له ىٰ ة تخشة نقيَّ صدورهم قلوباً تقيَّ 

ل جزء ورة ممارسة تكليفه بتحمُّ يرتبط بالفرد نفسه وضر :والثالث

 .ة بالبحث عن الحقائق ووعي الواقع وما يفرضه عليهالمسؤوليَّ 

ه معلول لجهل الناس ض، ولكنَّ عوَّ ة فقداناً لا يُ  الغيبة المهدويَّ عتبرَ نعم، تُ 

ي والغيبة الانزواء والتخفِّ  إلىٰ  ¨ه ا اضطرَّ وإعراضهم وبطش الجبابرة منهم، ممَّ 

ت عنه رواية الإمام  خشيةً، وهذا ما في صدر البحث  الحسين عليِّ بن عبرَّ

ا مِنْ مُوسَىٰ ، ...فيِ اَلْقَائِمِ مِنَّا سُننٌَ مِنَ اَلأْنَْبِياَءِ « ويمكن  ،»...فَالخْوَْفُ وَاَلْغَيبْةَُ  وَأَمَّ

 :معنيين حمل الخوف علىٰ 

 لكلِّ  ة مشروعاً منافساً كون المهدويَّ  ،الخوف علىٰ النفس من القتل -  ١

هَ استعلاء وسلطان 
ُ
عَل

ْ َ
� 

ُ
خِرَة

ْ
ارُ الآ  ا��

َ
ك

ْ
 تلِ

َ
ينَ لا ِ

�
رضِ ا �ِ�

َ ْ
ا ِ� الأ و�

ُ
 عُل

َ
ون

ُ
 يرُِ�د

 
َ

سَ وَلا
َ
  ف

ً
 ما الحرص علىٰ وإنَّ  اوليس منشأ الخوف شخصي�  ،)٨٣: صصَ القَ ( ادا

 .انحصر بالوجود المهدوي المشروع الإلهي بعد أنِ 

الخوف من القتل، وخصوصاً قد  افاً إلىٰ مضالخوف من جهل الناس،  -  ٢



ة؟: السادس البحث  ١٦٧ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

 ة، وقد قال أمير المؤمنين ة الموسويَّ نَّ ربط الخوف بالغيبة بعنوان تمثيله للسُّ  تمَّ 

ْ يُوجِسْ مُوسَىٰ «:  ىٰ في سياق تفسيره لخوف موس ، نَفْسِهِ  خِيفَةً عَلىَٰ   لمَ

الِ وَ  لاَلِ بَلْ أَشْفَقَ مِنْ غَلَبةَِ الجْهَُّ  .)١(»دُوَلِ الضَّ

ة مشروع عالمي كحبل ممدود بين السماء والأرض، ولم تشأ فإنَّ المهدويَّ 

عنصر الاختيار فاعلاً في المجتمع  ىٰ أساس الجبر، إذ يبق ة إنشاءه علىٰ المشيئة الإلهيَّ 

 بالوعي وإدراك ك بطرف السماء إلاَّ التمسُّ  ة إلىٰ ق الداعويَّ البشري، ولن تتحقَّ 

 .فلاستجابة ومفاسد المناوئة والتخلُّ المصالح في الانتماء وا

ة مقتضي يلزمه التحاق ة، والمنظومة المهدويَّ ن الإلهيَّ نَ فالغيبة محكومة بالسُّ 

 : ة به، وقوله تعالىٰ ة أجزاء العلَّ بقيَّ 
َ

 االلهَ لا
�
ُ مَ إنِ ��

َ
غ

ُ
�  ٰ وْمٍ حَ��

َ
وا مَ  ا بقِ ُ ��

َ
غ

ُ
ا �

سِهِمْ 
ُ
ف
ْ
�
َ
 .نهشرط لا مناص ع) ١١: الرعد( بأِ

ر ار: اوا ة اظ  ا:  

إذَِا فُقِدَ «: قَالَ  ،بْنِ جَعْفَرٍ  عَنْ أَخِيه مُوسَىٰ  ،عَنْ عَليِِّ بْنِ جَعْفَرٍ 

ابعِِ فَااللهلخْاَمِسُ مِنْ وُلْدِ اَ اَ   هُ إنَِّ  ،يَا بُنيََّ  .فيِ أَدْيَانكُِمْ لاَ يُزِيلُكُمْ عَنهَْا أَحَدٌ  هللاَ  لسَّ

 ،مْرِ مَنْ كَانَ يَقُولُ بِهِ لأَْ يَرْجِعَ عَنْ هَذَا اَ  مْرِ مِنْ غَيْبَةٍ حَتَّىٰ لأَْ بُدَّ لصَِاحِبِ هَذَا اَ  لاَ 

 .)٢(»...مْتحََنَ بهَِا خَلْقَهُ اِ   اللهإنَِّماَ هِيَ محِنْةٌَ مِنَ اَ 

في واقع  الشكِّ  ثير القلوب المتزلزلة، ويدعوها إلىٰ إنَّ طول الغيبة يُ 

ر نكِ ة الظهور أمرٌ مسلَّم بين جميع المسلمين، إذ لا أحد يُ الظهور، ولكن حتميَّ 

ة كثيرة دت أدلَّ ظهور إمام في آخر الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً، وقد أكَّ 

 :ذلك، ومنها علىٰ 

                                                        

 ).٤الخطبة / ٥١ص ( نهج البلاغة )١(

 ).٢ح / باب في الغيبة/ ٣٣٦ص / ١ج (الكافي  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٦٨

  :تعالىٰ قوله 
َ
هُد

ْ
ُ باِ�

َ
 رسَُو�

َ
رسَْل

َ
ي أ ِ

�
وَ ا�

ُ
ٰ  ىٰ ه

َ َ
هِرَهُ �

ْ
قَ� ِ�ظُ

ْ
ينِ  ودَِينِ ا� ا��

 
َ
ون

ُ
� ِ

ْ
مُ�

ْ
رِهَ ا�

َ
وْ ك

َ
هِ وَ�

� ُ
�� )٣٣: التوبة.( 

ٰ  :وقوله تعالىٰ 
َ َ

مُن� �
َ
� 

ْ
ن

َ
 أ

ُ
رِ�د

ُ
هُمْ  وَن

َ
عَل

ْ َ
رضِ وَ�

َ ْ
وا ِ� الأ

ُ
عِف

ْ
ينَ اسْتضُ ِ

�
ا�

وَ 
ْ
هُمُ ا�

َ
عَل

ْ َ
 وَ�

ً
ة ئمِ�

َ
 ).٥: صصَ القَ ( �ارِ�َِ� أ

ق وظهور مهدي آخر الزمان، ول تحقُّ كما تواترت الروايات من الفريقين ح

 :وقد مرَّ عليك الكثير منها، وإليك بعضاً آخر

لا تقوم الساعة «: )لصحيحينا علىٰ ستدرك الم(في   فورد عن النبيِّ 

يملأها قسطاً وعدلاً مَنْ يخرج من أهل بيتي ثمّ تملأ الأرض ظلماً وجوراً،  ىٰ حتَّ 

 .)١(»وعدواناً ت ظلماً ئَ مُلِ كما 

أبشروا بالمهدي، رجل من قريش «: قال ،أيضاً  عنه  )لماَّ نز العُ ك(وفي 

فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما من عترتي، يخرج في اختلاف من الناس وزلزال، 

 .)٢(»ت ظلماً وجوراً ئَ لِ مُ 

ل االله «: قاله أنَّ  ه وروي عن لو لم يبقَ من الدنيا إلاَّ يوم واحد لطوَّ

من أيِّ : ، فقال سلمان»من ولدي اسمه كاسمي يبعث رجلاً  ذلك اليوم حتَّىٰ 

 ، وضرب بيده علىٰ »اهذمن ولدي «: ولدك، يا رسول االله؟ قال

 .)٣(][ الحسين

ة اختلافها في حتميَّ  ة علىٰ ينيَّ اشتراك القراءة الدِّ  )٤(سابق البحثوذكرنا في 

 .ذلك ة علىٰ يَّ تهم النصّ وأدلَّ  ،المنقذ الذي يبرز بإطار نهاية التاريخ

                                                        

 ).٥٥٧ص / ٤ج ( لحاكمامستدرك  )١(

 ).٣٨٦٥٣ح / ٢٦٢و ٢٦١ص / ١٤ج (ل ماَّ كنز العُ  )٢(

 ).١٣٦و ١٣٥ص (لعقبىٰ ذخائر ا )٣(

 .)١٢٩ص ( الخامس البحثراجع  )٤(



ة؟: السادس البحث  ١٦٩ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

ار اي : اا ا    ¨؟  

 لأحاديث ة مساحة كبيرة في التراث النصيِّ احتلَّت ظاهرة الغيبة المهدويَّ 

بلسان بيان الحكمة وحكاية السبب كونها ظاهرة  وروايات المعصومين 

طويلة الأمد، وطبيعة الحال إثارة العقول في معرفة أسرار ذلك، إذ الأمر سوف 

 :ة تحكمه، ومن هذه الرواياتوحكمة وعلَّ  يخلو من سرٍّ  لن

إِنَّ للِْقَائِمِ «: قَالَ ،  دِ اَاللهعَنْ أَبيِ عَبْ  ،عَنْ أَبيِهِ  ،عَنْ حَناَنِ بْنِ سَدِيرٍ  -  ١

  اَاللهَ لأِنََّ «: قَالَ  ؟وَلمَِ ذَلكَِ  ،يَا ابِْنَ رَسُولِ اَالله :فَقُلْتُ لَهُ  ،»مِنَّا غَيبَْةً يَطُولُ أَمَدُهَا

بُدَّ لَهُ يَا سَدِيرُ مِنِ  إنَِّهُ لاَ وَ  ،فيِ غَيْباَتهِِمْ  أَنْ تجَْرِيَ فِيهِ سُننَُ اَلأْنَْبِياَءِ  إلاَِّ  أَبَىٰ 

نْ طَبقٍَ  :تَعَالىَٰ  قَالَ اَاللهُ ،اسِْتِيفَاءِ مَدَدِ غَيبَْاتهِِمْ 
َ
� 

ً
ُ�� طَبقَا

َ
ْك َ�

َ
 �ل

 .)١(»مَنْ كَانَ قَبلَْكُمْ  ننََ أَيْ سَ ، ]١٩  :الانشقاق[

يجري  ة الغيبة بلسان هذه الرواية في بيان ضرورة أنْ حيث تكمن علَّ 

 .الأنبياء السابقين  علىٰ  ىٰ ما جر ̈  عليه

ادِقَ جَعْفَرَ بْنَ  :قَالَ  ،بْنِ اَلْفَضْلِ اَلهْاَشِمِيِّ  عَنْ عَبدِْ اَالله -  ٢ سَمِعْتُ الَصَّ

دٍ  يَرْتَابُ فيِهَا كُلُّ  ،بُدَّ مِنهَْا بِ هَذَا اَلأْمَْرِ غَيبَْةً لاَ لصَِاحِ إنَِّ «: يَقُولُ  محُمََّ

َ  :فَقُلْتُ  ،»مُبطِْلٍ  إنَِّ  ،...لأِمَْرٍ لمَْ يُؤْذَنْ لَناَ فيِ كَشْفِهِ لَكُمْ «: قَالَ  ؟جُعِلْتُ فدَِاكَ  ،وَلمِ

كْمَةِ فيِ ذَلكَِ لاَ وَ   .)٢(»...ورِهِ بَعْدَ ظُهُ   يَنكَْشِفُ إلاَِّ جْهَ اَلحِْ

لا  ه سرٌّ علم االله لأنَّ  الشريف هي الإيكال إلىٰ  ة الغيبة في هذا النصِّ وعلَّ 

 .ينكشف الآن

إنَِّ للِْقَائمِِ غَيبْةًَ قَبلَْ «: يَقُولُ  سَمِعْتُ أبََا جَعْفَرٍ  :قَالَ  ،عَنْ زُرَارَةَ  -  ٣

َ  :قُلْتُ  ،»ظهُُورِهِ   .)٣(يَعْنيِ الَْقَتلَْ  :قَالَ زُرَارَةُ  ،يدَِهِ إلىَِٰ بَطنْهِِ وَأوَْمَأَ بِ  ،»يخََافُ «: قَالَ  ؟وَلمِ

                                                        

 ).٦ح / ٤٤باب / ٤٨١و ٤٨٠ص ( ينكمال الدِّ  )١(

ين  )٢(  ).١١ح / ٤٤باب / ٤٨٢ص (كمال الدِّ

ين  )٣(  ).٩ح / ٤٤باب / ٤٨١ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٧٠

 .ة الغيبة هنا هي رعاية الجانب الأمنيوعلَّ 

أَوْ قَالَ لَهُ  -   قُلْتُ لأِبيَِ عَبدِْ اَالله: قَالَ  ،عَنْ إبِْرَاهِيمَ اَلْكَرْخِيِّ  -  ٤

 :قَالَ  ،»بَلىَٰ «: قَالَ ؟  ا فيِ دِينِ اَاللهي� قَوِ  أَلمَْ يَكُنْ عَليٌِّ  ،أَصْلَحَكَ اَاللهُ: - رَجُلٌ 

ْ يَدْفَعْهُمْ وَمَا يَمْنعَُهُ مِنْ ذَلكَِ  ؟فَكَيْفَ ظَهَرَ عَلَيهِْ اَلْقَوْمُ  آيَةٌ فيِ «: قَالَ  ؟وَكَيفَْ لمَ

ةُ آيَةٍ هِيَ  :قُلْتُ  :قَالَ  ،»مَنعََتهُْ   كِتاَبِ اَالله زَ : قَوْلُهُ « :قَالَ  ؟وَأَيَّ
َ
وْ ت

َ
وا �

ُ
��ل

 
َ
هُمْ عَذ

ْ
رُوا مِن

َ
ف

َ
ينَ � ِ

�
ا ا�

َ
�نْ

�
عَذ

َ
 ل

ً
ِ�ما

َ
 أ

ً
  هُ كَانَ اللهِ إنَِّ ، ]٢٥: الفتح[ �ابا

ليَِقْتلَُ  فَلَمْ يَكُنْ عَليٌِّ  ،بِ قَوْمٍ كَافرِِينَ وَمُناَفِقِينَ دَائعُِ مُؤْمِنوُنَ فيِ أَصْلاَ وَ 

 .مَنْ ظهََرَ فَقَاتَلَهُ  ماَّ خَرَجَتِ اَلْوَدَائِعُ ظهََرَ عَلىَٰ فَلَ  ،يخَْرُجَ اَلْوَدَائِعُ  اَلآْبَاءَ حَتَّىٰ 

فَإذَِا ظهََرَتْ ،  تَظهَْرَ وَدَائعُِ اَالله وَكَذَلكَِ قَائِمُناَ أَهْلَ اَلْبَيتِْ لَنْ يَظهَْرَ أَبَداً حَتَّىٰ 

 .)١(»مَنْ يَظْهَرُ فَقَتلََهُ  ظَهَرَ عَلىَٰ 

 .ف الخيرطَ نُ  الفيض وتهيئة الظروف لكلِّ ة الغيبة هنا هي عدم حجب وعلَّ 

وَلِ «: قَالَ ، عَنْ أبيَِ جَعْفَرٍ  ،عَنْ أَبيِ صَادِقٍ  -  ٥ وَلَنْ  ،دَوْلَتُناَ آخِرُ اَلدُّ

ا إذَِا مُلِّكْنَ  :يَقُولُوا إذَِا رَأَوْا سِيرَتَناَ لئِلاََّ  ،مُلِّكُوا قَبلَْناَ لُ بَيتٍْ لهَمُْ دَوْلَةٌ إلاَِّ يَبقَْ أَهْ 

نَا مِثلَْ سِيرَةِ هَؤُلاَ  عَ  : قَوْلُ االلهَ وَهُوَ  ،ءِ سرِْ
ْ
قَِ� وَال

�
مُت

ْ
 �لِ

ُ
 �اقبَِة

 .)٢(»]١٢٨ :الأعراف[

الباطلة وعجز المدارس  ىٰ ة هنا هي كشف زيف جميع الدعاووالعلَّ 

 .ىٰ خرالأُ 

ض بشكل مباشر إلىٰ  إنَّ  :كان يمكن القول وإنْ   الغيبة، هذه الرواية لا تتعرَّ

من  ىٰ خرة والقرائن الأُ أمكن استفادة الغيبة الطويلة من الملازمات الفوقانيَّ  وإنْ 

 .غير هذه الرواية، والأمر سهل
                                                        

ين  )١(  ).٥٤باب / ٦٤٢و ٦٤١ص (كمال الدِّ

 ).٤٩٣ح / ٤٧٣و ٤٧٢ص ( لطوسيلغيبة ال )٢(



ة؟: السادس البحث  ١٧١ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

: ة الغيبةسأله عن علَّ  نْ في جواب مَ  عن الإمام الرضا  يَ وِ رُ  -  ٦

يفِْ  لئِلاََّ «  .)١(»يَكُونَ لأِحََدٍ فيِ عُنقُِهِ بَيعَْةٌ إذَِا قَامَ باِلسَّ

ة هنا هي حفظه من تقديم بيعة لظالم بعد تماديهم في الطغيان والعلَّ 

 .أنواع المظالم ة بكلِّ والفساد، وحفظ روح الرفض للظلم بعد مرور البشريَّ 

نَحْنُ «: ¨يقول  الشيخ المفيد  إلىٰ  ¨لإمام المهدي افي رسالة  -  ٧

ذِي أَرَانَاهُ االلهَُ اَلظَّالمينَِِ حَسَ وَإِنْ كُنَّا نَائِينَ بمَِكَاننِاَ اَلنَّائيِ عَنْ مَسَاكِنِ  ناَ لَ  تَعَالىَٰ  بَ الََّ

لاَ  نْياَ للِْفَاسِقِينَ لشِِيعَتنِاَ اَلمُ حِ وَ مِنَ اَلصَّ  .)٢(»ؤْمِنينَِ فيِ ذَلكَِ مَا دَامَتْ دَوْلَةُ اَلدُّ

 .وأمر المؤمنين ¨ة هنا هي صلاح أمره والعلَّ 

الصلاح  ة الغيبة، باعتبار أنَّ لَّ ع أمكنت المناقشة في دلالتها علىٰ  وإنْ 

الأحكام خاضعة للمصالح  حكم إلهي، باعتبار أنَّ  والحكمة موجودة في كلِّ 

ه صادر عن حكيم، والمفاسد، فوجود مصلحة في أمر معينَّ أمرٌ مفروغ منه لأنَّ 

 .ة في هذا الفعلة خاصَّ  ذلك علَّ عتبرَ ولا يُ 

مكن ملاحظة تهافت بدوي بين هذه ة المباركة يمة الروائيَّ وبعد تلك المقدِّ 

منها يذهب إلىٰ سبب يختلف عن  ة الغيبة، وكلٌّ الروايات عند إرادة تشخيص علَّ 

ا لا تختلف أنهَّ (ة هو ل، فإنَّ قانون العلَّ لَ هذه عِ  كلَّ  القول بأنَّ  عندئذٍ لا يصحُّ ! الآخر

من الموارد الآنفة  موردٍ  ، وهي في كلِّ )عنها معلولها تابع لها لا ينفكُّ  ولا تتخلَّف؛ وأنَّ 

 .فوذلك عين الاختلاف والتخلُّ  ،ة غير ما انتسبت إليه في غيرهاتلتزم بعلَّ 

فكيف ينسجم ذلك مع ما ذكرته الروايات المباركة؟ وسيكون ذلك 

 :بالتوجيه التالي

ة، ما هو من قبيل الحكمة وليس العلَّ نَّ ما ذكرته الروايات المباركة إنَّ أ -  ١

 .ف دون الثانيةالاختلاف والتخلُّ  ولىٰ لأُ إذ تقبل ا
                                                        

ين  )١(  ).٤ح / ٤٤باب / ٤٨٠ص (كمال الدِّ

 ).٣٢٣و ٣٢٢ص / ٢ج (الاحتجاج  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٧٢

 لىَٰ عَ  اسَ لنَّ وا اَ مُ لِّ كَ «أساس  ما هو علىٰ نَّ المنهج الخطابي للمعصوم إنَّ أ - ٢

ي، ة المتلقِّ قدر سطحيَّ  علىٰ  خطابه  ىٰ فلذلك قد يكون مستو ،)١(»مْ ولهِ قُ عُ  رِ دَ قَ 

ك السائل عن ه ليمُسِ حكمته سبحان أو إيكالاً إلىٰ  اي� أو حسّ  اأو جواباً نقضي� 

 .)٢(الولوغ فيما ليس له

ص أنَّ  الغيبة مشروع إلهي تربوي اجتماعي لا يمكن اختزالها في  فتلخَّ

م  ،ةة تكامليَّ لها تراكميَّ لَ سبب واحد، بل عِ  ة أو شروطها أو ا أجزاء العلَّ مَّ إوما تقدَّ

 .د الظهورف بالكامل العميق إلاَّ بعة لا تُعرَ ة الحقيقيَّ نتائجها، والعلَّ 

 ¨مضافاً إلىٰ ضرورة التنبيه إلىٰ بعض العوامل التي انحصرت فيه 

،  ةيشاطره أحد من الأنبياء والأئمَّ  بها بنحو لا يمكن أنْ  ة يختصُّ لخصوصيَّ 

 :خرىٰ في الحكمة من الغيبة، ويمكن قراءتها بالنحو التاليعطينا إضاءة أُ ا يُ ممَّ 

اعتبار كونهم الصفوة من البشر التي  لىٰ ة الاثني عشر عنَّ عدد الأئمَّ أ -  ١

ق الخضوع والطاعة وعدم الانحراف عن ذلك قيد أنملة، فكانوا اختارت مُطلَ 

فة، فليس الاصطفاء الإلهي تسلُّق مقام الإمامة والخلا النخبة المنتجبة القادرة علىٰ 

ن اختيار الإنسان ة، مة تكوينيَّ يَّ س علّ سُ أُ  ما هو قائم علىٰ ، وإنَّ اا أو اعتباطي� جبري� 

 .والفيض الحكمي الله سبحانه

، وظروفهم بنحو وجودهم الزماني المعينَّ  ة نَّ تسلسل الأئمَّ أ -  ٢

                                                        

 ).٣٤٣ص / ٢ج (رسائل إخوان الصفاء  )١(

أمرها  ة، لأنَّ ة وليست التشريعيَّ مور التكوينيَّ ر في الأُ تصوَّ ما يُ ة المذكور إنَّ إنَّ قانون العلَّ  :وإذا قيل )٢(

 . وأينما شاءاعتباري تحكمها إرادة المعتبر فيضعها كيفما

كانت هي بيد المعتبر، ولكن ليس المعتبر لا يلحظ الواقع، إذ إنَّ  ة وإنْ مور الاعتباريَّ إنَّ الأُ  :قلنا

فهي  ،)وعلىٰ مسلك المشهور أنَّ الأحكام تابعة للمصالح والمفاسد(ة منطلقاته ستكون نفس أمريَّ 

عالم الاعتبار محكوماً بنفس قوانين عالم ة، فيكون مور تكوينيَّ ة، بل ستكون لأُ ليست قضايا جزافيَّ 

 ).فعدم الاختلاف والتخلُّ (ة ة التكوينيَّ ة لقانون العلَّ ة التشريعيَّ التكوين، وعليه تخضع العلَّ 



ة؟: السادس البحث  ١٧٣ .................................  لماذا الغيبة في محور الإمامة وليست النبوَّ

ا ة، ممَّ ة، خاضعٌ للأمر الإلهي الحكمي في ملاحظة مقاماتهم الذاتيَّ الموضوعيَّ 

 مقام ¨ناً يناسبه، وكان للوجود المهدوي  كلٍّ منهم دوراً معيَّ توليِّ  ىٰ استدع

 ).ة الولايةخاتميَّ (

لخصائصه  - بعد انحصار الإمامة والولاية الخاتمة بالوجود المهدوي  - ٣

 صار نقضاً لغرض الخالق من الخلق، إذ لا س وإلاَّ لزم حماية هذا الوجود المقدَّ  - 

 .ه أحدٌ من الخلقمحلَّ  يحلَّ  يمكن أنْ 

 ¨ وجوده ف الوجود الكوني والمشروع الإلهي علىٰ بعد توقُّ  - ٤

 :وكان يمكن ذلك بنحوين ،ل يد الغيب في حمايتهذلك تدخُّ  ىٰ استدع

ة، وإمَّ  ىٰ ا حمايته من القتل بنحو إعجازي فيبقإمَّ  به ا تغيُّ حاضراً بين الأمَُّ

ل يستلزم محذورين الأوَّ  يحين الوقت المناسب لتنجيز وعده بالنصر، وعلىٰ  ىٰ حتَّ 

حياة  تي لم تحدث للحفاظ علىٰ ة الق النواميس الطبيعيَّ فاسدين حيث تخُرَ 

 .ة الأنبياء والأوصياء ة أو بقيَّ أو الأئمَّ    النبيِّ 

يغلبه  لمئات السنين دون أنْ  اعقيدة الناس لرؤيتهم وجوداً حي�  وأيضاً فساد

 .ته واستحقاقه العبادة من دون االله سبحانهلوهيَّ غالب فيعتقدون بأُ 

بقبول الناس  ماء، وذلك إنَّما يتمُّ نَّ الظهور يستدعي إقامة مشروع السأ -  ٥

بضرورة إقامة المشروع  ة وإدراكهم التامِّ  بنضوج البشريَّ له، ولا يكون ذلك إلاَّ 

ه ة، وعندئذٍ يتوجَّ ة والمشاريع الوضعيَّ المنجزات البشريَّ  الإلهي بعد عجز كلِّ 

 .ل االله سبحانه وتعالىٰ بَ ضرورة الإيمان بالمنقذ العالمي من قِ  وعيهم إلىٰ 

هذا النضج يحتاج العنصر  أنَّ تكامل العقول والوصول إلىٰ  مضافاً إلىٰ 

 .ذاك الحين الزماني، فكانت الغيبة إلىٰ 

*   *   * 





 

 

                

 

 

 

 

ا ا:  

 

 

  واءا ادة ¨اي 

 

ا ا   

 

 

 





 

 

 

 

من استعراض بعض  بدَّ  ة في الفكر الشيعي لالمعرفة العقيدة المهدويَّ 

 :النقاط

وا ا :ا :  

ف المفهوم بمعناه اللغوي والاصطلاحي، ولا صعوبة في عرَّ ما يُ  عادةً 

ا د، وأمَّ المفهوم اللغوي للتشيُّع، إذ يمكن إبراز معناه بنحو واضح محدَّ 

ضوئها  الاصطلاحي منه فقد اختلفت فيه القيود كونه اعتقاداً بأفكار وآراء علىٰ 

الآخر نسبة العموم  ع دائرة الشمول وتتضيَّق، ونسبة بعضها إلىٰ تتوسَّ 

من بين تلك المعتقدات،  العنصر الأعمّ  والخصوص المطلق، ولذلك سنعتمد علىٰ 

في منطلقها الاعتقادي ومنه تكون صفة  اوما يكون جامعاً للطوائف ورئيسي� 

فة لمصاديق المفهوم المة والمانعيَّ الجامعيَّ   .عرَّ

 .)١(أي المتابعة والمناصرة والموالاة ،هو المشايعة: التشيُّع لغةً 

 :دة، وإليك نموذجاً منهاوقد وردت له تعاريف متعدِّ : التشيُّع اصطلاحاً 

علىٰ غيره في الإمامة،  )مهوقدَّ ( أي اتَّبعه)  االشيعة من شايع علي� (( -  ١

ة من والجاروديَّ ، ة، فيدخل فيهم الإماميَّ بعده ةلم يوافق علىٰ إمامة باقي الأئمَّ  وإنْ 

 .)٢()ةوالفطحيَّ  ،ةة غير الملاحدة منهم، والواقفيَّ والإسماعيليَّ  ،ةالزيديَّ 

                                                        

ة شيع/ ١٢٤٠ص / ٣ج ( لجوهريلصحاح ال: راجع )١( / ٨ج (، ولسان العرب )مادَّ

ة شيع/ ١٨٨  ص ة ش/ ٢٥٦ص / ١١ج (، وتاج العروس )مادَّ  ).يعمادَّ

 ).١٨٢ص / ٣ج (الروضة البهيَّة  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٧٨

، أصحاب رسول االله  مه علىٰ وقدَّ  اشايع علي�  الشيعة هم مَنْ ( -  ٢

ا ة من رسول االله أو بإرادة من االله تعالىٰ واعتقد أنَّه الإمام بوصيَّ   ىٰ ركما ي نص�

 .)١()ةالجاروديَّ  ىٰ ة، أو وصفاً كما يرالإماميَّ 

  ون بشيعة عليٍّ المسمَّ  بن أبي طالب  الشيعة هم فرقة عليِّ ( -  ٣

 .)٢() عليٍّ ة ته مودَّ وافق مودَّ  ومَنْ  ... في زمان النبيِّ 

وقالوا بإمامته الخصوص،  علىٰ   االشيعة هم الذين شايعوا علي� ( - ٤

واعتقدوا أنَّ الإمامة لا تخرج من  ،اا خفي� وإمَّ  اا جلي� إمَّ  ،ةً صيَّ وو اوخلافته نص� 

 .)٣()ة من عندهخرجت فبظلمٍ يكون من غيره أو بتقيَّ  أولاده وإنْ 

ة ئمَّ وأم خلفاء الرسول وأولاده باعتبار أنهَّ  ايشايع علي�  نْ الشيعة مَ ( -  ٥

) الشيعة(نَّ هذا اللفظ إ ،...بهم لهذا المقام بأمرٍ من االله سبحانهالناس بعده، نص

ة لعليٍّ  :قال نْ مَ  يشمل كلَّ  ه يقوم مقامه في نَّ إو ،بعد الرسول  إنَّ قيادة الأمَُّ

ذلك بتنصيص من  كلُّ  .النبوة ونزول الوحي عليه ىٰ إليه سويمتُّ ما  كلِّ 

الركين هو القول بالوصاية والقيادة  ع وركنهم للتشيُّ ذلك فالمقوِّ  الرسول، وعلىٰ 

ذلك  ىٰ ا ما سو، وأمَّ ع هو الاعتقاد بذلك، فالتشيُّ ميع شؤونها للإمام بج

 .)٤()ولا يدور عليه إطلاق الشيعة ،عماً لمفهوم التشيُّ فليس مقوِّ 

 وبعد استعراض بعض ما ورد في تعريف المصطلح، ننتزع المفهوم الأعمّ 

أساس  علىٰ ا مشايعة أعلام المذهب أنهَّ ، ووفق رأي  وهو مشايعة عليٍّ  ،فيها

 .عم للتشيُّ يكون المقوِّ  غ ذلك المبدأ أنْ ا سوَّ الإلهي، ممَّ  الاعتقاد بالتنصيب والنصِّ 
                                                        

ة التشيُّع  )١(  ).١٢ص (هويَّ

 ).١٨و ١٧ص (ق الشيعة رَ فِ  )٢(

 ).١٤٦ص / ١ج ( ل للشهرستانيحَ ل والنِّلَ المِ  )٣(

 ).١٠و ٩ص / ٦ج ( لحَ ل والنِّلَ بحوث في المِ  )٤(



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٧٩ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

ة مختلفة، إذ لم نقصد ق شيعيَّ رَ وقد اتَّضح من العنوان تناول المعنون لفِ 

 .)١(ة منهمالكلام في خصوص الفرقة الحقَّ 

ما ا :ق اَِ:  

الثلاثين فرقة وأكثر بقليل أو كثير،  في تعدادها إلىٰ  فينوقد بلغ بعض المؤلِّ 

 :وإليك أبرزها

د إمامة محمّ  ثمّ  ،ين والحسن ، القائلة بإمامة عليٍّ : ةالكيسانيَّ  -  ١

 .)ةابن الحنفيَّ (

وظهوره بأمر االله  ،ىٰ ة في جبل رضوبن الحنفيَّ اة غياب وتعتقد الكيسانيَّ 

 .تعالىٰ 

 سادسهم، وذهبوا إلىٰ  إلىٰ  ة مامة الأئمَّ القائلة بإ: ةالناووسيَّ  -  ٢

 .لم يمت ه حيٌّ وأنَّ  ،ة الإمام الصادق مهدويَّ 

، المستعلية، والدروز، والقرامطة(كـ ق رَ فِ  وتتشعَّب إلىٰ : ةالإسماعيليَّ  -  ٣

 وتذهب إلىٰ  ،جعفر الصادق  إلىٰ  ة ، وهي تعتقد بإمامة الأئمَّ )ةالنزاريَّ و

 .جعفر، وسيأتي المزيد من البيانإمامة ابنه إسماعيل بن 

، اد وهم الذين اعتقدوا بإمامة زيد بعد أبيه السجَّ : ةالزيديَّ  -  ٤

خون قام بالسيف، ولهم تسميات كثيرة أطلقها المؤرِّ  نْ أنَّ الإمام مَ  وذهبوا إلىٰ 

نا المشترك العقدي بينها بمقدار ما يرتبط وقد اختلفوا في تعدادها، وما يهمُّ 

ذلك سنقتصر  وعلىٰ  - ة، وما هو واقعٌ فعلي لها في الزمن المعاصر هدويَّ بالفكرة الم

 .-في البحث عند الحديث عنهم 
                                                        

ل لَ المِ بحوث في (في كتابه  السبحانيالشيخ ة، وقد أشار إلىٰ ذلك ة الاثنا عشريَّ وهم الإماميَّ  )١(

ة إلىٰ مذهب التشيُّع وكونها دعوىٰ ض لزيف دعوىٰ انتماء الفِرَق الشيعيَّ تعرَّ  بعد أنْ  )لحَ والنِّ

بحوث في الملَِل  :ة والدليل، فراجعة ومجانبة للصواب ولا تصمد مع المناقشة العلميَّ متوهمَّ 

 ).٩و ٨ص / ٧، وج ١٠و ٩ص / ٦ج (والنِّحَل 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٨٠

ة الاثني يعتقدون بإمامة الأئمَّ  نْ وهم مَ : ةة الاثنا عشريَّ الإماميَّ  -  ٥

، وهذه الفرقة ر وآخرهم الإمام المهدي المنتظَ  لهم الإمام عليٌّ أوَّ  ،  عشر

ست علىٰ  ،ر انتشاراً هي الأشهر والأكث ة يَّ ة ونصّ ة عقليَّ مباني وأدلَّ  والتي أسُِّ

 .متواترة

خين التي ذكرها بعض المؤرِّ  ىٰ خروهناك الكثير من الأسماء والعناوين الأُ 

بلا  ىٰ ق الدعولفِرَق الشيعة، وقد يكون منشأ الكثرة هو عدم التحقيق فتطُلَ 

 لائل من أفراد اجتمعوا علىٰ الق واقع، أو التسامح في إطلاق لفظ الفرقة علىٰ 

 .رأي

تلك العناوين يمكنه مراجعة  يريد الوقوف علىٰ  نْ مَ  حالٍ  أيِّ  وعلىٰ 

 .صة في ذلكلات المتخصِّ المطوَّ 

ق المعاصرة منها فقط، ومناقشة نظرتها حول وفي بحثنا سنذكر الفِرَ 

المهدوي  وقراءتهم للمصداق ،)ةة والإسماعيليَّ الزيديَّ  :وهي(ة العقيدة المهدويَّ 

ض إلىٰ  التي لا تؤمن بولادة الإمام  ىٰ بعض الأفكار والرؤ المبارك، كما سنتعرَّ

 أعلىٰ (ة عشريَّ  ية الاثنة الإماميَّ الطائفة الحقَّ  أصحابها علىٰ  بَ حُسِ  وإنْ  ¨المهدي 

 ).االله كلمتهم

ا ا :ا ماق اَِ :  

 :ةيَّ الزيد: ولىٰ الفرقة الأُ 

 أنَّه انتساب إلاَّ  بن الحسين  ة لزيد ابن الإمام عليِّ رغم انتساب الزيديَّ 

ة مع ربيب البيت وآراء وأفكار الفرقة الزيديَّ جَدَلي، لا يستقيم عند مقارنة عقائد 

ة ة النبويَّ نَّ ث للسُّ  للقرآن الكريم والمحدِّ العلوي، ذلك الرجل الثوري المفسرِّ 

رأسهم  وعلىٰ  ة أهل البيت صول والعقائد من أئمَّ م الأُ الذي نشأ وتعلَّ 



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٨١ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

ة ة والفكريَّ ، وإليك مبانيهم العقديَّ وأخيه الباقر  الإمام زين العابدين 

 :امةفي تأسيس الإم

م والعصمة والمعجزة في الإمام، وجواز تقدُّ  عدم اشتراط النصِّ : لاً أوَّ 

 .)١(الفاضل المفضول علىٰ 

الحسن  ثمّ  ،بن أبي طالب  القول بإمامة عليِّ  ة إلىٰ ذهب الزيديَّ  :ثانياً 

 .الأعظم  الجلي أو الخفي عن النبيِّ  بالنصِّ  والحسين 

ة عقد الإمامة بعد ة في كيفيَّ واختلف الزيديَّ : -  عقد الإمامة - ثالثاً 

 :المنصوص عليهم

فاطمي عادل عالم شجاع شاهرٍ  انعقادها في كلِّ  ذهب إلىٰ  فمنهم مَنْ  - أ 

 .)٢(نفسه إلىٰ  وداعٍ  للجهاد سيفه

 الدعوة إلىٰ  وافق ما مرَّ بيانه في الانعقاد بإضافة قيود علىٰ  نْ ومنهم مَ  -ب 

مع : فقيل ،يالدعوة والتصدِّ  التنافس علىٰ  النفس للاحتراز من الوقوع في فخِّ 

ي وتنعقد الإمامة له، ومع المنازع فتتعينَّ البيعة من عدم المنازع يفوز المتصدِّ 

الشروط  والعقد لمعرفة حصوله علىٰ  ة بعد سبق ترشيحه من ذوي الحلِّ كثريَّ الأ

 .والعقد قال بكفاية بيعة واحد برضا أربعة من أهل الحلِّ  نْ لة له، ومنهم مَ المؤهِّ 

 :ة هي التاليس الإمامة عند الزيديَّ سُ أُ  ا مرَّ بيانه أنَّ ممَّ  ونستشفُّ 

 .اكون الداعي فاطمي� : الوراثة -  ١

                                                        

 ).٤٠ص / ١ج ( ارر الزخَّ البح )١(

/ ٦٣٧ص (ه في أمالي من الإمامة، فقد روىٰ الصدوق  وبخلاف ذلك موقف زيد بن عليٍّ  )٢(

بْنِ عَليِِّ بْنِ أَبيِ قَالَ زَيْدُ بْنُ عَليِِّ بْنِ اَلحُْسَينِْ  :قَالَ  ،عَنْ عَمْرِو بْنِ خَالدٍِ بسنده ) ٨٥٦/٦  ح

تَجُّ اَاللهُ لٌ مِنَّا أَهْ فيِ كُلِّ زَمَانٍ رَجُ (:  طَالبٍِ  ةُ زَمَاننَِا ابِْنُ أَخِي  ،خَلْقِهِ  بهِِ عَلىَٰ  لَ اَلْبَيْتِ يحَْ وَحُجَّ

دٍ   ).مَنْ خَالَفَهُ  ييهَْتَدِ  لاَ وَ  ،يَضِلُّ مَنْ تَبعَِهُ  لاَ  ،جَعْفَرُ بْنُ محُمََّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٨٢

 .صاف بالكمال المزعومالإمامة بعد الاتِّ  الدعوة إلىٰ  -  ٢

 .الخروج بالسيف -  ٣

 ىٰ ه تصدَّ رغم أنَّ   إمامة زيد بن عليٍّ  ة علىٰ ولذلك استقرَّ رأي الزيديَّ 

ة وإعرابه عن للجهاد بعنوان مقارعة أهل الباطل، وليس للترشيح للإمامة الإلهيَّ 

 .النتيجةمنهجهم المعرفي فرض تلك   أنَّ ذلك، إلاَّ 

 ىٰ لتعارض الغيبة مع مبن، ¨ة غيبة الإمام المهدي ر الزيديَّ نكِ يُ  :رابعاً 

ة والخروج بالسيف، فهم وهو مبدأ الدعوة العلنيَّ  ،ة في استحقاق الإمامةالزيديَّ 

، ولا يعتقدون ومن أبناء الحسن  يعتقدون كونه من ولد فاطمة 

 .)١(ر الزماند في آخولَ ه سيُ لا بولادته، بل إنَّ بعصمته و

 :ةالإسماعيليَّ : الفرقة الثانية

ة الفكر الباطني ومعالمه، ومناشئ التصاقه بمذهب ماهيَّ  )٢(ذكرنا فيما سبق

ت الإسماعيليَّ التشيُّ   ة تارةً ت بالباطنيَّ فَ رِ ة التي عُ ة من الفِرَق الشيعيَّ ع، ولذا عُدَّ

 .ىٰ خرة أُ والسبعيَّ 

 الإيمان بإمامة زها إلاَّ ميِّ  يُ ة بسيطة لاوهي فرقة ذات بدايات عقديَّ 

ة القائم الغائب الذي فيه شخصيَّ  ىٰ حيث تر إسماعيل ابن الإمام الصادق 

التي انقرضت بعد ) ولىٰ ة الأُ وهذه هي الإسماعيليَّ ( ،ةً ادُّعي موته للتستر عليه تقيَّ 

رت من خلال اتِّصال دعاتها بأصحاب الحركات الباطنيَّ  أنْ   ثمّ  ة،ة والفلسفيَّ تطوَّ

بت إلىٰ تش  .)٣(مذاهب عَّ
                                                        

مام عبد االله بن حمزة بن تصنيف الإ ،ة الهاديينالعقد الثمين في تبيين أحكام سيرة الأئمَّ : راجع )١(

 ).ةإمام للزيديَّ (سليمان 

 .)٧٣ص (الرابع  البحثراجع  )٢(

ة كانت فرقة الإسماعيليَّ إنَّ : ()٤٣ص / ٨ج (بحوث في الملَِل والنِّحل يقول الشيخ السبحاني في  )٣(

ت إلىٰ   ).ةنزاريَّ ، وبهرة، ودروز، وقرامطة :واحدة، فانشقَّ



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٨٣ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 :)١(ة اليوم فرقتانوالإسماعيليَّ 

ة إسماعيل بن يَّ يسوقون الإمامة في ذرّ  نْ وهم مَ : ةالآغاخانيَّ  - ١

وهم فرع من الفرقة  ،)بعضهم من خلفاء مصر( الإمام الصادق 

 .ةالنزاريَّ 

 ا إلىٰ ينتهو ىٰ يسوقون الإمامة في ولد إسماعيل حتَّ  نْ وهم مَ : البهُرة - ٢

ق عليه سلطان البهرة فالظاهر يُطلَ  نْ ا مَ ه المهدي الغائب، وأمَّ عون أنَّ شخصٍ يدَّ 

 .¨ه من قبيل نائب الإمام أنَّ 

عندهم  )٢(ةالعقدي لتأسيس أصل الإمامة والمهدويَّ  ىٰ ا ما يرتبط بالمبنأمَّ 

 :فهي بالنحو التالي

 :ةالعقدي للإسماعيليَّ  ىٰ المبن

 :ةطقاء الستَّ الإيمان بالن: لاً أوَّ 

ة تالين له، رسول سبعة من الأئمَّ  لكلِّ  وأنَّ  ،)لسُ والمقصود منهم الرُّ (

بن أبي طالب،  عليُّ : وهم ،ةرسول تلاه سبعة من الأئمَّ  د محمّ  فالنبيُّ 

الباقر،  بن عليٍّ  دمحمّ وبن الحسين،  عليُّ و، الحسين بن عليٍّ و، الحسن بن عليٍّ و

 .إسماعيل بن جعفرو،  الصادقبن محمّد جعفر و

ويعتقدون أنَّ بعد إتمام دور الإمام السابع تبدأ دورة جديدة من الناطق، 

 ).ةيت هذه الفرقة بالسبعيَّ مّ ولذلك سُ ( ،ة السبعةالأئمَّ  ثمّ 

ويكون التالي  ،ة السبعةدور الأئمَّ  وبذلك يتمُّ : (السبحانيالشيخ ويقول 

ا د بن إسماعيل، وهذا ممَّ وهو محمّ  ،قةرسولاً ناطقاً سابعاً وناسخاً للشريعة الساب

                                                        

 ).٣١٦ص / ٣ ج( أعيان الشيعة :راجع )١(

وتاريخ الدعوة  ،عارف تامرلالإمامة في الإسلام  :مصدرين ذلك علىٰ سنعتمد في تقصيِّ  )٢(

 .صطفىٰ غالبلم ةالإسماعيليَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٨٤

هو خاتم الأنبياء  الإسلام  يصادم عقائد جمهور المسلمين من أنَّ نبيَّ 

 .)١()بتُ لين، وشريعته خاتمة الشرائع، وكتابه خاتم الكُ والمرسَ 

 :نحوين ة علىٰ إنَّما تكون الولاية الإلهيَّ : ثانياً 

 ).- ما ذكرنا ك - ل سُ الرُّ  وهو موكول إلىٰ ( ،مقام الناطق

 :وفيه درجات خمسةومقام الإمامة، 

 ،مراتب الإمامة، فله تقييم الرسول الناطق وهي أعلىٰ : الإمام المقيم -  ١

 . النبيِّ  عمُّ  ومصداقه عندهم هو أبو طالب 

 - ة مراحل حياته رافق الناطق في كافَّ  نْ مَ  - د منه ويُقصَ : الإمام الأساس -  ٢

، والمسؤول عن شؤون ىٰ ئم بأعمال الرسالة الكبرفيكون ساعده الأيمن والقا

ح بقيَّ (ة، ة بلغوا العلوم الإلهيَّ ة بفئة خاصَّ ة المختصَّ الدعوة الباطنيَّ  ة ومنه يترشَّ

بن أبي  ومصداق هذا المقام في عقيدتهم هو الإمام عليُّ  ،)ة السبعةالأئمَّ 

 ).الوصاية ىٰ وهو معن( ، طالب

ما أداء الرسالة في نهاية الدور، والإتمام إنَّ  يُتمُِّ  وهو الذي: الإمام المتمُّ  -  ٣

ة بمجموعهم، وكان مصداقه سبقه من الأئمَّ  نْ ة وقدرة مَ هو بنحو استجماع قوَّ 

 .د بن إسماعيلعندهم محمّ 

ٰ  نْ وهو مَ : الإمام المستقرُّ  -  ٤ ة له صلاحيَّ  نْ ، ومَ شؤون الإمامة أصالةً  يتولىَّ

بن  وعليُّ  ،الإمام الحسين(ها لمن بعده، ومصداقها علي توريثها لولده أو النصِّ 

 .إسماعيلد بن ومحمّ  ،وإسماعيل بن جعفر ،)والباقران  ،الحسين

ة المأخوذة بالنيابة ة الظرفيَّ وهي الإمامة الاستثنائيَّ : الإمام المستودع -  ٥

، ولذلك لا يستطيع توريثها لأحدٍ من ولده، ات الإمام المستقرِّ بنفس صلاحيَّ 

 . ىٰ صداقه الإمام الحسن المجتبوم

                                                        

 ).١١ص / ٨ج ( لحَ ل والنِّلَ بحوث في المِ  )١(



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٨٥ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

في تلك المنظومة  ¨وهاهنا ينقدح الاستفهام عن موقع الإمام المهدي 

 .ةالعقديَّ 

 :ويمكن القول في ذلك

ما شاء االله،  وإلىٰ  ة منذ خلق آدم الإمامة في عقيدة الإسماعيليَّ  تمتدُّ 

 متعاقبين علىٰ  ا مستورين أو ظاهرينة عندهم إمَّ ها، فالأئمَّ فليس من عدد يحدُّ 

وفي تعيين مصداق  ،- ة السبعة واتَّضح ذلك من فكرة دورات الأئمَّ  -مقامها 

أنَّ المهدي الغائب هو  ذهبوا إلىٰ  ولىٰ ة الأُ عندهم خلاف، فالإسماعيليَّ  ¨القائم 

د بن إسماعيل بن اعتقد بكونه محمّ  نِ ومنهم مَ  ،إسماعيل بن الإمام الصادق 

د عندهم، ة فالأمر مردَّ الجماعة المعاصرة من الإسماعيليَّ  اأمَّ  .الإمام الصادق 

ه ن عندهم أنَّ زال في صلب أبيه، والمقدار المتيقَّ  ومعاصر أو لا دَ لِ فقد يكون قد وُ 

 .ة الظهور والغلبة لهيَّ دّ ولابُ  الحسين من ولد 

 :استمرار الإمامة في العالم: ثالثاً 

أجزاء سلسلة الدورات، حيث إنَّ الإمامة ستكون محفوظة في جميع 

ة التي ورثها من النبيِّ  م ، وهو المعلِّ والوصيِّ  فالإمام هو الحافظ لهداية الأمَُّ

إمام  للشريعة، والكافل لبيان المراد الإلهي وأسرار معارفه، وبذلك سيكون كلُّ 

بن أبي  اً في الفضل للإمام عليِّ مساوي بعد الإمام الصادق ) مستور أو ظاهر(

 .)١(قوم بنفس وظائفهوي طالب 

 !وهناك قائمة من الأسماء التي ينسبون لها الإمامة

منهم بوظيفة  لقيام كلٍّ  ¨إذن لا ضير إذا أبهُم شخص المهدي القائم 

 .الإمامة، نعم سيكون أحدهم هو القائم بإظهار أمر االله سبحانه
                                                        

 ).٢١٦ص / ٨ج ( لحَ ل والنِّلَ بحوث في المِ : راجع )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٨٦

 :اه المعاصرأفرادٌ من الاتجِّ : )١(الفرقة الثالثة

ه العقدي للمجموعة جاز لنا استعمال مصطلح جُّ ما دمنا نلحظ التو

ة هات الجديدة التي صارت اليوم تحوم حول القضيَّ تلك التوجُّ  علىٰ ) الفرقة(

ل المفاهيم والنصوص فيها، وسنقصر النظر من ؤوِّ ك وتُ شكِّ ر وتُ نظِّ ة لتُ المهدويَّ 

ات ثلاث يمكن بمجموعها الإحاطة ببعض شخصيَّ  بين هذه المجموعة علىٰ 

 :ة، وإليك ذلكة المهدويَّ ك التنظيرات في مضمار الشخصيَّ تل

 :لالفرد الأوَّ : لاً أوَّ 

 :لللفرد الأوَّ  )٢(ةس الفكريَّ سُ الأُ 

 .)٣( بن أبي طالب إمامة عليِّ  علىٰ  الجليِّ  عدم الاعتقاد بالنصِّ  -  ١

ني ما نشأ في القرن الثاإنَّ  ][ الإمام عليٍّ  علىٰ  الجليِّ  القول بوجود النصِّ (

 .)٤()اً الهجري، ولم يكن له وجود سابق

 ة أهل البيتهي منهج الإسلام في اختيار الحاكم، وأئمَّ  ىٰ الشور - ٢

 القائمة علىٰ  الإلهيَّة ة الإمامةولم يعرفوا نظريَّ  ،ىٰ كانوا يؤمنون بنظام الشور

 .)٥(نةة في سلالة معيَّ الوراثة العموديَّ 

ون أطلقها الغلاة أو المثاليُّ  ىٰ دعو، فهي  ةنفي العصمة عن الأئمَّ  -  ٣

 .)٦(في مواصفات الحاكم
                                                        

ة هات المختلفة في قراءة شخصيَّ اةً للتسلسل في تعداد التوجُّ ما أطلقنا لفظ الفرقة مجازاً مراعإنَّ  )١(

عائيبل هو إطلاق تنزُّ  ،يلم تكن فرقة بالمعنىٰ الدقِّ  ، وإنْ ¨الإمام الغائب  وذلك لكون  ،لي ادِّ

 .اة متقاربة جد� مبانيها الفكريَّ 

 .ة المساهمتين في تأسيس المنهجة والمعرفيَّ من العقديَّ  الأعمُّ  )٢(

 .ة ة بين سلسلة الأئمَّ يَّ ة التنصيب من الوحي، فيضعف الحجّ م ذلك فقدان شرعيَّ ولاز )٣(

 .مقالات الشيعة والتصحيح/ة أو شيعةنَّموقع سُ : ؛ انُظرلل إليها الفرد الأوَّ جملة من الحقائق التي توصَّ  )٤(

 .المصدر السابق )٥(

 ).٦٣ص ( د سامي البدريلسيِّ شُبُهات وردود ل )٦(



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٨٧ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 النبوي علىٰ  ، وعدم النصِّ ة عشر للأئمَّ  ينفي تعداد الاثن - ٤

حق في آخر دقائق حياته، ولم يقع ذلك من  السابق اللاَّ عينِّ أسمائهم، وإنَّما يُ 

 .)١(لفقدان الولد العسكري 

ذلك في  وإجماع الشيعة علىٰ  ،عدم الاعتقاد بوجود شخص المهدي -  ٥

 .)٢(ة بعد ذلكت المهدويَّ القرنين الثالث والرابع، نعم استُحدِثَ 

في تعيين الإمامة، ويعتقد بعدم وقوع  إذن لا يؤمن القائل بضرورة النصِّ 

 ص ة ولده، ولم يُشخِّ فضلاً عن بقيَّ   عليٍّ  في حقِّ   ذلك من النبيِّ 

ة يجري فيها لالتهم، فهي زعامة دنيويَّ اسها في سالإمامة بالعدد أو الاسم أو احتب

لفرض العصمة ووجود إمام غائب،  ىٰ في تعيين الحاكم، ولذلك لا معن يرما يج

 .عدم وجود ولدٍ للعسكري  ة قامت علىٰ بل إنَّ الأدلَّ 

 :المنهج المعرفي له

صول  عقيدة الإمامة منظومة متكاملة متسلسلة المطالب للأُ عتبرَ تُ 

 ىٰ تنضبط فروعها، ومن الواضح في بُن ىٰ تحُكَم أُسُسها حتَّ  وما أنْ  ،والفروع

ا دفع به بعيداً عن قبول الفروع واللوازم، س ممَّ ة تزلزل تلك الأسُُ القائل الفكريَّ 

 :وإليك توضيح ذلك

ة يَّ ما هو فرع الاعتقاد بحجّ غيبته إنَّ  ثمّ  ¨الاعتقاد بالإمام المهدي  - ١

، فإذا لم يكن الإمام معصوماً لم لسان أبيه وأجداده  الوارد فيه علىٰ  النصِّ 

 ة كالنصِّ صول العقديَّ ة الأُ والكلام هو الكلام في بقيَّ  .ة قولهيَّ حجّ  تصل النوبة إلىٰ 

، وانحصار  لسان النبيِّ  ة علىٰ عدد الاثني عشر، وذكر أسماء الأئمَّ  علىٰ 

ة الأرض من حجَّ  خلوِّ  وعدم ،ة وبنحوها العموديالسلالة الحسينيَّ الإمامة في 
                                                        

 ).٧١ص (وردود للسيِّد سامي البدري  هاتبُ شُ  )١(

 ).٣٩٣ص ( د سامي البدريلسيِّ وردود لهات بُ شُ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٨٨

 .غيبته مات لقبول الوجود المهدوي ثمّ ذلك مقدَّ  وهادٍ، فكلُّ 

ا ، ممَّ )الأصل في الأشياء العدم(قاعدة  علىٰ  ىٰ اعتماد صاحب الدعو -  ٢

دليل وبحث وتنظيم منهجي لقبول  والإسقاط لعدم الحاجة إلىٰ  ل ذلك الردَّ سهِّ يُ 

دليل ولا عكس،  ت الموجودات يحتاج إلىٰ إثبا الفكرة عندئذٍ، فمن الواضح أنَّ 

ة، لأنَّ مع الدليل تسقط تلك القاعدة إذن انقطعت الحجَّ  :ولكن لا يقال

تها في ظرف دركه هو قوَّ ت عدم وجود المهدي، بل غاية ما تُ ثبِ ا لا تُ المعتمدة، فإنهَّ 

عي ك تمسُّ  نَّ إ :مكننا القول في ذلكما يُ  ىٰ وهو عند عدم الدليل، وأدن ،محدود المدَّ

ة يقبلها ة الإثبات لا يصمد أمام حقائق تاريخيَّ أدلَّ  رفض كلَّ  بهذه القاعدة بعد أنْ 

ت لها بَ ات كثيرة نُسِ  وهي ما شهده التاريخ من خروج شخصيَّ هو، ألاَ  ىٰ حتَّ 

ة وابن الحنفيَّ  ،وأخيه إسماعيل ،الإمام الكاظم (كـ ة ة والغيبَّ المهدويَّ 

ت وجود هذه الفكرة بِ ثات يُ تسليم بهذه التاريخانيَّ وبذلك فإنَّ ال ،)وغيرهم

ة شيوع هذه الفكرة من عهد ابن الحنفيَّ  علىٰ  وهو دالٌّ  ،)ة الإمام الغائبشخصيَّ (

وجود نصوص  وفي ذلك دلالة واضحة علىٰ  ، الذي يقترب من عهد النبيِّ 

المجتمع  ىٰ ، ولولا ذلك فمن أين أت ةبعده من الأئمَّ  ومَنْ  أطلقها 

 !الإسلامي آنذاك بهذه الأفكار؟

عن  الوحياني، وتعظيم مدارك العقل الإنساني المستقلِّ  تجاوز النصِّ  - ٣

ي المعاصر الذي يرفض الخضوع الانسجام مع الواقع المادِّ  الوحي، والعمل علىٰ 

 .للغيب وتقنيناته

 .ىٰ ة التي أنكرها صاحب الدعووسنقف عند الأدلَّ 

 :الفرد الثاني: ثانياً 

ة، وفيها تشويه مصداقي خالفت مشهور الإماميَّ  ىٰ د أطلق ثلاث دعاووق

 :، وإليك بيانهاللإمام 



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٨٩ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 :ظرف الغيبة - أ 

، وأثبتنا ¨الإمام القائم  رة في حقِّ مظاهر الغيبة المتصوَّ  )١(ذكرنا سابقاً 

الأرض  ها، وهي الغيبة من علىٰ الأنحاء التي يقبلها الدليل من الغيبة والتي يردُّ 

 .نشأة غير النشأة التي نقطنها فع إلىٰ والر

ة غير إلىٰ نشأة دنيويَّ  ¨ولكن هناك دعوىٰ معاصرة علىٰ ارتحال الإمام 

الدنيا ليست ذات نشأة متواطئة، بل هي  التي نعرفها، وذلك علىٰ أساس أنَّ 

يظهر في الدنيا ولكن في إحدىٰ مراتبها  ¨ه كة ولها نشآت، وأنَّ مشكَّ 

 .كةالمشكَّ 

عصر الظهور، بل لا يمكن ظهور  ىٰ سمَّ نعيش بما يُ   لا يمكن أنْ وبالتالي

 )٢(ةوالبشريَّ  ىٰ خرة أُ بل هو منتظِر في نشأة دنيويَّ  ،في دنيانا ¨الإمام المهدي 

 !ستلتحق به

لما ذكره بعض  ىٰ ة هو تفسير صاحب الدعوما يكون المنشأ لهذه النظريَّ وربَّ 

في  ما يتمُّ الظهور إنَّ  بأنَّ ) مة الطباطبائيالعلاَّ حسائي والشيخ الأ(رين العلماء المتأخِّ 

 :عالمٍ غير الدنيا، وهذا ما استظهره من قولهما التاليين

الدنيا هذه  فاعلم أنَّ  ...¨ا أمر ظهوره وأمَّ : ( حسائيالشيخ الأقال 

لخلق ، واولىٰ الأُ  ة بالدنيا انتقل إلىٰ  فرَّ من هذه المسماَّ قد خاف فيها من الأعداء، فلماَّ 

 فقطع مسافة في لحظة والناس يسيرون إلىٰ سريعُ السير  ه يسيرون إليه، لكنَّ 

يسير بهم التقدير سير السفينة براكبها في هذا النهر الراكد الذي هو  ولىٰ الأُ 

له وآخره لطيفين للطافة الأجسام الواقفة فيهما الزمان، وكان طرفا الزمان أوَّ 
                                                        

 .)١٥١ص (السادس  البحثراجع  )١(

ة الشيخ موقف الحيدري من نظريَّ : عنوان المقطع/ اتقسم المرئيَّ / راجع موقع كمال الحيدري )٢(

 .¨ة حسائي والطباطبائي في زمن ظهور الإمام الحجَّ الأ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٩٠

كثيف ككثافة أجسامه وأمكنته، فإذا  ولطافة تلك الأمكنة، ووسط الزمان

 .)١(...)هين كلُّ وصلوا إليه قام بالأمر وظهر الدِّ 

 ،إنَّ يوم الرجعة من مراتب يوم القيامة(...  : د الطباطبائيالسيِّ وقال 

والفساد فيه في الجملة دون القيامة، ولذلك  كان دونه في الظهور لإمكان الشرِّ  وإنْ 

فيه أيضاً تمام الظهور  ، لظهور الحقِّ تمام أيضاً  المهدي  ما ألحُق به يوم ظهورربَّ 

يوم : ام االله ثلاثةأيَّ «: ة أهل البيتضاً دون الرجعة، وقد ورد عن أئمَّ كان هو أي وإنْ 

اد بحسب ...)٢(»ويوم القيامة ،ةويوم الكرَّ  ،الظهور ، وهذا المعنىٰ أعني الاتحِّ

بعض   ب لما ورد في تفسيرهمهو الموج ،الحقيقة والاختلاف بحسب المراتب

 .)٣(...)وبالظهور ثالثة ىٰ خروبالرجعة أُ  الآيات بالقيامة تارةً 

عالم القيامة والرجعة والظهور  أنَّ  إذن إلىٰ  الطباطبائي السيِّد فيذهب 

 .ة واحدةذات حقيقة وسنخيَّ 

ح صاحب الدعونعم، يُ  ق تحقُّ  أنَّ الفارق بينه وبينهما هو ذهابهما إلىٰ  ىٰ صرِّ

كونه في عالم الدنيا ولكن  الظهور في عالم غير الدنيا ومن سنخ الآخرة، وذهابه إلىٰ 

 .ة غير التي نعرفها، وسنقف عند مناقشة ما ذُكِرَ عند مرتبة دنيويَّ 

 :¨ التشكيك في تواقيع الإمام المهدي - ب 

الصادرة عن الإمام  )٤(أنَّ مقولة التواقيع ىٰ يعتقد صاحب الدعو

ولذلك لا  ،¨الكتبي للإمام  قبولها، لعدم معرفة الخطِّ  يصحُّ لا  ̈  المهدي

 .¨بنسبة ما جاء فيها إليه  نطمئنُّ 
                                                        

 ).ةالرسالة الرشتيَّ / ٤٢٢ص / ٨ج (جوامع الكلم  )١(

ام االله ثلاثة«: ؛ وفيه)٧٥ح / ١٠٨ص (الخصال  )٢(  .»...يوم يقوم القائم: أيَّ

 ).١٠٩ص / ٢ج (تفسير الميزان  )٣(

وبياناته الصادرة جواباً  ¨طلق علىٰ الرسائل التي كتبها الإمام المهدي التوقيع الشريف مصطلح أُ  )٤(

 .Ó فتصل إليهم عن طريق سفرائه ،ه أو ابتداءً، وكان يختمها بختمه الشريفلأسئلة شيعت



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٩١ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

ت من التوقيعات الصادرة عن كيف يمكن لنا التثبُّ : (وقد جاء عنه أيضاً 

دوا الكذب السفراء تعمَّ  ه، فلعلَّ ا للإمام وبخطِّ سة عبر السفراء أنهَّ الناحية المقدَّ 

د يتعمَّ  عصمتهم كحال العادل، فهو ليس معصوماً، فيمكن أنْ  فيما نقلوه لعدم

 .)١(...)المعصية

 :الفرد الثالث: ثالثاً 

ة من العناوين المشرعنة لها، فقيل في وقد انطلقت هذه الحركة بعدَّ 

رواية الشيخ  عشر، ويستند هذا العنوان إلىٰ  يين الاثنل المهديِّ ه أوَّ إنَّ  :ةالشخصيَّ 

 :، حيث جاء فيه)الغيبة(في كتاب  الطوسي 

نَا جمََاعَةٌ  عَنْ عَليِِّ  ،الحَْسَُينِْ بْنِ عَليِِّ بْنِ سُفْياَنَ الَْبزََوْفَرِيِّ  عَنْ أبيَِ عَبدِْ االلهَ ،أَخْبرََ

دِ بْنِ الخَْلَِ  ،عَنْ عَليِِّ بْنِ الحَْسَُينِْ  ،بْنِ سِناَنٍ المَوَْصِليِِّ الَْعَدْلِ  عَنْ  ،يلِ عَنْ أحمَْدََ بْنِ محُمََّ

يِّ  هِ الحَْسََنِ بْنِ عَليٍِّ  ،جَعْفَرِ بْنِ أحمَْدََ المَصرِِْْ جَعْفَرِ  عَنْ أبيَِ عَبدِْ االلهَ ،عَنْ أبَيِهِ  ،عَنْ عَمِّ

دٍ   عَنْ أبَيِهِ اَلحْسَُينِْ  ،عَنْ أبَيِهِ ذِي الَثَّفِناَتِ سَيِّدِ اَلْعَابدِِينَ  ،عَنْ أبَيِهِ الَْباَقِرِ  ،بْنِ محُمََّ

هِيدِ  كيِِّ الَشَّ فيِ اَللَّيلَْةِ  -   قَالَ رَسُولُ االلهَ«: قَالَ ، عَنْ أبَيِهِ أمَِيرِ المَؤُْمِنينَِ  ،الَزَّ

 فَأَمْلاَ  .أحَْضرِْ صَحِيفَةً وَدَوَاةً  ،يَا أبََا الحَْسََنِ : لعَِليٍِّ  - اَلَّتيِ كَانَتْ فيِهَا وَفَاتُهُ 

إنَِّهُ سَيكَُونُ  ،يَا عَليُِّ  :فَقَالَ  ،ىٰ انِْتهََى إلىَِٰ هَذَا المَوَْضِعِ وَصِيَّتهَُ حَتَّ   رَسُولُ االلهَ

لُ اَلاِْ  ،اوَمِنْ بَعْدِهِمْ اثِْناَ عَشرََ مَهْدِي�  ،بَعْدِي اثِْناَ عَشرََ إمَِاماً  ثْنيَْ عَشرََ فَأنَْتَ يَا عَليُِّ أوََّ

تْهُ اَلْوَفَاةُ فَلْ ، ...إِمَاماً  تْهُ اَلْوَفَاةُ  ،ابِْنهِِ الحَْسََنِ الَْفَاضِلِ  يسَُلِّمْهَا إلىَِٰ فَإذَِا حَضرََ فَإذَِا حَضرََ

دٍ المَُ  فَلْيسَُلِّمْهَا إلىَِٰ  دٍ ابِْنهِِ محُمََّ ثُمَّ  ،فَذَلكَِ اثِْناَ عَشرََ إمَِاماً ، سْتحَْفَظِ مِنْ آلِ محُمََّ

عي أنَّ )٢(»...اعْدِهِ اثِْناَ عَشرََ مَهْدِي� يَكُونُ مِنْ بَ   .¨ابن الإمام  ه، وبذلك يدَّ

                                                        

لشيخ ميرزا ل ¨ة د الحيدري باحتمال كذب سفراء الحجَّ شبهة السيِّ / نة كتابات في الميزانمدوَّ  )١(

 .يحسن الجزير

 ).١١١ح / ١٥١و ١٥٠ص (الغيبة للطوسي  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٩٢

الموعود، والسفير  )١(ر كعنوان اليمانيم نفسه بعناوين أُخَ وكذلك قدَّ 

صارت قبلة  ىٰ التأييد من كثيرٍ، حتَّ  ىٰ وقد لاقت تلك الدعاو ،والوزير والوصيِّ 

 .هاتهم ومناصرتهمتوجُّ 

 :ة لهس الفكريَّ الأسُُ 

 .، من خلال وسائط أربعةكري الإمام الحسن العس انتساب إلىٰ  -  ١

 .ادِّعاء العصمة والعلم الموروث عن أهل البيت  -  ٢

 .، ومعاصرة جميع الأنبياء الماضين  ىٰ عيس ه بالنبيِّ التشبُّ  -  ٣

واعتبارها من  ،ة الأرض التي ورد ذكرها في القرآن الكريمه دابَّ نَّ أ -  ٤

  :أشراط الساعة ومن علاماتها، قال تعالىٰ 
َ
 وَ�ِذ

َ
ن
ْ
رجَ

ْ
خ

َ
يهِْمْ أ

َ
 عَل

ُ
وْل

َ
ق
ْ
عَ ال

َ
هُمْ ا وَ�

َ
ا �

مُهُمْ 
�
ل

َ
�

ُ
رضِ ت

َ ْ
 مِنَ الأ

ً
اب�ة

َ
 ).٨٢: النمل( ...د

رايته الوحيدة هي  تحريم تقليد مراجع التقليد وانحصار ذلك به، لأنَّ  -  ٥

 .ىٰ راية هد

 .ادِّعاء المقامات والكرامات -  ٦

 :واستند في مزاعمه تلك علىٰ 

تطبيقها المصداقي، واعتبار  ة، والعمل علىٰ ينيَّ ص الدِّ بعض النصو -  ١

 .شخصه محور ذلك

 .مداليل بعض الروايات بعد تقطيعها وإخراجها عن سياقها العامِّ  -  ٢

                                                        

عَنْ أَبيِ  ،عَنْ أَبيِ بَصِيرٍ بسنده ) ١٣ح / ١٤باب  /٢٦٥ - ٢٦٢ص (في الغيبة  النعماني  ىٰ رو )١(

دِ بْنِ عَليٍِّ  هُ قَالَ  جَعْفَرٍ محُمََّ فْيَانيِِّ وَاَلْيَماَنيِِّ وَاَلخُْرَاسَانيِِّ فيِ سَنَةٍ وَاحِدَةٍ «: أَنَّ شَهْرٍ  فيِ  ،خُرُوجُ اَلسُّ

ايَاتِ رَايَةٌ أَهْدَىٰ ، ...تْبَعُ بَعْضُهُ بَعْضاً نظَِامٌ كَنظَِامِ اَلخَْرَزِ يَ  ،فيِ يَوْمٍ وَاحِدٍ  ،وَاحِدٍ  مِنْ  وَلَيْسَ فيِ اَلرَّ

هُ يَدْعُو إلىَِٰ  ،هِيَ رَايَةُ هُدًى ،رَايَةِ اَلْيَماَنيِِّ  فَإنَِّ رَايَتَهُ  ،وَإذَِا خَرَجَ اَلْيَماَنيُِّ فَانهْضَْ إلَِيْهِ ، ...صَاحِبكُِمْ  لأَِنَّ

هُ يَدْعُو إلىَِٰ  ،فَمَنْ فَعَلَ ذَلكَِ فَهُوَ مِنْ أَهْلِ اَلنَّارِ  ،لمُِسْلِمٍ أَنْ يَلْتَوِيَ عَلَيْهِ  يحَِلُّ  لاَ وَ  ،رَايَةُ هُدًى اَلحَْقِّ  لأِنََّ

 .»وَإلىِٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ 



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٩٣ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 .بالذوق الفرداني الشخصي التفسير الدلالي للنصِّ  -  ٣

الاستفادة من الأحلام والاستخارة في التحقيق الموضوعي، وجعل  -  ٤

 .اة لهيَّ الحجّ 

 :مناقشة النتائج السابقة

عة حقيقة ثابتة غير ة المتواترة والمتنوِّ ضوء الأدلَّ  ة علىٰ  المهدويَّ عتبرَ تُ 

ة أكيدة مسؤوليَّ  المولىٰ   علىٰ رة ولوازمها الخطيرة تُعينِّ مسترابة، ولتمثيلاتها المتكثِّ 

عباء أثقلت أ ته وتحصيل رضاه، وتأمين سلامته بعد أنْ تجاه مولاه لإفراغ ذمَّ 

صل بين السبب المتَّ (ك بطرف الإمامة للتمسُّ  دٍّ التكليف كاهله، فلم يكن من بُ 

هذا الغرض بتشخيصه الموضوعي أو الحكمي، بل  ، ولا يتمُّ )الأرض والسماء

 . المصداقي، وليس مصداقه الوهمي، بل الواقعي العينيمن التعينُّ  بدَّ  لا

ة لم تضبط ة، فالزيديَّ الشيعيَّ ق صات الفِرَ ظ اختلافه في مشخَّ ومن الملاحَ 

فاطمي ذو علم وكمال حامل للسيف  فكلُّ  ،ينحصر به خاصٍّ  نه بوصفٍ تعيُّ 

ة لم والإسماعيليَّ  .ص في ظرفه بفرد معينَّ ه سوف يُشخَّ وأنَّ  ،ايكون مهدي�  يمكن أنْ 

يكون  وساوت في الفضل بينهم، والحال هذه لا يمنع أنْ  ،ةتوقف تسلسل الأئمَّ 

 د المصداقي؟د والتمدُّ ة التعدُّ فهل تقبل المهدويَّ ! ةم مهدي الأمَُّ منه أيٌّ 

ه معالم الإمامة وكسر هيبتها حتَّ  نْ هات المعاصرة، فمنهم مَ ا التوجُّ أمَّ   ىٰ شوَّ

 ىٰ نأ نْ ومنهم مَ  .بينها وبين أهل الصلاح جميعاً، فينعدم المائز والتمييز ىٰ ساو

 ،سنأتي عليها ىٰ ذلك محاذير لا تخفوفي  ،بشخصه ليحبسه في عالم غير عالمنا

ص شخَّ  نْ ومنهم مَ  .وعندئذٍ لا داعي من حمل همَّ الضلال في شبهة المصداق

 .المصداق ولكن بنحوه الخاطئ الموهوم

المقولات السابقة،  ل في كلِّ التأمُّ  مة ندعو ألباب الفكر إلىٰ ومن هذه المقدِّ 

خاء منها لتهوي بها أرض صلبة، فتحتر ينابيع المعرفة علىٰ  لتستقرَّ  ز من ابتلاع الرَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٩٤

 :المقولات السابقة للتالي )١(ظلمات الجهل والأهواء، ومن هنا لم نقبل إلىٰ 

 ة؟لماذا لم نقبل الزيديَّ  -  ١

 ا ابتنت علىٰ ل في كلماتهم وعقائدهم في الإمامة رأينا أنهَّ بعد التأمُّ  :جوابه

 :ثلاثة أركان

 ).ايكون فاطمي�  أنْ (الوراثة  -  ١

 .- إمامته  - نفسه  يدعو إلىٰ  أنْ  -  ٢

 .حمل السيف -  ٣

ة زعامة وتوليِّ  ثمّ  ،لاً ل كون الإمامة مقام إلهي أوَّ ط الأوَّ سقِ ويُ   شؤون أُمَّ

ة يَّ كان من ذرّ  نْ مَ   لأصبح كلُّ وإلاَّ  ،فقط اكونه فاطمي�  ولا يعتمد علىٰ  ،وتدبيرها

ه سبحانه لم يختره يب فإنَّ صالحاً للإمامة، فإذا فرضنا فيه التنص الزهراء 

تنازلنا عن التنصيب فأيضاً لن يكون ملاك اختياره  لاته، وإنْ به فقط، بل لمؤهِّ سَ لنَ 

 .الوراثة

ا وليس منصباً منصب الإمامة منصباً حكمي�  ا نعلم أنَّ كنَّ  نا وإنْ أنَّ  نبِّه إلىٰ ونُ 

المنصب  ضافاً إلىٰ فهو م ،ه لا يعني ذلك إلغاء المنصب الوراثي، بيد أنَّ اوراثي� 

 .الذاتي

 ،لك والتنازع فيهط الثاني والثالث كونهما مبدأين لإثارة شهوة المُ سقِ ويُ 

 ؟وعندئذٍ ما هو المائز بينهم ،م غير واحد يصدق عليه تلك المواصفاتوتقدُّ 

 لك؟وكيف نعالج صراعات المُ 

 ة؟لماذا لم نقبل الإسماعيليَّ  -  ٢

 ىٰ خروهي تسمية أُ ( ،ةالباطنيَّ  لىٰ سابق الإشكالات ع البحثذكرنا في 
                                                        

رىٰ خوبعضٌ قليل، وهناك تفاصيل أُ  ما هي جزءٌ من كلٍّ من الردود إنَّ  هما سنذكر ه إلىٰ أنَّ ينبغي التنبُّ  )١(

 . الإيجاز والإجمالولكن لضيق المقام يتعينَّ  ،تلك الأفكار والرؤىٰ  يمكن الحديث فيها لردِّ 



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٩٥ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 عصب الفكر عتبرَ وكانت بنحو بطلان المنهج المعرفي الذي يُ  ،)ةللإسماعيليَّ 

 .والعقيدة، وبفساده لا تستقيم الرؤية وتخطأ

ة كونها تفسح زم الفاسد لعقيدة الإسماعيليَّ وقبل قليل أيضاً ذكرنا اللاَّ 

 .ةقي للمهدويَّ د المصداد الإمامة والتعدُّ المجال لتمدُّ 

 ترد عليهم، بل علىٰ  ىٰ خرإشكالات أُ  ورغم هذا وذاك يمكن التنبيه إلىٰ 

 :اهات، وإليك ذلكة الفِرَق والاتجِّ ن خطل قوله من بقيَّ غيرهم ممَّ 

وهو أساس  ،)بقول إمامة إسماعيل بن جعفر الصادق  فيما يختصُّ (

 :اومنطلق عقائدي باطل، فقد ادَّعو

 نْ مَ   إلىٰ ولا تنتقل الإمامة إلاَّ  ،انت في إسماعيل زمن أبيهنَّ الإمامة كأ -  ١

 ىٰ أخيه موس د بن إسماعيل وليس إلىٰ ابنه محمّ  يرثه وهي سلالته، فكان انتقالها إلىٰ 

 .بن جعفرا

 .ةموته تقيَّ  ىٰ ما دعووإنَّ  ،إسماعيل لم يمت نَّ أ -  ٢

كَماَ بَدَا لَهُ فيِ  بَدَاءٌ  مَا بَدَا اللهِ«: رواية الصادق  الاعتماد علىٰ  -  ٣

 إلىٰ  بن جعفر  ىٰ مة من الإمام موسففهموا منها بداء الإما ،)١(»بْنيِإسِْماَعِيلَ اِ 

 .إسماعيل بن جعفر

 :هفيردُّ ل ا الأوَّ أمَّ 

 :ة لإمامين في زمن واحدق إمامة فعليَّ الدليل النقلي من عدم تحقُّ  - أ 

تَكُونُ  : اللهقُلْتُ لأبيَِ عَبدِْ اَ  :قَالَ  ،لْعَلاَءِ لحْسَُينِْ بْنِ أَبيِ اَ اَ في صحيحة ف

ا إلاَِّ وَ  ،لاَ «: قَالَ  ؟يَكُونُ إِمَامَانِ  :قُلْتُ  ،»لاَ «: قَالَ  ؟رْضُ لَيسَْ فيِهَا إمَِامٌ لأَْ اَ  أَحَدُهمَُ

 .)٢(»صَامِتٌ 
                                                        

 ).١٠ح / ٥٤باب / ٣٣٦ص (التوحيد للصدوق  )١(

 ).١ح / ةالأرض لا تخلو من حجَّ  أنَّ باب / ١٧٨ص / ١ج ( الكافي )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٩٦

، اه ليس إماماً فعلي� أنَّ  ىٰ بل بمعن ،وليس المقصود من الصامت هو الساكت

 .موهذا خلاف إرادته

إمامة ابنه  علىٰ  لا توجد رواية واحدة من الإمام الصادق  -ب 

 نصَّ  د جعفر بن محمّ  إنَّ  :قلتم مَ بِ : ( إسماعيل، ومن هنا قال الصدوق

اه بالقبول؟ فلم تلقَّ  نْ رواه؟ ومَ  نْ إسماعيل بالإمامة؟ وما ذلك الخبر؟ ومَ  علىٰ 

ها قوم قالوا بإمامة دهي حكاية ولَّ ما ذلك سبيلاً، وإنَّ  إلىٰ  )ةالإسماعيليَّ ( وايجد

 .)١()إسماعيل، ليس لها أصل

 علىٰ  ة برواية تنصُّ يأتي الإسماعيليَّ  من أنْ  الشيخ المفيد  ىٰ وكذلك تحدَّ 

 .)٢(إمامة إسماعيل

غ للاعتقاد بإمامته، ومن بعده إمامة ابنه وإذا كان كذلك فما هو المسوِّ 

 !إمامة غيره من غير إمام علىٰ  نصٌّ  فيها من إسماعيل معناه فالنصُّ ! د؟محمّ 

 : ىٰ في إمامة ولده موس هناك روايات عن الإمام الصادق  - ج

 :قَالَ  ،خْتاَرِ لمُ لْفَيضِْ بْنِ اَ عَنِ اَ اغ والمجلسي وابن الصبَّ الكليني والمفيد  ىٰ رو

أَبُو  فَدَخَلَ عَلَيْهِ  ؟كَ مَنْ لَناَ بَعْدَ  ،لنَّارِ خُذْ بيِدَِي مِنَ اَ  : اللهبيِ عَبدِْ اَ قُلْتُ لأَِ 

كْ بِهِ  ،هَذَا صَاحِبكُُمْ «: فَقَالَ  ،هُوَ يَوْمَئِذٍ غُلاَمٌ وَ  إبِْرَاهِيمَ   .)٣(»فَتَمَسَّ

بن  ىٰ موس قال بحقِّ  أبا عبد االله  أنَّ ا المفيد والطبرسي وغيرهم ىٰ ورو

ةُ اللهِ ،وَهُوَ الَْقَائمُِ مَقَامِي«:  جعفر  .)٤(»عَلىَٰ كَافَّةِ خَلْقِهِ مِنْ بعَْدِي تَعَالىَٰ  وَالحَْجَُّ
                                                        

 ).٦٩ص ( ينكمال الدِّ  )١(

 ).٣٠٩و ٣٠٨ص ( الفصول المختارة :في راجع قوله  )٢(

ج (؛ الإرشاد )١ح /  أبي الحسن موسىٰ  باب الإشارة والنصِّ علىٰ / ٣٠٧ص / ١ج ( الكافي )٣(

 ).١٨ح / ١٨ص / ٤٨ج ( بحار الأنوار ؛)٩٣٣ص / ٢ج ( ةالفصول المهمَّ ؛ )٢١٧ص / ٢

 ).١٥و ١٤ص / ٢ج ( إعلام الورىٰ ؛ )٢٢٠ص / ٢ج (الإرشاد  )٤(



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٩٧ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

هو موت إسماعيل قبل وفاة الإمام  االثابت تاريخي�  أنَّ : ها الثاني فيردُّ أمَّ 

 الصحيح منها هو  أنَّ في تحديد سنة وفاة إسماعيل إلاَّ  فَ لِ وقد اختُ  ،الصادق 

تشييع ، وقد كان )هـ١٤٨(سنة   الإمام الصادق وفيِّ وقد تُ  ،)هـ١٤٥سنة (

 :جنازة إسماعيل بالنحو التالي

نعش إسماعيل كشف عن وجهه  يحمل الإمام الصادق  قبل أنْ 

ت هو ابنه إسماعيل، وحين قادوا الجنازة من مكانها وأشهد الحاضرين أنَّ هذا الميِّ 

يضعوا  حين وحين يأمر أنْ  كلَّ  الصادق البقيع، كان الإمام  إلىٰ ) المدينة(

هو ابنه  ىٰ هذا المسجَّ  د الناس أنَّ ماعيل ويُشهِ جه إسالجنازة ويكشف عن و

حياته  ىٰ ا دعووأمَّ  ؟ح للقول بإمامته واتِّباعهفسَ ، فبعد ذلك كيف يُ )١(إسماعيل

 .ولم تثبت ،دليل تحتاج إلىٰ  ىٰ فهي دعو ،بعد موته والخروج من قبره

: »...اءٌ اللهِ بَدَ ا دَ ا بَ مَ «:  قولهفي   قال الصدوق: ها الثالث فيردُّ أمَّ 

) أهلكه، أماته(له في إسماعيل ابني، إذ اخترمه الله أمر كما ظهر ما ظهر  :يقول(

 .)٢()ه ليس بإمامٍ بعديم بذلك أنَّ ليعُلَ 

ءٍ فَلاَ  مَهْماَ بَدَا اللهِ«: عن آل البيت  يَ وِ وقد رُ  يَبدُْو لَهُ فيِ نَقْلِ نَبيٍِّ  فيِ شيَْ

تهِِ  يماَنِ عَنْ إيِماَنهِِ  لاَ وَ  ،إِمَامٍ عَنْ إِمَامَتِهِ  لاَ وَ  ،عَنْ نُبوَُّ  .)٣(»مُؤْمِنٍ قَدْ أَخَذَ عَهْدَهُ باِلإِْ

 :فيما نعتقده في الإمامة

 :س التاليةالأسُُ  علىٰ  -فاق بالاتِّ  - ة ة الاثني عشريَّ ابتنت عقيدة الإماميَّ 

 :)٤(ة اثنا عشرالأئمَّ  - أ 

وذكر حديثاً طويلاً يقول فيه  -  سمعت رسول االله  :اسعن ابن عبَّ 

                                                        

 ).٢٢٩ص / ١ج ( بمناقب آل أبي طال: راجع )١(

 ).١٠ح / ٥٤باب / ٣٣٦ص (التوحيد للصدوق  )٢(

 ).٣٠٩ص (الفصول المختارة  )٣(

 ).٩١ - ٨٥ ص(إرساء المحكمات  :راجع )٤(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ١٩٨

ةُ بَعْدِي«: -  لفاطمة عند ولادة الحسين  هْتدَِي اَلمُ وَ  ،اَلهْاَدِي عَليٌِّ  :اَلأْئَِمَّ

دُ بْنُ عَليٍِّ  ،نصُْورُ عَليُِّ بْنُ اَلحُْسَينِْ اَلمَ وَ  ،وَاَلنَّاصرُِ اَلحْسَُينُْ  ،اَلحْسََنُ  افعُِ محُمََّ  ،وَاَلشَّ

اعُ جَعْ  دٍ وَاَلنَّفَّ ضَا عَليُِّ بْنُ مُوسَىٰ  ،بْنُ جَعْفَرٍ  وَاَلأْمَِينُ مُوسَىٰ  ،فَرُ بْنُ محُمََّ  ،وَالَرِّ

دُ بْنُ عَليٍِّ  الُ محُمََّ دٍ اَلمُ وَ  ،وَاَلْفَعَّ وَمَنْ  ،مُ اَلحْسََنُ بْنُ عَليٍِّ اَلْعَلاَّ وَ  ،ؤْتمَنَُ عَليُِّ بْنُ محُمََّ

 .)١(»اَلْقَائِمُ   بْنُ مَرْيَمَ  يُصَليِّ خَلْفَهُ عِيسَىٰ 

  سمعت رسول االله: عن جابر بن سمرة، قال: )صحيح مسلم(في و

تقوم الساعة أو  ىٰ ين قائماً حتَّ لا يزال الدِّ «: يوم جمعة عشية رجم الأسلمي يقول

 .)٢(»هم من قريشيكون عليكم اثنا عشر خليفة كلُّ 

 :ة معصومونالأئمَّ  - ب 

 ):- ةروائيَّ وة قرآنيَّ  -ة نقليَّ  ،ةعقليَّ (ذلك  عة علىٰ ة متنوِّ هناك أدلَّ 

 :ةة العقليَّ ومن الأدلَّ 

 .امتناع التسلسل )٣(برهان -  ١

 .برهان حفظ الشريعة وبيانها  -  ٢

 .برهان وجوب الطاعة -  ٣

 .)٤(برهان نقض الغرض -  ٤

                                                        

ين  )١(  ).٣٦ح / ٢٤باب / ٢٨٤ - ٢٨٢ص (كمال الدِّ

 ).٤ص / ٦ج (صحيح مسلم  )٢(

/ إشكالات وردود/ الإمامة لإثبات عصمة البراهين العقليَّ / موقع نصوص معاصرة: راجع )٣(

 .ترجمة سرمد عليّ / اني الكلبايكانيربَّ  الشيخ عليّ 

نَّة والعقل للشيخ  هدىٰ  علىٰ ات الإلهيَّ : لتفصيل ذلك راجع )٤(  سبحانيالجعفر الكتاب والسُّ

عصمة الأنبياء في القرآن الكريم ، و)الإمامة استمرار لوظائف الرسالة/ ١١٦ص / ٤ ج(

 .سبحانياللشيخ جعفر ل



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ١٩٩ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 :ةة النقليَّ ومن الأدلَّ 

ٰ  :قوله تعالىٰ  -  ١
َ

 بِ إبِرَْ  وَ�ِذِ ا�تَْ�
ُ
لِمَ اهِيمَ رَ��ه

َ
� 

َ
هُن� ق م�

َ
�
َ
أ
َ
 اتٍ ف

�
 إِ�

َ
ال

اسِ إِمَ جَ 
�
 �لِن

َ
ك

ُ
 اعِل

َ
 ق

ً
 اما

َ
��ِ� ق ر�

ُ
 وَمِنْ ذ

َ
 ال

َ
 لا

َ
 ال

َ
ن
َ
ا�مَِِ�  �

�
دِي الظ

ْ
ه

َ
� 

ُ
 �ال

 ).١٢٤: البقرة(

 يَ  :قوله تعالىٰ  -  ٢
�
�
َ
وِ� ا �

ُ
 وَأ

َ
طِيعُوا ا�ر�سُول

َ
طِيعُوا االلهَ وَأ

َ
وا أ

ُ
ينَ آمَن ِ

�
هَا ا�

 
ْ
�

َ ْ
مْ الأ

ُ
�

ْ
 ).٥٩: النساء( رِ مِن

مَ : قوله تعالىٰ  -  ٣
�
َيتِْ إِ�

ْ
 ا�

َ
ل

ْ
ه

َ
سَ أ

ْ
مُ ا�ر�ج

ُ
�

ْ
ن
َ
هِبَ �

ْ
 االلهُ ِ�ُذ

ُ
ا يرُِ�د

 
ً
طْهِ�ا

َ
مْ �

ُ
رَ�

�
 ).٣٣: الأحزاب( �وَ�ُطَه

كْتمُْ  ،إنيِِّ تَارِكٌ فيِكُمُ اَلثَّقَلَينِْ «: ه قالأنَّ  عن رسول االله  - ٤ أَمَا إنِْ تمَسََّ

تيِ أَهْلَ بَيْتيِ كِتَابَ اَالله :بهِماَِ لَنْ تَضِلُّوا قَا حَتَّىٰ  ،وَعِترَْ ماَُ لَنْ يَفْترَِ يَرِدَا عَليََّ  فَإنهَِّ

 .)١(»اَلحْوَْضَ 

ماَءِ «: أيضاً  وعنه  -  ٥ فَإذَِا ذَهَبَتِ اَلنُّجُومُ  ،اَلنُّجُومُ أَمَانٌ لأِهَْلِ اَلسَّ

ماَءِ  فَإذَِا ذَهَبَ أَهْلُ بَيْتيِ ذَهَبَ  ،هْلُ بَيتْيِ أَمَانٌ لأِهَْلِ اَلأْرَْضِ وَأَ  ،ذَهَبَ أَهْلُ اَلسَّ

 .)٢(»أَهْلُ اَلأْرَْضِ 

جَعَلَ أَهْلَ بَيتْيِ كَسَفِينةَِ اَلنَّجَاةِ فيِ  )تَعَالىَٰ ( نَّ االلهََ إِ «: أيضاً  وعنه  -  ٦

 .)٤()٣(»رِقَ قَوْمِ نُوحٍ، مَنْ رَكِبهََا نَجَا، وَمَنْ رَغِبَ عَنهَْا غَ 

ة يتَّضح بطلان مذهب الزيديَّ  اا ونقلي� ت الإمامة بالمنظور الشيعي عقلي� وبعد إثبا

ولم  -  غير أهل البيت  - ة ة الذين يعتقدون بإمامة عدد من الأئمَّ والإسماعيليَّ 

                                                        

 ).٣ح / ١٧باب / ٨ج / ٤٣٣ص (بصائر الدرجات  )١(

 ).١٩ح / ٢١باب / ٢٠٥ص (ين كمال الدِّ  )٢(

 ).١١٦٢/١ح / ٥٢٦ص (أمالي الطوسي  )٣(

 .ةوأيضاً راجع المصادر السابقة لتفصيل الأدلَّ  )٤(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٠٠

وأيضاً ما يعتقده  .ةة ولا بالالتزاميَّ هم العصمة لا بالدلالة المطابقيَّ في حقِّ  صّ نَ يُ 

هل  فلا أقلَّ  ،ه أفضل من أمير المؤمنين وأنَّ  ،بأمر االله )١(دروز في الحاكمال

 ؟بن أبي طالب  ه العصمة كما هو الإمام عليُّ ورد في حقِّ 

وبالتالي ثبوت  ،الخلق ة علىٰ يكون قول المعصوم حجَّ  ولازم العصمة أنْ 

 .تنصيبه للإمام الذي بعده

 :ة منصوص عليهمالأئمَّ  - ج 

ل الروايات المتواترة في تعيينهم بالأسماء جميعاً، مثل رواية وذلك من خلا

حق بأمرٍ من االله إمام سابق للإمام اللاَّ  تعيين كلِّ  ، مضافاً إلىٰ )٢()اللوح الأخضر(

 ة الذي استعاضوا عن النصِّ ، خلافاً للزيديَّ ورسوله  سبحانه وتعالىٰ 

 ىٰ كما في دعو(يين الإمام في تع بالصفة، وخلافاً لغيرهم الذين أنكروا النصَّ 

 .)٣()لالفرد الأوَّ 
                                                        

عام تلَِ قُ ه تجسيد الله، وأنَّ  ،د بن إسماعيل الدرزية عند الدروز المعروف بمحمّ ة مهمَّ شخصيَّ  )١(

 .)هـ١٠١٨/هـ٤١٠(

دُ بْنُ عَليٍِّ «: ، قَالَ  عَنْ أبيَِ عَبدِْ االلهَ )٢( إنَِّ ليِ إلَِيكَْ : لجِاَبرِِ بْنِ عَبدِْ االلهَ الأَْنَْصَارِيِّ  قَالَ أبيَِ محُمََّ

فَخَلاَ . فيِ أَيِّ اَلأَْوْقَاتِ أَحْبَبْتَ : برٌِ قَالَ لَهُ جَا يخَفُِّ عَليَكَْ أنَْ أخَْلُوَ بكَِ فأََسْألََكَ عَنهَْا؟ اجَةً، فَمَتىَٰ حَ 

ذِي رَأَيْ : بهِِ أَبيِ فيِ بَعْضِ اَلأَْوْقَاتِ، فَقَالَ لَهُ  وْحِ اَلَّ نيِ عَنِ اَللَّ ي فَاطمَِةَ يَا جَابرُِ، أَخْبرِْ ، تَهُ فيِ يَدِ أُمِّ

وْحِ مَكْتُ  هُ فيِ ذَلكَِ اَللَّ ي أَنَّ تْكَ بهِِ أُمِّ كَ  أَنيِّ دَخَلْتُ عَلىَٰ  أَشْهَدُ باِالله: قَالَ جَابرٌِ فَ  .وبٌ وَمَا أَخْبرََ أُمِّ

ا بوِِلاَدَةِ اَلحُْسَينِْ فيِ حَيَاةِ رَسُولِ اَالله ) صَلَوَاتُ اَالله عَلَيْهَا(فَاطمَِةَ  ، وَرَأَيْتُ فيِ ، فَهَنَّأْتهَُ

دٌ، وَرَأَ  هُ زُمُرُّ ، فَظَنَنْتُ أَنَّ مْسِ، فَقُلْتُ لهَاَيَدِهَا لَوْحاً أَخْضرََ بأَِبيِ : يْتُ فيِهِ كتَِاباً أَبْيَضَ شِبْهَ نُورِ اَلشَّ

وْحُ؟ فَقَالَتْ  ي يَا ابِْنَةَ رَسُولِ اَالله، مَا هَذَا اَللَّ وْحُ أَهْدَاهُ اَاللهُ : وَأُمِّ ، فيِهِ رَسُولِ اَالله  إلىَِٰ  هَذَا اَللَّ

نيِ بذَِلكَِ اسِْمُ أَبيِ وَاسِْمُ بَعْليِ وَاسِْمُ اِ  الغيبة  .»بْنَيَّ وَأَسْماَءُ اَلأَْوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِي، فَأَعْطَانيِهِ أبيَِ ليَِسرَُّ

 .)١٠٨ح / ١٤٤و ١٤٣ص (لطوسي ل

 ).٣٧ - ٣٤ص (للشيخ السبحاني عشر  ية الاثنالأئمَّ : راجع )٣(



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ٢٠١ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 : ة وجود الإمامحتميَّ  - د 

 الكليني  ىٰ ة، فقد روالأرض لا تخلو من حجَّ  أنَّ  وقد دلَّ الدليل علىٰ 

ةٍ عَنْ  دِ بْنِ عِيسَىٰ  ،مِنْ أَصْحَابنِاَ عِدَّ دِ بْنِ أَبيِ عُمَيرٍْ  ،عَنْ أَحمَْدَ بْنِ محُمََّ عَنِ  ،عَنْ محُمََّ

رْضُ لَيسَْ فيِهَا لأَْ تَكُونُ اَ  : اللهقُلْتُ لأبيَِ عَبدِْ اَ  :قَالَ  ،لْعَلاَءِ لحْسَُينِْ بْنِ أَبيِ اَ اَ 

ا صَامِتٌ إلاَِّ وَ  ،لاَ «: قَالَ  ؟يَكُونُ إِمَامَانِ  :قُلْتُ  ،»لاَ «: قَالَ  ؟إِمَامٌ   .)١(»أَحَدُهمَُ

دِ بْنِ أَبيِ  ،عَنْ أَبِيهِ  ،إبِْرَاهِيمَ  بْنِ  عَليِِّ عَنْ أيضاً  الكليني  ىٰ ورو عَنْ محُمََّ

رٍ  ،سَعْدَانَ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ مَنصُْورِ بْنِ يُونُسَ وَ  ،عُمَيرٍْ  عَنْ أبيَِ  ،عَنْ إسِْحَاقَ بْنِ عَماَّ

نْ كَيماَْ إِ  ،فيِهَا إِمَامٌ رْضَ لاَ تخَْلُو إِلاَّ وَ لأَْ إِنَّ اَ «: يَقُولُ  سَمِعْتهُُ  :قَالَ  ، اللهعَبدِْ اَ 

هُمْ لمُ زَادَ اَ  َّهُ وَ  ،ؤْمِنوُنَ شَيئْاً رَدَّ  .)٢(»لهَمُْ  إنِْ نَقَصُوا شَيئْاً أَتمَ

عدم الاعتقاد بوجوده وغيبته، إذ  ، ووفق ذلك لا يصحُّ ىٰ خرة أُ وهناك أدلَّ 

لم يعتقد  نْ مَ  كلِّ  علىٰ  ، وفي ذلك ردٌّ ¨لا نعرف بعد الإمام العسكري غيره 

 .بوجوده وغيبته

ة س المعرفيَّ الأسُُ  علىٰ  الردُّ  اس يظهر جلي� رَّ من بيان في هذه الأسُُ ووفق ما م

 .الفرد الثاني والثالث ىٰ ، وسنقف عند دعوىٰ ل صاحب الدعوللفرد الأوَّ 

 الفرد الثاني؟ ىٰ لماذا لا نقبل دعو -  ٣

 :مور التاليةللأُ 

 :الغيبة ىٰ معن: لالأمر الأوَّ 

وبالنحو  ¨في غيبة الإمام المهدي ة السالفة إنَّ ما نقلناه من النظريَّ 

ما هو القدر الذي عثرنا عليه في ة الغيبة، إنَّ ة في ماهيَّ المفارق لما عليه اتِّفاق الإماميَّ 

تصريحات القائل، ولا شكَّ أنَّ هذا المقدار من البيان لا يكشف المقصود من 
                                                        

 ).١ح / ةالأرض لا تخلو من حجَّ  باب أنَّ / ١٧٨ص / ١ج ( الكافي )١(

 ).٢ح / ةالأرض لا تخلو من حجَّ  باب أنَّ / ١٧٨ص / ١ج ( لكافيا )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٠٢

همنا بعض ح بفوضِّ نُ  ، ولكن يمكن أنْ ىٰ ة، ولا يزيل الغموض عن الدعوالنظريَّ 

 ):ماربَّ (الشيء فيها بعنوان 

نشأة  إلىٰ  ¨ إنَّ ما ذهب إليه القائل من انتقال المعصوم: نقول بدايةً 

الوارد في الروايات، حيث استظهر منه الغيب  )الغيبة(لفظ : منشأه هو ىٰ خرأُ 

ح المعن الرفع إلىٰ  ىٰ بمعن الاصطلاحي  ىٰ نشأة غير الأرض، فيظهر أنَّه رجَّ

 إلىٰ  ¨هو رفعه ) الغيبة(يب وهو الملكوت، ليستظهر من لفظ الفلسفي للغ

 .مكان آخر غير نشأتنا هذه

ما ذَهَبَ إليه، إذ  ال وجوه، ولا دليل علىٰ حمَّ  )الغيبة(ومن الواضح أنَّ لفظ 

 .ةالاختفاء وغيبة العنوان والهويَّ  ىٰ معن يمكن حمله علىٰ 

يسكن فيها  ¨ه وأنَّ  ،ضللأر ىٰ خرأُ  فقد يكون مراد القائل مرتبةً ونشأةً 

 :ها مردودة بما يلياً لبني آدم هناك، ولكنَّ مُنتظَِر

الواضح  الاعتراض بالمبهم علىٰ  ولا يصحُّ  ،غير واضحة ىٰ هي دعو - ١

 .الذي عليه إجماع وتسالم الطائفة

 .الدليل تفتقر إلىٰ  ىٰ ا دعونهَّ أ -  ٢

 ):بالنحو التالي( ،لوازمها باطلة -  ٣

 ىٰ والكبر ىٰ ق المشاهدة في عصر الغيبة الصغرالي بتحقُّ وذلك للعلم الإجم

 نْ ، ومنه مَ ¨ص الواردة في لقاء بعض الصلحاء معه صَ بل مئات القَ  ،لعشرات

د بحر د ابن طاوس والسيِّ ة، كالسيِّ في علوِّ مقامه وسموِّ مرتبته العلميَّ  كُّ شَ لا يُ 

، فيثبت وقوعها ىٰ خرقها في نشأة أُ العلوم وأضرابهم، ولا مجال لفرض ظرف تحقُّ 

 .في هذه النشأة وعالمنا هذا

 :نفي المشاهدة علىٰ  الردُّ : الأمر الثاني

ولكن مع عدم القرينة  ،ة في ذلك الظهورإنَّ الرواية قويَّ  :ويمكن القول



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ٢٠٣ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

تي ، ومع أخبار المشاهدة ال)ة الظهور مشروطة بذلكيَّ فإنَّ حجّ (الخلاف  علىٰ 

فإنَّ القطع  ،)د بحر العلومالسيِّ ( :خبارٌ من أمثالأبلغت التواتر ومن بينها كانت 

 .)١(بذلك يمنع من الأخذ بالظهور

ه لم دُّ قوله فيما لو كان منه، ولكنَّ ماً مثل بحر العلوم لا يُرَ لَ إنَّ عَ  :وقد يقال

فهم منه  ا ذكره من الكلام العامِّ ما ممَّ ، وإنَّ ح بالمدلول المطابقي بمشاهدةصرِّ يُ 

 !لقاء بصاحب الأمر هالآخرون أنَّ 

لم  معه في اللقاء، وهو وإنْ  ىٰ بما جر د بحر العلوم ح السيِّ صرَّ  :قلنا

ح باسمه يُ  ه اني بذلك النحو الذي قصَّ ة فقيه عالم ربَّ ولكن اهتمام شخصيَّ  ¨صرِّ

ات من المكان من الاهتمام والرهبة والهيبة عند لقائه ذاك، مع تلك الخصوصيَّ 

 .¨د غير الإمام المهدي ل كون صاحب اللقاء مع السيِّ والزمان، يمنع من تعقُّ 

الفهم الذي تناقلوه  ىٰ لنف إنَّه لو لم يكن هو المقصود في كلام بحر العلوم  ثمّ 

 .عنه آنذاك

 ص المشاهدة، ونفيها بنحو الإطلاق؟صَ ما المانع من عدم قبول قَ  :وإذا قيل

 :قلنا

ة في سند رغم مناقشاتهم العلميَّ  فيه مخالفة لتسالم علماء الطائفة،: لاً أوَّ 

ر للنفي ة في واقع المشاهدة، فلا مبرِّ وجهة ودلالة الرواية، والخروج بنتيجة إيجابيَّ 

 .عندئذٍ 

م من ذلك النفي تضعيفاً للوجود المهدوي، وتخطئةً في قد يُفهَ  :ثانياً 

 ىٰ ت رعاياه من أدنمَ إذ إنَّ شخصاً حُرِ  ،- الذي هو عمدة البحث  - مصداقه 

 .ره بمصداق آخر غير الذي هو واقعهصوِّ مستويات معونته واللقاء به، يُ 
                                                        

 إرساء المحكمات: ة الرواية والمنع من الأخذ بظاهرهايَّ لاً علىٰ حجّ راجع للوقوف مفصَّ  )١(

 .)٤٤ -  ٢٩ ص(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٠٤

الذي فرضته النصوص  ىٰ فالوجود المهدوي صاحب مقام الإمامة الكبر

 :في حضوره وأثره وتفاعله مع الواقع، فيكون نحو وجودٍ قويٍّ 

 وزان تصدير فكرة عدم لقاءه وعدم العناية بحوائج العلماء المفتقرين إلىٰ 

وفيه تقوية للعقيدة (إغاثته  ين، أو الضعفاء المحتاجين إلىٰ ده في حفظ الدِّ إرشا

الغيبة الطويلة، هو وزان القول بعدم وجوده، أو وجودٍ هو  في ظلِّ ) ينوالدِّ 

 .غيره

 :¨ عدم الاعتراف بالتواقيع الصادرة عنه علىٰ  الردُّ : الأمر الثالث

 :ة ملاحظاتوهاهنا عدَّ 

 ؟)١(ا هي دلائل وثاقة السفراء وصدقهم في دعواهمم: ولىٰ الملاحظة الأُ 

اليقين  إلىٰ  ج من الشكِّ إنَّ المسار المعرفي الصحيح للعقل الإنساني هو التدرُّ 

غين س حركة الدعاة والمبلِّ ليبلغ بغيته في إصابة الحقيقة، وهو بعينه ما أسَّ 

 .التاريخ والسفراء في طول خطِّ 

اجز إثباتاً لحقيقة الابتعاث، وكرامات بالمع ومن هنا استعان الأنبياء 

 . وإعلامهم بالغيب لتصديق وصايتهم عن النبيِّ  ة الأئمَّ 

 ىٰ دعو خبار محفوظ في كلِّ صدق الانتساب والإ مبدأ البرهان علىٰ  إذ إنَّ 

 .أو سفير أو وكيل أو وصيٍّ  يٍّ واء كانت من نبس

السفارة  ىٰ دعوصدق  ما هي الدلائل علىٰ  :ق هذا السؤالومن هنا يُطلَ 

 ؟Ó للأربعة

 :ةيمكن الاستعانة بمجموعة من الأدلَّ 

                                                        

عثمان بن سعيد العمري،  :في عصر الغيبة الصغرىٰ، هم ¨ة السفراء الأربعة عن الإمام الحجَّ  )١(

 .Ó د السمريبن محمّ  عليُّ والحسين بن روح النوبختي، وعثمان العمري، د بن محمّ و



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ٢٠٥ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

 :ل والثانيوثاقة الأوَّ  التنصيص علىٰ  - أ 

 :وإليك بعضاً منها

د ه سأل أبا محمّ بسند صحيح عن أحمد بن إسحاق أنَّ  الكليني  ىٰ رو - 

نْ آخُذُ  ،مَنْ أُعَامِلُ : فقال ، الحسن بن عليٍّ  : فَقَالَ لَهُ  ،أقَْبَلُ  قَوْلَ مَنْ وَ  ،أَوْ عَمَّ

يَانِ  ،ثِقَتاَنِ  بْنهُُ اِ لْعَمْرِيُّ وَ اَ « يَا إلَِيكَْ عَنِّي فَعَنِّي يُؤَدِّ  لَكَ فَعَنِّي مَا قَالاَ وَ  ،فَماَ أَدَّ

ماَُ اَ فَاسْمَعْ لهَماَُ وَ  ،يَقُولاَنِ   .)١(»أْمُونَانِ لمَ لثِّقَتاَنِ اَ أَطعِْهُماَ فَإنهَِّ

دِ بْنِ مَالكٍِ اَلْفَزَارِيُّ : لقا، لطوسي ا روىٰ و -  وَقَالَ جَعْفَرُ بْنُ محُمََّ

ازُ  ي ،اَلْبَزَّ دُ بْنُ  ،لٍ أَحمْدَُ بْنُ هِلاَ وَ  ،لٍ عَةِ مِنهُْمْ عَليُِّ بْنُ بلاَِ عَنْ جمََاعَةٍ مِنَ اَلشِّ وَمحُمََّ

عن  ...طوَِيلٍ مَشْهُورٍ  وَاَلحْسََنُ بْنُ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ فيِ خَبرٍَ  ،مُعَاوِيَةَ بْنِ حَكِيمٍ 

ةِ مِنْ بَعْدِ جِئْتمُْ تَسْأَلُونيِّ « :قال ،الإمام الحسن العسكري  ، »ي عَنِ اَلحْجَُّ

دٍ  ،نَعَمْ  :قَالُوا هُ قِطَعُ قَمَرٍ أَشْبَهُ اَلنَّاسِ بأَِبيِ محُمََّ هَذَا «: فَقَالَ ، فَإذَِا غُلامٌَ كَأَنَّ

قُوا مِنْ بَعْدِي فَتهَْلِكُوا فيِ  لاَ أَطيِعُوهُ وَ  ،تيِ عَلَيكُْمْ إِمَامُكُمْ مِنْ بَعْدِي وَخَلِيفَ  تَتفََرَّ

فَاقْبلَُوا مِنْ  ،يَتمَِّ لَهُ عُمُرٌ  تَرَوْنَهُ مِنْ بَعْدِ يَوْمِكُمْ هَذَا حَتَّىٰ  كُمْ لاَ وَإنَِّ  أَلاَ  ،أَدْيَانكُِمْ 

وَاَلأْمَْرُ  ،فَهُوَ خَلِيفَةُ إِمَامِكُمْ  ،وَاقِْبلَُوا قَوْلَهُ  ،أَمْرِهِ  وَانِْتهَُوا إِلىَٰ  ،عُثماَْنَ مَا يَقُولُهُ 

 .)٢(»...إلَِيْهِ 

 .ر يمنع استعراضها ضيق المقاموهناك روايات أُخَ 

يلازم توثيق النوبختي  توثيق العمري وابنه بالنصِّ  ومن الواضح أنَّ 

 .ة عليهما من خلالهماوالسمري من خلال إخراج الوصيَّ 

 :لتي يشهد بها تاريخهمنزاهتهم ا - ب 

ما يجب عليهم حمله من  الإمام الهادي  كان الشيعة إذا حملوا إلىٰ 
                                                        

 ).١ح /  رآه نْ باب في تسمية مَ / ٣٣٠و ٣٢٩ص / ١ج ( الكافي )١(

 ).٣١٩ح / ٣٥٧ص ( الغيبة للطوسي )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٠٦

، للإمام الهادي  ه كان وكيلاً ثقةً عثمان العمري، لأنَّ  الأموال أنفذوا إلىٰ 

مَا قَالَهُ لَكُمْ  ،هَذَا أَبُو عَمْرٍو اَلثِّقَةُ اَلأْمَِينُ «: ويمدحه بقوله يستوثقه  وكان

يهِ  ،نِّي يَقُولُهُ فَعَ  اهُ إلَِيكُْمْ فَعَنِّي يُؤَدِّ يصبح  ، وبعد وفاة الهادي )١(»وَمَا أَدَّ

أمام الناس، وكان يمدحه في مناسبات كثيرة و ،العمري وكيلاً للعسكري 

مَالِ  فَإنَِّكَ اَلْوَكِيلُ وَاَلثِّقَةُ اَلمأَْْمُونُ عَلىَٰ  ،امِْضِ يَا عُثماَْنُ «: وقال أمام وفد من اليمن

يشتهر بين الناس بالجلال  أنْ  له إلىٰ  ين مديح العسكريَّ  ىٰ ا أدَّ ، ممَّ )٢(»اَالله

 .والهيبة

ل، وكان ضمن دائرة مجتمعه، الذين ا السفير الثاني وهو ابن الأوَّ أمَّ 

 .عدالته ووثاقته وأمانته عون علىٰ يعرفونه مجُمِ 

د بن عثمان، عهد محمّ  والسفير الثالث ابن روح الذي شغل دور الوكالة في

 .بينهم بفضله ودينه فَ ة الشيعة له، وعُرِ وامتاز في مقبوليَّ 

: ه الشيعة بالرجوع إليه من بعده، وقالبن عثمان، ووجَّ اعليه  وقد نصَّ 

 .)٣()أَبيِ اَلْقَاسِمِ اَلحْسَُينِْ بْنِ رَوْحٍ  أُمِرْتُ أَنْ أُوصيَِ إلىَِٰ (

ص، فكان كالسابقين عليه ورع تقي مخلِ فهو  ،ا السفير الرابع السمريأمَّ 

 .أهلاً لتسليم السفارة إليه

 :انتسابهم المواقف التي صدرت منهم للتدليل علىٰ  - ج 

إبراز دلائل لإثبات صدق دعواهم وتحصيل  اشتملت السفارة علىٰ 

 .الناس أخباراً تقع في المستقبل اطمئنان الناس، حيث كان السفير ينقل إلىٰ 

دِ اِ  عَنْ أبيَِ نَصرٍْ هِبةَِ االلهَ:  الطوسيلشيخ اوفي رواية  بْنِ بِنتِْ أُمِّ بْنِ محُمََّ

                                                        

 ).٣١٥ح / ٣٥٤ص (الغيبة للطوسي  )١(

 ).٣١٧ح / ٣٥٦و ٣٥٥ص (الغيبة للطوسي  )٢(

ين  )٣(  ).٣٣ح / ٤٥باب  /٥٠٣ص (كمال الدِّ



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ٢٠٧ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

، قَالَ  ثَنيِ جمََاعَةٌ مِنْ بَنيِ نَوْبَخْتَ، مِنهُْمْ : كُلْثوُمٍ بِنتِْ أَبيِ جَعْفَرٍ اَلْعَمْرِيِّ أَبُو : حَدَّ

ثَتنْيِ بِهِ أُ اَلحْسََنِ بْنُ كَثِيرٍ اَلنَّوْبَخْتيُِّ  دِ بْنِ ، وَحَدَّ مُّ كُلْثوُمٍ بنِتُْ أَبيِ جَعْفَرٍ محُمََّ

فيِ وَقْتٍ مِنَ الأَْوَْقَاتِ مَا يُنفِْذُهُ  ] جَعْفَرٍ [أبيَِ  أَنَّهُ حمَلََ إلىَِٰ  عُثماَْنَ اَلْعَمْرِيِّ 

سُولُ إِلىَٰ  صَاحِبِ اَلأْمَْرِ  إِلىَٰ  دَادَ وَدَخَلَ بَغْ  مِنْ قُمَّ وَنَوَاحِيهَا، فَلَماَّ وَصَلَ اَلرَّ

فَ، قَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ  إِلىَٰ  : أبيَِ جَعْفَرٍ وَأَوْصَلَ إلَِيهِْ مَا دُفعَِ إلَِيهِْ وَوَدَّعَهُ وَجَاءَ ليِنَصرَِْ

جُلُ  َّا اسُْتوُدِعْتَهُ، فَأَيْنَ هُوَ؟ فَقَالَ لَهُ الَرَّ ءٌ ممِ ءٌ يَا سَيِّدِي فيِ : قَدْ بَقِيَ شيَْ ْ يَبقَْ شيَْ  لمَ

مْتهُُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ  ءٌ، فَارْجَعْ إلىَِٰ بَلىَٰ : يَدِي إلاَِّ وَقَدْ سَلَّ مَا مَعَكَ  ، قَدْ بَقِيَ شيَْ

رْ مَا دُفعَِ إلَِيكَْ، فَمَضىَٰ  رُ،  وَفَتِّشْهُ وَتَذَكَّ رُ وَيَبحَْثُ وَيُفَكِّ جُلُ، فَبَقِيَ أَيَّاماً يَتَذَكَّ اَلرَّ

هُ مَنْ كَانَ فيِ جمُْلَتِهِ، فَرَجَعَ إلىَِٰ  فَلَمْ يَذْكُرْ  لمَْ يَبقَْ : أبيَِ جَعْفَرٍ، فَقَالَ لَهُ  شَيْئاً، وَلاَ أَخْبرََ

مَ إليََِّ  َّا سُلِّ ءٌ فيِ يَدِي ممِ تكَِ، فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ  إِلىَٰ  )وَقَدْ حمََلْتهُُ (شيَْ هُ يُقَالُ : حَضرَْ فَإنَِّ

ذَانِ دَفَعَهُماَ إلَِيكَْ فُلاَنُ بْنُ فُلاَنٍ مَا فَعَلاَ؟اَلثَّوْبَا«: لَكَ  دَانيَِّانِ اَللَّ ْ ، فَقَالَ لَهُ »نِ اَلسرَّ

جُلُ  ذَهَباَ عَنْ قَلْبيِ، وَلَسْتُ أَدْرِي اَلآْنَ  ىٰ إيِ وَااللهَ يَا سَيِّدِي لَقَدْ نَسِيتهُُماَ حَتَّ : اَلرَّ

جُ  أَيْنَ وَضَعْتهُُماَ، فَمَضىَٰ  هُ، وَسَألََ مَنْ اَلرَّ ءٌ كَانَ مَعَهُ إلاَِّ فَتَّشَهُ وَحَلَّ لُ، فَلَمْ يَبقَْ شيَْ

، فَرَجَعَ إلىَِٰ  حمََلَ إلَِيْهِ شَيْئاً مِنَ المَتََاعِ أَنْ يُفَتِّشَ ذَلكَِ، فَلَمْ يَقِفْ لهَماَُ عَلىَٰ  أَبيِ  خَبرٍَ

هُ (جَعْفَرٍ  فُلاَنِ بْنِ فُلاَنٍ الَْقَطَّانِ  امِْضِ إلىَِٰ «: يُقَالُ لَكَ : ، فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ )فَأَخْبرََ

ا وَهُوَ اَلَّذِي عَلَيهِْ  ذِي حمََلْتَ إلَِيْهِ اَلْعِدْلَينِْ الَْقُطْنَ فيِ دَارِ اَلْقُطْنِ، فَافْتقُْ أَحَدَهمَُ اَلَّ

ماَُ فيِ جَانبِهِِ  َ اَلرَّ »مَكْتوُبٌ كَذَا وَكَذَا، فَإنهَِّ َّا أَخْبرََ بِهِ أَبُو جَعْفَرٍ، وَمَضىَٰ ، فَتحََيرَّ  جُلُ ممِ

اُفْتُقْهُ، فَإذَِا اَلثَّوْبَانِ فيِ جَانبِهِِ قَدِ : اَلموَْضِعِ، فَفَتقََ اَلْعِدْلَ اَلَّذِي قَالَ لَهُ  لوَِجْهِهِ إِلىَٰ 

ا وَجَاءَ  ا مَعَ اَلْقُطْنِ، فَأَخَذَهمَُ مَهُماَ إلَِيْهِ، وَقَالَ لَهُ أبيَِ جَعْفَ  إِلىَٰ ) بهِماَِ (انِْدَسَّ : رٍ، فَسَلَّ

لَقَدْ نَسِيتهُُماَ، لأِنيَِّ لَـماَّ شَدَدْتُ اَلمتَاَعَ بَقِياَ، فَجَعَلْتهُُماَ فيِ جَانبِِ اَلْعِدْلِ ليِكَُونَ ذَلكَِ 

هُ بهِِ أَبُو جَعْفَرٍ عَنْ  .أَحْفَظَ لهَماَُ  جُلُ بماَِ رَآهُ وَأَخْبرََ ثَ الَرَّ عَجِيبِ اَلأْمَْرِ اَلَّذِي لاَ  وَتحََدَّ

دُورُ، وَلمَْ  أَوْ إمَِامٌ مِنْ قِبَلِ االلهَ يَقِفُ إلَِيْهِ إلاَِّ نَبيٌِّ  ائِرَ وَمَا تخُْفِي اَلصُّ َ اَلَّذِي يَعْلَمُ اَلسرَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٠٨

جُلُ يَعْرِفُ أَبَا جَعْفَرٍ، وَإنَِّماَ أُنْفِذَ عَلىَٰ  ارُ إلىَِٰ يَدِهِ كَماَ يُنفِْ  يَكُنْ هَذَا الَرَّ  ذُ اَلتُّجَّ

أَبيِ جَعْفَرٍ وَلاَ  يَدِ مَنْ يَثِقُونَ بِهِ، وَلاَ كَانَ مَعَهُ تَذْكِرَةٌ سَلَّمَهَا إِلىَٰ  أَصْحَابهِِمْ عَلىَٰ 

ا  ا(كِتاَبٌ، لأِنََّ اَلأْمَْرَ كَانَ حَاد� يفُْ يَقْطُرُ دَماً كَماَ  )جِد� فيِ زَمَانِ اَلمعُْتضَِدِ، وَاَلسَّ

أْنِ، وَكَانَ مَا يحُْمَلُ بهِِ إِلىَٰ يُقَا ا بَينَْ اَلخْاَصِّ مِنْ أَهْلِ هَذَا اَلشَّ أَبيِ جَعْفَرٍ  لُ، وَكَانَ سرِ�

مِلُهُ عَلىَٰ  هِ وَلاَ حَالهِِ، وَإنَِّماَ يُقَالُ  لاَ يَقِفُ مَنْ يحَْ مَوْضِعِ كَذَا وَكَذَا،  امِْضِ إلىَِٰ : خَبرَِ

مْ مَا مَعَكَ  ءٍ، وَلاَ يُدْفَعَ إلَِيْهِ كِتاَبٌ، لئِلاََّ يُوقَفَ عَلىَٰ  )مِنْ (فَسَلِّ مَا  غَيرِْ أَنْ يُشْعَرَ بشيَِْ

مِلُهُ مِنهُْ   .)١(تحَْ

من دون  ر دلائل الصدق وشواهد الحقِّ ظهِ وهناك موارد عديدة كانت تُ 

ء ه عن شيبرِ ه السفير بما أضمره، أو يخُ برِ سعي للاختبار من قِبَل السائل، كان يخُ 

في هذا  رَ ا ذُكِ ، وهناك الكثير ممَّ قضىٰ أو يدعو له بأمرٍ فيُ  ،امسيحصل له في قادم الأيَّ 

 .)٢(الصدد

 غير السفراء؟ ¨الإمام المهدي  خطِّ  لع علىٰ هل اطَّ : الملاحظة الثانية

 ه وكذلك خطَّ يعرفون خطَّ  لقد كان أصحاب الإمام العسكري 

، وفي هذا المضمار رواية حيث كتب أحمد لوجود التشابه بينهما ¨ة الإمام الحجَّ 

ف طالباً التعرُّ  الإمام العسكري  ي رسالة إلىٰ بن إسحاق الأشعري القمِّ ا

لخْطََّ سَيخَْتلَفُِ إنَِّ اَ  ،يَا أَحمَْدُ «: ز من التقليد، فأجابه للتحرُّ  ه خطِّ  علىٰ 

قِيقِ اَ  لْقَلَمِ اَ  لْغَلِيظِ إِلىَٰ لْقَلَمِ اَ عَلَيكَْ مِنْ بَينِْ اَ  نَّ  ،لدَّ  .)٣(»فَلاَ تَشُكَّ

يَدَيْ  تخَْرُجُ عَلىَٰ  وَكَانَتْ تَوْقِيعَاتُ صَاحِبِ اَلأْمَْرِ (:  وقال الطوسي

دِ بْنِ عُثماَْنَ إلىَِٰ  شِيعَتِهِ وَخَوَاصِّ أَبِيهِ أبيَِ  عُثماَْنَ بْنِ سَعِيدٍ وَابِْنهِِ أَبيِ جَعْفَرٍ محُمََّ
                                                        

 ).٢٤٩ح / ٢٩٦ - ٢٩٤ص (للطوسي الغيبة  )١(

 ).٢٦ ح /٤٣باب  /٤٧٩ - ٤٧٦ ص(ين كمال الدِّ  :لاع علىٰ ذلكراجع للاطِّ  )٢(

 ).٢٧ ح/  د الحسن بن عليٍّ باب مولد أبي محمّ / ٥١٣ص / ١ج ( الكافي )٣(



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ٢٠٩ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

دٍ  يعَةُ عَنهُْ إذَِا احِْتَاجَتْ إلىَِٰ بِالأْمَْ   محُمََّ  رِ وَاَلنَّهْيِ وَاَلأْجَْوِبَةِ عَماَّ يَسْألَُ اَلشِّ

ؤَالِ فِيهِ باِلخْطَِّ الََّذِي كَانَ يخَْرُجُ فيِ حَياَةِ الحَْسََنِ   .)١()اَلسُّ

واقعة مكذوبة أو  هل يمكن تواطؤ السفراء الأربعة علىٰ : الملاحظة الثالثة

 ؟خاطئة

يقع بينهم  ل فيه أنْ عقَ التسلسل التاريخي بين السفراء الأربعة لا يُ  إنَّ 

 أنْ  ىٰ فون حتَّ دوا دوراً واحداً لا يختلفون في إخراجه أو يتخلَّ سِّ يجُ  أنْ  فاق علىٰ الاتِّ 

 عن انقيادهم إلىٰ  ينتهي عند السمري دون الاستمرار في تقليد الأدوار، فينمُّ 

 .ة ونشاطهم الفاعل في دور السفارةالنيابيَّ مصدر حقيقي هو المنشأ لحركتهم 

 القائل؟ ىٰ زم الفاسد لدعوما هو اللاَّ : الملاحظة الرابعة

نكران صدور التوقيع من الإمام المعصوم من خلال  من الواضح أنَّ 

ه مكتوب بلسان أنَّ  السفراء تكذيب لهم، فإنَّ السفراء لم يأتوا بالكتاب علىٰ 

، وتديُّن السفراء ووثاقتهم ¨ه مكاتبة من الإمام بأنَّ  Ó حونصرِّ السفير، بل يُ 

 .، هذا من جهة)٢(ل احتمال قصدهم الكذب والحيلةيمنع من تعقُّ 

فإنَّه تضييع لموروث معصومي فيه الأحكام والعقائد من  ىٰ خرومن جهة أُ 

رة بعنوان الضرورة ة المصدَّ ينيَّ ة التي تدخل ضمن المنظومة الدِّ ينيَّ المعارف الدِّ 

 .ةشريَّ للب

ومن جهة ثالثة فإنَّ عند قراءة الأخطار الكثيرة المحيطة بشخص السفير 

الحاكم لحماية  من السلطة الحاكمة، والأدوار الكثيرة من التورية والمراقبة للخطِّ 

التساؤل عن ضرورة هذه المرحلة وتلك  السفير منهم، هذا وغيره يدعو إلىٰ 

السفراء في الوقت الذي جعلوا أنفسهم  الأدوار في توكيد الوجود المهدوي، فإنَّ 
                                                        

 ).٣١٨ح / ٣٥٦ص ( لطوسيلالغيبة  )١(

 ).١٦٤ص ( إرساء المحكمات )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢١٠

كذلك كان قبول  ،شيء من حطام الدنيا يحصلوا علىٰ  في معرض الخطر دون أنْ 

ة من الإمام ل لهم في التعاملات وأخذ القضايا الأساسيَّ الأوَّ  العلماء ذوو الخطِّ 

، ولولا ¨عن طريقهم، وعدم صدور شيء قادح لهم من قِبلَ العلماء أو الإمام 

تلك الجهود المضنية في حماية السفارة وحفظها لديمومتها  تهم لم تستدعِ اقيَّ مصد

دت لها السخرية منها أو الترديد والتشكيك لهو  نَّ إو ،خلال الفترة التي حُدِّ

 .انيمصادرة للهدف الربَّ 

 الفرد الثالث؟ ىٰ لماذا لا نقبل دعو -  ٤

منهج علمي  بل كلِّ ، باع أهل البيت من الثابت في المنهج الأصيل لاتِّ 

 ىٰ ة خطيرة كدعو، وفي قضيَّ ىٰ دعو في كلِّ  ار الدليل بوصلة الحقِّ رصين، هو اعتب

تصبح دعامة الدليل فيها آكد  ¨ة للإمام بيَّ سَ ة النَّ السفارة والوصاية والبنوَّ 

 .وأوضح

 :فيها سبيلاً ومخرجاً، وإليك ذلك ومن هنا لم يجد الباحثون عن الحقِّ 

 ؟ىٰ النيابة أو السفارة أو الوصاية في الغيبة الكبر ىٰ وهل تصمد دع -  ١

... «: في آخر حياته ذكرنا قبل قليل التوقيع الذي أخرجه السمري 

عِي اَلمُشَاهَدَةَ وَسَيأَْ ، )...اَلتَّامَةُ (فَقَدْ وَقَعَتِ اَلْغَيْبةَُ اَلثَّانيِةَُ   أَلاَ  ،تيِ شِيعَتيِ مَنْ يَدَّ

يحَْةِ فَهُوَ كَاذِبٌ مُفْترٍَ شَ فَمَنِ ادَِّعَى المَُ  فْياَنيِِّ وَاَلصَّ  وإنَّ  ،)١(»...اهَدَةَ قَبْلَ خُرُوجِ اَلسُّ

السفارة ومقارباتها  ىٰ تقييد الامتناع الوقوعي للمشاهدة بدعو حمل ظهورها علىٰ 

عي بذلك؟  واضح لا إشكال فيه، فكيف يقول المدَّ

 .القبيل من هذا ىٰ دعو منع أيِّ  ومن هنا قام الدليل علىٰ 

 ؟ىٰ هل أعلن الأعلام موقفهم من هكذا دعاو -  ٢

ة، وقد السفارة والنيابة الخاصَّ  ىٰ ادَّع نِ روا مَ مون فقد كفَّ ا العلماء المتقدِّ أمَّ 
                                                        

ين  )١(  ).٣٦٥ح / ٣٩٥ص (؛ الغيبة للطوسي )٤٤ح / ٤٥باب / ٥١٦ص (كمال الدِّ



دة في الفكر الشيعي ¨المهدي : السابع البحث  ٢١١ ...............................  وقراءاته المتعدِّ

لأِنََّ عِندَْنَا أَنَّ (: في قوله ابن قولويه  ىٰ عن فتو ذكر ذلك الشيخ الطوسي 

عَ  سٌ ضَالٌّ مُضِلٌّ  مُرِيِّ اَلأْمَْرَ بَعْدَ اَلسَّ  ىٰ كُلَّ مَنِ ادَِّ  .)١()فَهُوَ كَافرٌِ مُنمَِّ

هكذا  رون أو المعاصرون، فلم يرد منهم تأييد علىٰ ا العلماء المتأخِّ وأمَّ 

 .، بل منعوا ذلكىٰ دعو

عي دليلاً روائي�  -  ٣ م المدَّ  ة ما يطلبه؟صحَّ  علىٰ  اا أو إعجازي� هل قدَّ

 علىٰ  ة المعصومين ئمَّ من الأ ومن الواضح عدم ورود هكذا نصٍّ 

اسمه أو مواصفاته بنحو يكون هو  علىٰ  ، أو نصٍّ ىٰ سفارة أو نيابة في الغيبة الكبر

 .اقاً مستوفياً لهامصد

ع ق تقديم معجزة تأييد علىٰ وكذلك لم يتحقَّ   .ىٰ المدَّ

 ؟¨ هل يمكن إثبات الولد للإمام المهدي -  ٤

عي أ وعلاوةً ! بيسَ ه ابن الإمام النَّ نَّ لقد كان من العناوين التي أطلقها المدَّ

م ل نكاح محرَّ ه ذات بعل، فكيف يُقبَ ة ذلك لكون أُمِّ وضوح عدم مصداقيَّ  علىٰ 

 ¨ة الصحيحة زواج الإمام ة النقليَّ فإنَّه لم يثبت عندنا بالأدلَّ  !؟للمعصوم 

ها، دة مشكوكاً فيالمسألة في هذا المضمار مردَّ  ىٰ ة، فتبقيَّ له أولاد وذرّ  وأنَّ 

، )٢(ا ضعيفة أو غير صالحة الدلالةة فهي إمَّ يَّ الذرّ  ¨والروايات التي أثبتت له 

، كما أنَّ ظروف الغيبة وضرورة ¨زمن خروجه وظهوره  ل علىٰ ا تحُمَ أو أنهَّ 

ات ذلك ومنها ه ووجوده قد يستدعي عدم انكشاف خصوصيَّ سرِّ  الحفاظ علىٰ 

 .ر الإخفاءتعذَّ  أو ية، فمعهما يتعسرَّ يَّ التزويج والذرّ 

*   *   * 
                                                        

 ).٣٨٥ح / ٤١٢ص (لطوسي لالغيبة  )١(

ة ومناقشتها يَّ ففيه استعراض شامل لروايات الذرّ  ،ازد ضياء الخبَّ ة الخاتمة للسيِّ المهدويَّ : راجع )٢(

 .جميعاً 





 

 

                

 

 

 

ا ا:  

 

 

  ر  

  

وا  ا  

 

 

 

 





 

 

 

 

:  

ة، نَّ ل بالقرآن الكريم والسُّ ة بمصدرها الوحياني والمتمثِّ ينيَّ تتميَّز المعرفة الدِّ 

للنقد  ةً ة ليكون مادَّ عرفيَّ هٌ مع غيره من النصوص الميني شَبَ الدِّ  وليس للنصِّ 

المعصوم للتعبير عن  كونه النصُّ  -ة والرأي البشري بعد إثبات أصالته الوحيانيَّ 

 .- الحقيقة المطلقة 

ين نعم، برز عدد من مخالفي الفكر التراثي الأصيل، وتناولوا قراءة الدِّ 

 النصِّ  عن في ارتباط الفكر المهدوي بوشائج لا تنفكُّ  بلغة مخالفة، ولا شكَّ 

اته، ومن هنا نشأت قراءة تصف نفسها ر له بجميع معالمه وحيثيَّ يني، فهو المنظِّ الدِّ 

المعرفة  للوصول إلىٰ  بٍّ ذي لُ  كلِّ  ب والانفتاح علىٰ ل وعدم التعصُّ بأوصاف التعقُّ 

ا فرض ذلك الوقوف عند هكذا منهج للإحاطة بالقراءات المختلفة ة، ممَّ الواقعيَّ 

 .ع، بل الإسلام عموماً تشيُّ ال العارضة علىٰ 

ع نقد التراث الشيعي وأعلامه التشيُّ  وحاول البعض من المحسوبين علىٰ 

ا بنحو تصحيح القراءة، أو بنحو تقليد الفكر الغربي في التعاطي مع إمَّ  ،مينالمتقدِّ 

ة ومغادرة القديم، إذ إنَّ في ذات التراث، في محاولة للتجديد والامتياز بالعصريَّ 

 .ر بحسب رأيهمد حركة نحو التكامل والتطوُّ التجدي

ة للنقد والتأسيس لقراءة مادَّ ) ةنَّ القرآن والسُّ (يني ولذلك كان التراث الدِّ 

 .ع تسالم عليه علماء الطائفة والفكر الأصيل للإسلام والتشيُّ مختلفة عماَّ 

وينبغي تصنيف تلك القراءة الناقدة إلىٰ شكلين مختلفين بالهدف 

 :والمنهج



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢١٦

ت   ا اي اي   ا: ل اوا

ا اوا ورو:  

يني من خلال الدِّ  ة في تفسير النصِّ ات الحداثويَّ فكان منهجه اعتماد النظريَّ 

ة وا جملة من الأفكار التنويريَّ كشف ملاكات الحكم، فتبنَّ  ىٰ التأويل ودعو

ة، والقراءة ينيَّ ة الدِّ ديَّ ين، والقول بالتعدُّ ين، وعولمة الدِّ لنة الدِّ ة كعقوالحداثويَّ 

 .تهة القرآن وتاريخانيَّ يني، وبشريَّ الدِّ  ة للنصِّ الهرمينوطيقيَّ 

ملكيان،  ىٰ مصطفود مجتهد شبستري، محمّ وعبد الكريم سروش، : أمثال

 .شريعتي الدكتور عليّ ومهدي بازركان، و

ما ا : ،ٌماث اا   ا    

ز :  

، وظهور إمام وأهل بيته   كالخرافات والمغالاة في مقامات النبيِّ 

 .إلخ ...يديه ة النصر الإلهي علىٰ ثاني عشر وحتميَّ 

يني، ة لمحاكاة التراث الدِّ فيعتمد أصحاب هذا المنهج الأدوات التقليديَّ 

اته والاستشهاد بأفكارهم وآرائهم في تحقيق المعرفة شخصيَّ واحترام رموزه و

 .ةينيَّ الدِّ 

د مهدي الخالصي، شريعت هادي نجم آبادي، محمّ  :رجالاته  أهمُّ عتبرَ ويُ 

قليمداران،  اب فريد تنكابني، أبو الفضل البرقعي، حيدر عليّ سنكلجي، عبد الوهَّ 

 .، كمال الحيدرينعمة صالحي آبادي، إسماعيل الخوئيني، محسن كديوار

ع الأصيل الذي اتَّفقت عليه الطائفة ان مختلفان مع التشيُّ وهذان خطَّ 

إنَّ منشأ الاختلاف بين : ة، وهما مختلفان مع بعضهما، ويمكن القولالحقَّ 

الإصلاحي والتنويري هو التأسيس المعرفي المغاير بينهما، فالثاني من ذوي 

ل فهو من ذوي التكوين المختلط للثقافة وَّ ا الأالتكوين الحوزوي الكلاسيكي، أمَّ 



ة: الثامن بحثال  ٢١٧ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

ة، وكانوا أكثر ساتهم العلميَّ ة، فقد خالطت تعليمهم وارتبطوا بمؤسَّ الغربيَّ 

 .ةاتهم الحداثيَّ رؤاهم ونظريَّ  لاعاً علىٰ واطِّ  معايشةً 

إذن نحن أمام قراءتين معاصرتين مختلفتين مع ركائز الفكر الشيعي 

الفكر الإصلاحي،  ىٰ سمَّ ر الحداثوي، والآخر يُ الفك ىٰ سمَّ أحدهما يُ ، الأصيل

 :وإليك التوضيح عنهما

 :الفكر التنويري الداخلي: لاً أوَّ 

ة ابتدأت منذ وروبيَّ لها، بل هي تقليد لثقافة أُ  اة إبداعاً فكري� لم تكن الحداثيَّ 

ة واثقة وراكزة في فلسفيَّ  ىٰ نحو رؤ بانت علىٰ  ىٰ رت عبر العقود حتَّ قرون وتطوَّ 

 .كة المجتمعحر

كونها المنشأ والمعتمد الفكري للحداثة  -  بداية الوقوف عندها فيتعينَّ 

 .- ة الشيعيَّ 

ين للدِّ ) التجديد(فيه  لَعِبَ (مقاطع ثلاث  ولتحقيق ذلك ينبغي المرور علىٰ 

ة في ميادين الحياة المختلفة ة، تفرض نفسها كحقيقة فكريَّ التقليدي أطواراً فلسفيَّ 

 :وهي ،)ينيالسلم الاجتماعي والدِّ  ي إلىٰ ستقرار المعرفي المؤدِّ يحُرَز بها الا

يني ل بمجموعها فكرة التجديد الدِّ مثِّ لتُ  ،)وما بعد الحداثة ،والحداثة ،التنوير(

 .ينيوغير الدِّ 

 :)١()لأطوار الجدة(ة المبادئ التصوريَّ 

 :التنوير -  ١

ث فيه الفلاسفة دَّ ويبدأ عصره ما بين القرن السابع والثامن عشر، الذي تح

 ).ديكارت(عن نور الطبيعة وربطوه بنور العقل وفق مقولة 
                                                        

رون اب والمفكِّ تَّ نشر الفكر التنويري الكُ وروبا، وقام بموطن انتشار هذه الحركة هي أُ  )١(

هلفيثيوس، ودي لامتري، ودولباخ، : (وهم ،)ينالموسوعيِّ (عليهم اسم  ون، وقد أُطلقَِ الفرنسيُّ 

 ).وديدرو، وروسو، وفولتير، ومونتسيكيو



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢١٨

 عبرِّ أصبحت تُ  ىٰ للتعبير عن الفكر والذكاء حتَّ ) التنوير(ت كلمة لَ عمِ واستُ 

اه وعي يني باتجِّ ك الأخلاق والانتماء السياسي والدِّ رِّ عن موقف فكري يحُ 

 س ومبانٍ أسُُ  قل والذات وعلىٰ لضرورة التجديد والتغيير للوثوق بقدرات الع

 .نةم معيَّ يَ وقِ 

لعقل الإنسان في  ه الاستخدام العامُّ أنَّ : وقد ورد في تعريفه الاصطلاحي

وهو شجاعة  ،) للعقلالعقل إلاَّ  لا سلطان علىٰ (ي شعار جميع القضايا، وتبنِّ 

 .)١(النصِّ  ين وضدَّ الدِّ  استخدام العقل ولو كان ذلك ضدَّ 

ب الذي ة فعل للظلم والقهر والاستبداد والتعصُّ نوير كردَّ وقد أُفرِز الت

ين ة والدِّ ة الإقطاعيَّ لة بالملكيَّ المتمثِّ (أيدي السلطة  وروبا تعاني منه علىٰ كانت أُ 

العلماء وأهل الرأي، فقد  ب العنف ضدَّ ومن مظاهر ذلك التعصُّ  ،)الكنسي

ين الواقعي في ل الدِّ ثِّ تمُ ا تتعارض مع العلم، واعتبرت أنهَّ  ىٰ حملت الكنيسة رؤ

 .ة ومفاسدهمة منحازة لرجال الكنيسة الرومانيَّ حين كونها رؤية بشريَّ 

داً خالفه الفلاسفة وعلماء وتلك العلاقة والتعارض خلق خطاباً متشدِّ 

 .الطبيعة

 الاعتقاد وحاجته إلىٰ  استثمار حاجة الإنسان إلىٰ  وقد عملت الكنيسة علىٰ 

لاً عنهما، فحاربت بت نفسها ممثِّ كرت كلا الأمرين ونصَّ تفسير الاعتقاد، فاحت

ٰ  ىٰ اختلاف مع سياستها بعنف، حتَّ  أيَّ  ذلك بأشكال من النفي والتعذيب  تجلىَّ

نصوص من العهد القديم والعهد الجديد،  والقتل بصورة قاسية مستندة فيه علىٰ 

كان أحد لا  إنْ : ( ، ما ورد عن المسيح)اإنجيل يوحنَّ (ومن ذلك ما جاء في 

                                                        

محاضرة الدكتور عبد  )/اهاته في العالم الإسلامي الحديثمفاهيمه واتجِّ ( مصطلح التنوير )١(

ك لِ جامعة المَ  /ة الآدابيَّ كلّ  /ل والمذاهب المعاصرةحَ ل والنِّلَ ستاذ المِ اغ أُ يف الشيرازي الصبَّ اللط

 .عبد العزيز



ة: الثامن بحثال  ٢١٩ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

ويجمعونه ويطرحونه في النار  كالغصن فيجفُّ  ح خارجاً طرَ يُ  يثبت فيَّ 

 .)١()فيحترق

تعنيف الكنيسة للعلماء في حال مخالفتهم آرائها موقفها من  وكمثال علىٰ 

ة الشمس للكون وليست هي الأرض، القول بمركزيَّ  عندما ذهب إلىٰ ) غاليلو(

موه بالكفر والإلحاد س، وأجبروه قوله مخالف للكتاب المقدَّ  نَّ وأ ،فقد اتهَّ

بالتراجع عن رأيه وقد فعل خوفاً من العقوبات التي تنتظره، فأعلن أمام البابا 

 أنا غاليلو، وفي السبعين من عمري، سجينٌ جاثٍ علىٰ : (توبته من قوله، فقال

س، الذي ألمسه الآن بيدي ركبتي، وبحضور فخامتك، وأمامي الكتاب المقدَّ 

شايع بل ألعن وأحتقرُ خطأ القول وهرطقة الاعتقاد بأنَّ الأرض  لا أُ ن أنيِّ أُعل

ذوا موقفاً أشدّ )تدور الذي ) جيوردانو برونو(مع ما جاء به العالم  ، وكذلك اتخَّ

 ،ةهناك أشكالاً من الحياة خارج الكرة الأرضيَّ  ه لا نهائي، وأنَّ وصف الكون بأنَّ 

بالسجن لثمان سنوات مع التعذيب في فغضبت عليه الكنيسة وحكمت عليه 

 .حكمت عليه بالموت حرقاً، أمام جمهور الناس ىٰ محاولة للتوبة من رأيه، حتَّ 

ف ين واعتباره سبباً للتخلُّ هذا وغيره ساهم بشكل فاعل في إدانة الدِّ 

ومعارضاً للعقل والعلم وأهله، فبرز نتيجة ذلك عصر الأنوار، فاستفاد من 

السلطة  ب علىٰ سها ديكارت وبيكون، ليتغلَّ ة التي أسَّ والتجريبيَّ  ةالفلسفة العقليَّ 

ست فكراً وسياسةً  ق علىٰ ة ويتفوَّ الكنسيَّ   وثقافةً  أفكارها لينتج مبادئ وأفكاراً أسَّ

 ىٰ ساً لما بعده بنحو سرَ اً عن نفسه ومؤسِّ وموقفاً كان جزءاً من تاريخ بقي معبرِّ 

 .الأديان تأثيره إلىٰ 

 :زاته ومعالمه بالتاليمميِّ ويمكن تشخيص 

 .ين عن الدولةيني، وضرورة فصل الدِّ التأسيس لمقولة التسامح الدِّ  -  ١

                                                        

س، العهد الجديد  )١(  ).٦النصُّ / ١٥الإصحاح / إنجيل يوحنَّا/ ١٧٦ص (الكتاب المقدَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٢٠

 .والتجربة كاشفان للحقيقة فقط اعتبار الحسِّ  -  ٢

 .ةة المعرفيَّ القول بالنسبيَّ  -  ٣

 .والوثوق بالأخير ،بروز ظاهرة النزاع بين القديم والجديد -  ٤

 .، واعتماد العلم والعقلالتقليد الثورة علىٰ  -  ٥

ين أحد ي، واعتبار الدِّ الفكر المادِّ  يني إلىٰ ل من الفكر الدِّ التحوُّ  - ٦

 .الحياة كان كلَّ  عناصر الحياة بعد أنْ 

 .ينيني، والنفور من الدِّ ظهور النقد الدِّ  -  ٧

سات بأوصاف ساخرة، كوصف الراهب بالدرويش، وصف المقدَّ  - ٨

 .لخرافاتة باينيَّ والطقوس الدِّ 

 .تقديس الطبيعة -  ٩

 :)١(الحداثة -  ٢

ر م والتطوُّ التقدُّ  هي ذلك المبدأ الفكري الذي يؤمن بقدرة الإنسان علىٰ 

ة يَّ ة والحرّ ة والفردانيَّ فأفرز الليبراليَّ ( ،الطبيعة ة علىٰ السيطرة التامَّ  ىٰ حتَّ 

لظرف وهي ذلك ا ،)الدستور وحقوق الإنسان ة القائمة علىٰ والديمقراطيَّ 

ة، ة علميَّ ة، وكشفيَّ ة والكترونيَّ ة تكنلوجيَّ التاريخي الذي شَهِدَ إنجازات صناعيَّ 

عة ومختلفة، وبذلك أصبحت الحداثة ممارسة ة متنوِّ ة معرفيَّ وتأسيس منهجيَّ 

ز بالإبداع والتجديد ة ونمط عيش وواقع موضوعي قائم بذاته يتميَّ اجتماعيَّ 

 .ةة ومجتمعيَّ نهما، فهي حركة فكريَّ وديمومة الحركة لتحصيل المزيد م
                                                        

حيث تعود صفة (ناسبات لا نبحث عن لفظ الحداثة واستعمالاته التي اختلفت بلحاظ الأزمنة والم )١(

ثين بين الماضي الحديث إلىٰ القرن الخامس الميلادي لاستعماله في الدلالة علىٰ صراع القدماء والمحدَ 

ة في دلالتها علىٰ الحاضر كمقولة جماليَّ  عمِلَ الوثني والحاضر المسيحي في التاريخ الروماني، واستُ 

ا ما نبحث عن الحداثة بما أنهَّ وإنَّ  ،)ؤية الأفضل للأشياءر عن الماضي، وللدلالة علىٰ الموضة والروالتطوُّ 

 .ع طموح الإنسان وغرورهبِ ة عن معنىٰ قيمي ومعياري يفيد تجاوز الماضي وارتباطها بمعاني تُشدالَّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٢١ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

التي أفرزها التنوير، حيث ساهم في تأسيسها وتهيئة الظروف  )١(ا الحقبةإنهَّ 

ة الاعتقاد بالعقل والعلم مها وخاصَّ يَ ة لها، وبلورة قِ ة والفكريَّ الموضوعيَّ 

 .ينية والإصلاح والتجديد الدِّ يَّ وضرورة النقد والحرّ 

ل عصر أوَّ  استعمالها للإشارة إلىٰ  ىٰ ، إذ جراوقد تكون مشتركاً لفظي� 

ت أيضاً لَ عمِ واستُ  ،)٢(ما قبل بعد الحداثة ىٰ وحتَّ ) ١٦ -  ١٥القرن (النهضة 

خ بالقرنين السابع (خصوص المرحلة التي أعقبت عصر التنوير  للدلالة علىٰ  المؤرَّ

 ).ينوالثامن عشر التنويريَّ 

 :يقال فيه يني، فيمكن أنْ الفكر الدِّ باعتبار علاقتها ب) الحداثة(وإذا لوحظت 

ا تمثَّ   - أواخر القرن السابع عشر  ىٰ بأواخر القرن الخامس وحتَّ  -لت إنهَّ

 درِك أنَّ بما له علاقة مع الماضي، لتُ  االتي تعيش وعياً خاص� ) الجِدَة( تعبيراً عن

ه وأنَّ  ،اضيالحديث مع الإقرار بقيمة الم ما هو اجتياز القديم للعبور إلىٰ الحاضر إنَّ 

بات ح بالاحتذاء بها، ولكن بعد ذلك وبسبب ترسُّ ل معياراً للقيمة التي يُنصَ مثِّ يُ 

ف في أثناء القرن أخذت الطابع المتطرِّ  ىٰ التنوير بدأ التغيير تجاه الحداثة، حتَّ 

 ة، فصارت تشير إلىٰ راً من الروابط التاريخيَّ التاسع عشر، وهو وعياً متحرِّ 

ا جعل بعض العلماء يعتبر ر، ممَّ م والتحرُّ  للتقدُّ لعقل مستقلا� النهوض بأسباب ا

ة عن العالم أو الحداثة قطعاً للصلة بالتراث أو طلب التجديد أو محو القدسيَّ 

 .ة في تأسيسهاالعقلنة، وسنذكر المباني الفكريَّ 

                                                        

المصطلحات  من أهمّ  بفرعيه )ما بعد الحداثة(و) الحداثة(مصطلح  دُّ عَ يُ (: يقول أحد الباحثين )١(

أحدٌ بعد  ة من القرن الماضي عند الغرب، ولم يهتدِ ات الميلاديَّ يَّ نذ الخمسينالتي شاعت وسادت م

ين ين للطعن في مصادر الدِّ ة لدىٰ الحداثيِّ ة والعقديَّ المنطلقات الفكريَّ . )ةإلىٰ تحديد مصدره بدقَّ 

رها: المبحث الثاني/ ٧ص (  ).نشأة الحداثة ومراحل تطوُّ

ة بدأت تقريباً من منتصف القرن العشرين وما يَّ ة وفنّة وثقافيَّ ريَّ ق علىٰ فترة فكطلَ وهو مصطلح يُ  )٢(

 .زالت إلىٰ اليوم في بعض المجالات



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٢٢

 ىٰ الكلام من مقولة التاريخ، وبالتالي ليس فيه ما يُرج ر أنَّ وقد يُتصوَّ 

تلك المباني  الصواب هو ضرورة الوقوف علىٰ  ة، ولكنَّ الثقافة المعرفيَّ  ىٰ سو

حة منه، ة الخاطئة المترشَّ يني، والنتائج المعرفيَّ الدِّ  قراءة النصِّ  وأثرها السلبي علىٰ 

وما تؤول إليه من إخفاقات في النهايات، وذلك للاحتراز من واقع يريد بعض 

إسلام   إنشاءه، فجمعوا المساعي والدعوات إلىٰ ينرين الإسلاميِّ فين والمفكِّ المثقَّ 

 .ع حداثويتنويري وتشيُّ 

يني، إليك الأقسام الدِّ  النصِّ  ة علىٰ وقبل بيان مداخل الحداثة السلبيَّ 

 :ينيالدِّ  منها يرتبط بالنصِّ  وأيٌّ  ،للحداثة

 :أقسام الحداثة

 :ةالحداثة الفلسفيَّ  -  ١

التشكيك في التراث بما فيه من  ل، وعملت علىٰ ومحورها الفكر والتعقُّ 

، ومن )جون لوكوكانت، وديكارت، (ادها وَّ تقاليد ومعتقدات، وأهم رُ 

 .-بينِّ ذلك وسنُ  - يني الدِّ  ين والنصِّ ا نحو يرتبط بالدِّ الواضح أنهَّ 

 :ةالحداثة الأدبيَّ  -  ٢

 .ة والطبيعةالرومانسيَّ : وقد أبدعت في جهتين

 :ةيَّ الحداثة الفنّ  -  ٣

ة ة جديدة للتطوير والتجديد في مناحي حياتيَّ يَّ ارات فنّ إبداع تيَّ  لىٰ وسعت إ

 .والسينما والنحت والرسم ىٰ مختلفة كالموسيق

 :ةالحداثة العلميَّ  -  ٤

 وهي التجديد في العلوم التي تستثمر وتستكشف الطبيعة كالطبِّ 

 .والفيزياء والكيمياء

 :ة بالتالييَّ ة للحداثة الفلسفويمكن قراءة المباني الفكريَّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٢٣ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

 .ها توليد الحركةالحركة الدائمة التي همُّ  -  ١

 ).لأمرٍ ذاتي فيه(لا ) من حيث هو جديد(تقديس الجديد  -  ٢

 .للماضي الاهتمام بالحاضر والرفض التامُّ  -  ٣

 .التمركز حول الذات -  ٤

 .تمجيد العقل والسعي نحو العقلنة -  ٥

 .ما هو ديني بل كلِّ سة، ب المقدَّ تُ ة الكُ في صحَّ  الشكُّ  -  ٦

ة ما سواه في عمليَّ  ب العقل علىٰ وتغلُّ  ،قطع الصلة بالتراث التفسيري - ٧

 .التفسير

 :)١(التنوير والحداثة في البيت الداخلي -  ٥

ولم يكن المذهب  ،ينية تجارب التحديث الدِّ وعاشت المذاهب الإسلاميَّ 

ة الأصيلة ينيَّ دِّ سة الالشيعي بمعزل عن ذلك حيث شذَّ البعض عن المؤسَّ 

ص بعد ذلك بمعالم مختلفة عن المعهود ساً، لتتشخَّ سُ ة وجعلت لنفسها أُ الرسميَّ 

 .من المذهب الذي تعنونت به

 :ة عندهم بالنحو التاليفكانت معالم الحداثويَّ 

ة الأخلاق المنطلقة من مرجعيَّ  حيث الاعتماد علىٰ : ينيالتعقيل الدِّ  -  ١

ين وفق المنظومة ءتهم للجانب العقدي والفقهي للدِّ ت قراالعقل العملي، فتمَّ 

 ة المستنتجة من العقل حسب رأيهم، وليست المستنتجة من دلالة النصِّ الأخلاقيَّ 

 .ينيالدِّ 

 .ةة الإنسانيَّ ين بوصفه المنظومة الأخلاقيَّ إنتاج الدِّ  فتمَّ 

                                                        

لفظ التنويري والحداثي بالنسبة للشيعة في معنىٰ واحد، لم نجد من خلال البحث في  لَ عمِ استُ  )١(

بالتمييز  ىٰ واحد، نعم لا شكَّ ع بمعنز بينهما، التنويري أو الحداثي المنسوب للتشيُّ ميَّ  نْ المصادر مَ 

 .وبي، وقد أشرنا إلىٰ ذلكورة بالنسبة للعالمَ الأُ بين مرحلتين زمانيَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٢٤

ين هو فاعتبروا الدِّ : ينين والعارض علىٰ الدِّ التمييز بين جوهر الدِّ  -  ٢

د عنه شبح الخوف بعِّ وتُ  ،ق الاستقرار المعنوي للإنسانقِّ ة التي تحُ النزعة المعنويَّ 

ضمن عناوين  ،ة مع الخالقضمن التأسيس لعلاقة روحيَّ  ،والقلق والاضطراب

ة، فذلك هو الجوهر الذي هدف والخوف والعبوديَّ  بِّ ل والحُ التسليم والتوكُّ 

 .ين الوصول إليهالدِّ 

كونه ظاهرة : حركة الموروث الصوفي والعرفان الإسلامي تفصيل -  ٣

ة المعنويَّ : (ين، ولهذا قيلة للإنسان المعاصر، وهذا هو الدِّ ن الآلام الروحيَّ سكِّ تُ 

ة والوحشة والقلق ة ليست في مقابل الإلحاد، بل هي في مقابل العبثيَّ الروحيَّ 

 ).والغربة

وهو : وبين الدنيا والآخرة ينمن العلاقة بين الدِّ  فرض نحو خاصٍّ  -  ٤

ة والحقيقة ين هو المعنويَّ ة الدِّ ين الأصيل، فبما أنَّ هويَّ نحو مغاير لما عليه الدِّ 

ل ة بقالب التعقُّ ينيَّ ة بحسب زعمهم، فلا داعي من تقديم القضايا الدِّ الإيمانيَّ 

وقد كان لهذا النمط أثر سلبي من حيث الدخول  .والتفلسف وتبريرها بنحوهما

ين الإمامي، ة منسجمة مع مبادئ الدِّ  سجال تاريخي بغية تقديم قراءة تاريخيَّ في

 الفصل بين العقل ة الحديثة، ولذلك يتعينَّ ومن حيث معارضة للحقائق العلميَّ 

 .به منهما اختصاصه ومجاله الخاصُّ  فلكلٍّ  ،ينوالدِّ 

لال ين يلحظ الآخرة وسبيل الخلاص فيها من خالدِّ  إنَّ : وكذلك قالوا

ا الدنيا فيلحظها العقل والعلم والتجربة لبنائها البناء الأخلاقي الدنيوي، أمَّ 

 .وإعمارها

عد الفقهي، وبهذا يتَّضح مبدأ التنوير مع البُ : ين من الشريعةتحرير الدِّ  -  ٥

ة، وينبغي ربطها بالغايات التي ة لا مضمونيَّ ة للطقوس، فهي شكليَّ يَّ إذ لا أهمّ 

ة التي وضعتها الشريعة ليست قاصده العليا، فالأشكال السلوكيَّ ين وملحظها الدِّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٢٥ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

م عليا وإيصال الإنسان إليها، يَ لإنتاج قِ  ىٰ ذاتها، بل هي تسع فرضاً في حدِّ 

 لها في ظرف تاريخي معينَّ  ين من صورٍ ما نقله الدِّ  وكلُّ  ،فالعدالة مثلاً قيمة عليا

ما ة للشكل الذي مثَّل العدالة حينها فإنَّ يَّ ما هو لأجل إبراز تلك القيمة، فلا أهمّ إنَّ 

ل الأشكال، ل الزمكان لا مانع من تبدُّ وبتبدُّ  ،كان ضمن ظرف تاريخي

 .ىٰ والضرورة في حفظ المضمون والمعن

بن أبي طالب ليست  عدالة عليِّ  إنَّ : (ومن هذا المنطلق يقول شبستري

نه وثقافته وسياقه ة للعدالة، بل هي صورة العدالة في زماالصورة النهائيَّ 

 ).التاريخي

ما جاءت لتعليم الإنسان صياغة مقاصدها ة إنَّ يَّ إذن الشريعة النصّ 

 ليِّ عنق النصِّ  ة بما ينسجم مع زمانه، ومن هذا المنطلق صار العمل علىٰ الجوهريَّ 

في مصلحة هذا  ات تصبُّ ة والعلم، فكانت نظريَّ ات العصريَّ لمصلحة المستجدَّ 

 ،)ة القرآنيني، وبشريَّ الدِّ  ة النصِّ الهرمينوطيقا، وتاريخانيَّ ( :المنطلق من قبيل

 .التنويري ل الفقه والفقهاء الخصم للخطِّ مثِّ ولذلك يُ 

يني من قيمة الدِّ  لإخراج النصِّ  :)ةين الرمزيَّ لغة الدِّ (ة ي نظريَّ تبنِّ  - ٦

ابي في نفس التأثير الإيج إلىٰ  ىٰ ة تسعالإخبارات والاكتفاء بكونها عناصر لفظيَّ 

 .ة عن القبيحة للفعل الحسن، والرادعيَّ السامع، وخلق الداعويَّ 

ة عن لا تبحث هذه النزعة التنويريَّ : (ينوفي هذا الصدد يقول أحد التنويريِّ 

ا تعتبر أنَّ تكثير حجم الحقائق بل كأنهَّ  ،...حقائق الوجود الميتافيزيقي

م عيات ويتكلَّ ين فيجعله كثير المدَّ م الدِّ م حجين يُضخِّ ة ولصقها بالدِّ الميتافيزيقيَّ 

وهو  ،...ق أتباعه بالكثير من مفردات الإيمان والعقيدةفي قضايا كثيرة ويُرهِ 

 ...).ين البسيطةخروج عن روح الدِّ 

 .ذلك صراع تنويري من نوع آخر مع أعلام الكلام أنَّ  ىٰ ولا يخف



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٢٦

ن ومحاولة معالجة بما ينسجم مع الزمكا(يني  الإصلاح الدِّ عتبرَ يُ  -  ٧

وقد يني، مورداً لاهتمامات الفهم الدِّ ) ين القديم مع الواقع الحديثتناسب الدِّ 

ة وأناطها بالعقل لتكون الريادة له، والخروج من اختزل التنويري هذه المهمَّ 

 .سلطة النصِّ 

تمحيص  يني إلىٰ ض الفهم الدِّ فتعرَّ : ينينزع القداسة عن الفهم الدِّ  -  ٨

ة نظريَّ : (ة، أمثالات عدَّ كمة خشنة ونقد واسع، وكان ذلك رَحمِاً لنظريَّ دقيق ومحا

د تعدُّ و، )شبستري(ين ة للدِّ نقد القراءة الرسميَّ و، )سروش(القبض والبسط 

 ).ينيالدِّ  هرمنوطيقيا النصِّ و، )شبستري(ة ينيَّ القراءات الدِّ 

 :ينيالدِّ  المنهج الحداثي في قراءة النصِّ 

م تممَّ   ك بها التنويري عند اتِّصاله بالنصِّ نجلي الصفات التي يتحرَّ ا تقدَّ

 :قات ثلاثيني، وإليك بيان منهجه المعتمد ضمن متعلَّ الدِّ 

 :ةق بالمباني الفكريَّ ما يتعلَّ  - أ 

ة، ما يرتبط بالقضايا الغيبيَّ  ىٰ ة، وحتَّ ة التأويليَّ سيادة العقل في العمليَّ  -  ١

 .ة في تفسير القرآن الكريمنَّ ستفادة من السُّ ع التنوير عن الاوبذلك يترفَّ 

 .يز ذلكة تجُ من غير أدوات معرفيَّ  ي لتفسير النصِّ التصدِّ  -  ٢

 . االله سبحانه والراسخون في العلمتفسير المتشابه الذي لا يعلمه إلاَّ  -  ٣

 .القطع بالمراد الإلهي من غير دليل -  ٤

 .ىٰ التفسير بالاستحسان والهو -  ٥

 .والتضارب المنهجيالغموض  -  ٦

 :ق بقواعد الثبوتما يتعلَّ  - ب 

 .ةدليل خالص الصحَّ  انعدام أيِّ  -  ١

 .عجز علوم الأسناد والرجال للتمييز بين الصحيح ودونه ىٰ دعو -  ٢



ة: الثامن بحثال  ٢٢٧ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

 .ةة النبويَّ نَّ الطعن في طريقة تدوين السُّ  -  ٣

 :ق بعلوم الدلالةما يتعلَّ  - ج 

 .ته، ونزع صفة الوحي عنها، ونبذ قدسيَّ ة النصِّ يَّ إسقاط حجّ  -  ١

يني مع سائر النصوص، وإخضاعها للنقد وعزلها الدِّ  تسوية النصِّ  -  ٢

 .تهاعن مرجعيَّ 

 .ة محجوبةجعل نصوصها باطنيَّ  -  ٣

 :)١()ة والإمامةة الأمَُّ نظريَّ (نموذج تنويري عند شريعتي 

نويري سلوب التح بها الأُ نة يُستوضَ واحدة منها كعيِّ  ويمكن الإشارة إلىٰ 

 :ةللبيت الداخلي في التفكير وارتباطه بالعقيدة المهدويَّ 

ة من زاوية علم ة فكرة الإمامة ووظيفتها في قيادة الأمَُّ تلحظ النظريَّ 

 يني، ومن خلال التحليل النفسي والمنطقي للمجتمع في حاجته إلىٰ الاجتماع الدِّ 

كومة وتعيينها ولكن د ضرورة الحؤكِّ ره الإنساني، تُ قيادته نحو تكامله وتطوُّ 

والانتخاب، بل من  ىٰ ليس من خلال التنصيب والتعيين، وكذلك ليس بالشور

طروحة تتأرجح بينهما، وإليك بيان ذلك من خلال ما كتبه الدكتور خلال أُ 

 ):ة والإمامةالأمَُّ (شريعتي في كتابه 

 ة لعلم النفس البشري عبارة عن تجسيد المعانيأحد الأصول الأساسيَّ (... 

 .محسوس دة وتحويلها إلىٰ المجرَّ 

... و) الشرف(، )الفداء(، )التضحية(، )العظمة( ىٰ ير فالإنسان يُريد أنْ 

 .ة عظيم وفدائي وشريفدة في شخصيَّ مجسَّ 

يتناغم مع حاجة ) إنسانٌ ما فوق( -الإمام  - ه إنَّ  :أقوله ريد أنْ الذي أُ ... 
                                                        

ة الآداب يَّ ج من كلّ ر ايراني إسلامي شيعي، تخرَّ ، مفكِّ )م١٩٧٧ - ١٩٣٣(شريعتي  للدكتور عليّ  )١(

 .وحاصل علىٰ الدكتوراه في تاريخ الأدب الفارسي



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٢٨

ة، ة والنفسيَّ ة وحاجته الفكريَّ الاجتماعيَّ ة وة الفرديَّ ة والحياتيَّ الإنسان الأخلاقيَّ 

 ...ع للأقطاب والنماذجعها المعرفة والتطلُّ شبِ التي تُ 

 يكون الإمام أعمُّ ... ة العمليوفي ضوء مفهوم الإمام وسيرة ونهج الأئمَّ 

، )سوبرمان( من القائد السياسي، ومن المدير الاجتماعي والبطل والرجل الـ

ل والفضائل ثُ م والمُ يَ القِ  نَّ إأي  ،...ااهاً خاص� ياته اتجِّ ه مجتمعه في حوجِّ الذي يُ 

 .في وجوده لحم ودم وجلد حيٍّ  لت إلىٰ والالتزامات تحوَّ 

 ويدعوهم إلىٰ ... بني الإنسان لُّ دِ هذا الأساس فالإمام شخصٌ يُ  علىٰ 

 ...هذا الصراط وبناء الذات والمسير علىٰ  الرقيِّ 

 :ستفهام التاليأمام البحث الا ىٰ ا الآن فيبقأمَّ 

 عينَّ وبالتالي كيف يُ ... له الجماعة مقابل الإمام؟ما هو الالتزام الذي تتحمَّ 

ة أو ن الاجتماعيَّ نَ م والسُّ ظُ في مختلف النُّ  اس الشائعة تاريخي� سُ الأُ ... الإمام؟

النصب، الوراثة، الانتخاب، الغلبة، : الدساتير لا تخرج عن الصور التالية

 .ب العسكري، الترشيحالثورة، الانقلا

أم ) التنصيب( يُعينَّ بـ) الإمام(نَّ إهل : ح المسألة التاليةوهنا تُطرَ ... 

ح من قِ أم يُ ) الانتخاب(  أو الإمام السابق؟  ل النبيِّ بَ رشَّ

الوجوه الثلاث؛ إذ إنَّ  هو السلب لكلِّ  - من وجهة نظري  - والجواب 

 :نحوين الموقع علىٰ 

نتيجة عمل ارتباطي وعامل خارجي، نظير رئاسة ه الإنسان موقع يحتلُّ 

 )...الانتخاب(أو )... النصب( بـ سة، حيث يتمُّ مؤسَّ 

ولا  ،ق لا بالنصبولكن لا يتحقَّ  ،ةر عليه أبناء الإنسانيَّ وموقع آخر يتوفَّ 

ا في هذا النحو من الموقع أمَّ ... بالانتخاب، ولا يصدق عليه مفهوم الترشيح

 .ةالشخصيَّ هو ذات  فمنشأ الحقِّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٢٩ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

 ة الشخص، فمنشؤهاذاتي ناشئ من ماهيَّ  في هذا الضوء، فالإمامة حقٌّ 

 .كالانتخاب أو النصب اذات الإمام، وليس عاملاً خارجي� 

ة ة، وهذه المقولة منطقيَّ إنَّ موقع الإمامة كموقع النبوَّ : يقول الشيعة... 

 ...أيضاً في مقاييس علم الاجتماع السياسي

نا لا ينبغي ة، بل علينا أن نتحدَّ  لنا بعد الآن أنْ  إنَّ ث عن الإمام والأمَُّ

لونها إزاء هذا ة التي يتحمَّ ث عن دور الناس في تشخيص الإمام والمسؤوليَّ نتحدَّ 

 ...ورسالته إزاء هذه المسألة الخطيرة ث عن دور النبيِّ نتحدَّ  التشخيص، وأنْ 

ا ممَّ  ىٰ ة أرقات إنسانيَّ للإمام خصوصيَّ : نأتي الآن لنطرح الاستفهام التالي

في تعريف الناس  والنبيُّ  ل االلهُ يتدخَّ  فهل يجب أنْ  ،...ع به سائر أبناء البشريتمتَّ 

نترك مصير الجماهير  ، أم يجب أنْ أو تحديد تلك الشخصيَّة اتبهذه الخصوصيَّ 

في هذا المجال، ولا  ل النبيُّ وموقفها من الإمام بيد الجماهير نفسها، ولا يتدخَّ 

 ل؟يتدخَّ  نبغي له أنْ ي

ا ة إمَّ شكل الحكم الديمقراطي، فالديمقراطيَّ : ح هيالمسألة التي تُطرَ ... 

 .هةة ملتزمة أو موجَّ تكون ديمقراطيَّ  ا أنْ ة، وإمَّ رَّ ة حُ تكون ديمقراطيَّ  أنْ 

مور بأصوات الجماهير، ولا يلتزم يستلم زمام الأُ  الحكم الديمقراطي الحرُّ 

ا الديمقراطية الملتزمة فهي حكومة أمَّ  ،...ما هي عليه تها علىٰ  بإدارأمامها إلاَّ 

اهٍ أفضل... جماعة تبتغي تغيير الجماهير  .وسوقها باتجِّ

لا ... قائد ملتزم فيه أنَّ الإسلام نظام حكم ملتزم، والنبيُّ  ا لا شكَّ ممَّ ... 

 . اجتماعييرِّ ما هي عليه، بل هو مصلح، ومغ ر الرفاه للجماهير علىٰ وفِّ يُ  يريد أنْ 

لا يجعل الرأي ملاكاً لاختيار  فإذا كان رأي الجمهور فاسداً، فالنبيُّ 

 .يلتزم بتغيير هذا الرأي، وهذه هي رسالته ودوره السبيل، بل سبيله أنْ 

ة الملتزمة التي تستلم قيادة بلد من في هذا الضوء فالجماعة السياسيَّ ... 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٣٠

لا تودع مصير  اا وثقافي� ا وسياسي� اجتماعي� فة البلدان، خصوصاً في البلدان المتخلِّ 

ر بحكم زوَّ وتُ  ىٰ ة الأصوات التي تُشربيد ديمقراطيَّ  - بحكم التزامها  -الثورة 

 ...الجهل والتحايل

 َ  ة في هذه المرحلة، ويجب الاعتماد علىٰ ل بالديمقراطيَّ لا يحُفَ  يجب أنْ لمِ

 ؟...ئقةالقيادة اللاَّ 

 ...ئقةتشخيص القيادة اللاَّ  ير قادرة علىٰ الجماهير لا تزال غ لأنَّ 

تكتمل  ة الرسالة الإبلاغ، وطرح الفكر والأيديولوجيا، ويمكن أنْ مهمَّ 

 -... ةالتي تعني بناء الأمَُّ  - لكن رسالة الإمامة ... ة خلال حياة النبيِّ هذه المهمَّ 

 .ق عبر جيلٍ واحد فحسبتتحقَّ  لا يمكن أنْ 

 أنْ  لا بشكل ديمقراطي، إلىٰ ... سةالقيادة المؤسِّ رسالة  تستمرَّ  أنْ  بدَّ  لا

وحينئذٍ  ،...الوعي الجماهير ويعمُّ ... يبلغ المجتمع رشده السياسي والفكري

 مستقبله، وعندئذٍ عينِّ ويُ ... يستلم بنفسه مصير استقلاله يمكن للمجتمع أنْ 

 .ةأبواب الديمقراطيَّ  يشرف المجتمع علىٰ 

بدل ذلك، ) ةالوصيَّ (ويعتمدون ) لشورىٰ البيعة وا(رون نكِ الشيعة يُ 

في ) الشورىٰ (ويعتمدون ) ةالوصيَّ (رون نكِ ة علىٰ العكس، فهم يُ نَّ وأهل السُّ 

 .الخلافة

منهما مجعولاً وغير  بينما لا يتناقض هذان الأصلان مع بعضهما، وليس أيٌّ 

ح ة صرَّ ة، قاعدة إسلاميَّ الديمقراطيَّ : والإجماع والبيعة يعني ىٰ إسلامي، فالشور

 .بها القرآن الكريم

خ منصف لا يستطيع إنكار  كما أنَّ أيَّ   الرسول ) ةوصيَّ (مؤرِّ

 . لعليٍّ 

 كما يدلُّ ... ة؛ لا النصب، ولا الانتخاب، ولا الوراثة، ولا الترشيحالوصيَّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٣١ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

ائي بأمراض القلب، أفضل أخصَّ  الإنسان الواعي الصالح المريض بالقلب علىٰ 

 .ةوهذه هي الوصيَّ 

، بينما لا يلزم الناس في  فستضلُّ ة، وإلاَّ ذ الجماهير هذه الوصيَّ نفِّ تُ  يلزم أنْ 

 .حت برأيها للمرشَّ صوِّ تُ  أنْ ) الترشيح(

دةة لمرحلة ثوريَّ فلسفة سياسيَّ ) ةالوصيَّ ( فهي أساس ثوري في  ،...ة محدَّ

 ة أجيال، إلىٰ عدَّ ة عِبر ف بإكمال رسالة قائدة الثورة الاجتماعيَّ نظام الإمامة، الموظَّ 

نهاية الإمامة أو مرحلة (قدميه، وتبدأ بعد  يقف علىٰ  يستطيع المجتمع أنْ  أنْ 

ة التي هي الصورة والإجماع أو الديمقراطيَّ  ىٰ مرحلة البيعة والشور)... ةالوصيَّ 

 .دة لقيادة المجتمعة وغير المحدَّ ة المستمرَّ الاعتياديَّ 

 .إماماً لا غير) اثنا عشر(ء الرسول ة الشيعة أو أوصياومن هنا كان أئمَّ 

نهاية التاريخ غير  إلىٰ   عدد قادة المجتمع بعد وفاة النبيِّ  ىٰ بينما يبق

 .دمحدَّ 

... فيه أنَّ غيبة الإمام الأخير لم تقع  لا شكَّ فمماَّ ... ة، ض الوصيَّ نقَ لو لم تُ 

دة وانتهت ة القيافي أداء مهمَّ  ولعاش آخر الأوصياء كما عاش سابقوه، ولمضىٰ 

 .ةمرحلة الوصيَّ 

يكون عام الغيبة،  ، عام ختام الإمامة بدل أنْ )هـ٢٥٠عام (وعندئذٍ يكون 

بدل ... والحسن والحسين ة عبر قرنين ونصف بيد عليٍّ ولو كانت قيادة الأمَُّ 

ة متكاملة ) هـ٢٥٠عام (الخلفاء والسلاطين العرب، فسوف تكون لدينا  أُمَّ

أساس مبدأ  لها لاختيار أفضل قائد علىٰ ؤهِّ ة التي تُ ع باللياقالبناء، تتمتَّ 

 )...ىٰ الشور(

أصل إسلامي  - البيعة  - ) ىٰ الشور(و اأصلاً بديهي� ) ةالوصيَّ (لذا أضحت 

ولكن لم ... والبيعة أصل طبيعي ىٰ ة أصل استثنائي، لكن الشورأيضاً، فالوصيَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٣٢

ة يعني زمان زمان الوصيَّ ، بينما الىٰ ة والشورالديمقراطيَّ  تكن فقد استندوا علىٰ 

 .قيادة الثورة

 .)١(...)ةأيضاً ميتة أبديَّ  ىٰ ولذا ماتت الديمقراطية، وماتت الشور

ولا يزل،  إلهي المصدر، لا يضلُّ   أنَّ فكر النبيِّ : رَ ا ذُكِ ممَّ  ونستشفُّ 

الأقدر في  ة سامقة لوعي أهداف مجتمعه، فيكون انيَّ ويعكس حكمة ربَّ 

ياً للمجتمع أخذ من ادة المجتمع، ولكونه هادياً ومربّ تشخيص الأفضل لقي

يُكمِلوا دور التربية والتعليم والتطوير  ىٰ ، حتَّ ة للأئمَّ ) ةالوصيَّ (منطلق ذلك 

 .لاً لقيادة نفسه بنفسهح المجتمع مؤهَّ يصب ىٰ حتَّ 

وا للقيادة ؤجا) إماماً  ١٢(وبذلك تصير الإمامة عبارة عن تعاقب 

ة  ة نبيِّ ل وصيَّ ة من خلاالمجتمعيَّ  سنة  ٢٥٠ بعد الـ(الإسلام عليهم، لتكون الأمَُّ

ة ة تُنهي خلافة الإمامة بالوصيَّ مرحلة تاريخيَّ ) من تعاقبهم ة، لتبتدئ وعي الأمَُّ

 .ها الديمقراطي في البيعةونضجها لاستعمال حقِّ 

ام العرب استبقوا كَّ ط إليه الإسلام، ولكن الحُ هذا السيناريو الذي خطَّ 

 .مور كما خُطِّط لهاالأُ  رِ تاريخ فلم تجال

ة، وعدم تحميل الأخيرة منهما يَّ نّ ة والسُّ وفي ذلك تأييدٌ للرؤيتين الشيعيَّ 

ة لا إذ هي إرشاديَّ  ،)ةوصيَّ (كانت الخلافة  ة بعد أنْ المخالفة والمسؤوليَّ 

 .ةأمريَّ 

 :مةة والإماة الأمَُّ رؤية شريعتي في نظريَّ  ات علىٰ ملاحظات وإشكاليَّ 

لها جمِ طروحة السابقة تنقدح مجموعة من الإشكالات، نُ عند قراءة الأُ 

 :بالتالي
                                                        

 ).٢٣٧ - ١٠٠ص ( ة والإمامةالأمَُّ  )١(



ة: الثامن بحثال  ٢٣٣ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

ة وصادحيَّ ) التنصيب(استبعاد  لم نعلَم الوجه في إصرار شريعتي علىٰ  -  ١

ي، وعقد نِّ الأمر الإلهي به، فإذا كان لبغية التوفيق بين القول الشيعي والسُّ 

 !؟ر الوسيلة ليكون اجتهاداً مقابل النصِّ برِّ المراضاة بين المسلمين، فهل الغاية تُ 

الإمامة،  في حقِّ  )١(وقوع التنصيب ة المتواترة علىٰ ة النقليَّ دلَّت الأدلَّ  - ٢

ق التعيين رُ ة أو سائر طُ ة الإرشاديَّ الوصيَّ  ىٰ بل حتَّ  ،أو البيعة ىٰ دون الشور

 .ىٰ خرالأُ 

كما  -  اياراً إلهي� وليس اخت  ة النبيِّ إذا كان الاختيار عبر وصيَّ  - ٣

عي شريعتي  ه لابن عمِّ   للأجيال احتمال انحياز النبيِّ  ىٰ ه سيبق، فإنَّ - يدَّ

ولو  - احتمال ملاحظة تلك الصفات عند تعيين الحاكم  ، أو لا أقلّ  وصهره

خصوصاً وأنَّ الإمامة جاءت في سلالة  -من جهة مصالح القبيلة أو العشيرة 

 - ة ك إبهام وإرباك للفهم الاجتماعي لواقع الوصيَّ متعاقبة لبني هاشم، وفي ذل

 .- عاة المدَّ 

فتصل النوبة  - ولو بعد حين  - ة الإنسان لنفسه القبول بمبدأ حاكميَّ  - ٤

ة، وهذا القيادة العالميَّ  ة الإنسان وقدرة عقله علىٰ ن بحاكميَّ العقلنة التي تُذعِ  إلىٰ 

 .غير صحيح لعدم كمال العقل البشري غير المعصوم

فلسفة  إذ الفرض أنَّ ،  عشر ية الاثنة الوصاية للأئمَّ لغويَّ  -  ٥

ة بطور التربية  النضوج  لبلوغها إلىٰ ) تحت رعاية المعصوم(الوصاية هو مرور الأمَُّ

ر النضوج ! الديمقراطي ة  - فلو تعذَّ ر برِّ فكيف نُ  -ولو لأسباب سوء اختيار الأمَُّ

 ة رغم عدم إتيان ولاية المعصوم بأُكُلها؟الوصيَّ  علىٰ   عندئذٍ إصرار النبيِّ 
                                                        

ة ، وراجع حديث الغدير وقصَّ ٥٩ الآية النساءوسورة ؛ ٦٧و ٥٥و ٣سورة المائدة الآية : راجع )١(

هذا  رَ كِ وأيضاً ذُ  .حالٍ  الإمامة جعل وليست اختيار في أيِّ  ت أنَّ ثبِ ، تُ ١٤٢ الآية سورة البقرة

وراجع حديث الثقلين  .صصَ القَ من سورة  ٥الآية الأنبياء وفي من سورة  ٧٣المعنىٰ في الآية 

 .ة الكثيرة في هذا المضماروغير ذلك من الأدلَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٣٤

عالم  ه تعالىٰ لأنَّ  ،القول بالتنصيب علىٰ  ىٰ ال حتَّ إنَّ الإشكال سيَّ : وإذا قيل

ة ستتخلَّف ولا تطيع الأمر الإلهي  !أنَّ الأمَُّ

ةة تامَّ ة علَّ ليست الوصاية الولويَّ  :لاً أوَّ : قلنا ما تكون في وإنَّ  ،ة لهداية الأمَُّ

 .ةر له فرصة الهداية بالوصاية الولويَّ تيار وإرادة الهداية لتوفِّ سياق الاخ

ة فحتميَّ  ،الإشكال مندفع بالظهور المهدوي وسيطرة الحكم الإلهي :ثانياً 

ة إلىٰ  في الزمن المعاصر لوجود  ىٰ لوازم التنصيب، بل هو مندفع حتَّ  استجابة الأمَُّ

ل لأمر لمستفيدة من تحديد المصداق الممثِّ وا ة المؤمنة الخاضعة لأمر االله تعالىٰ لَّ الثُّ 

السماء بالتنصيب، فيكون أمر التنصيب بهذا اللحاظ حِكمي ولو بلحاظ الفرد 

 .الواحد المستجيب له

في بقاء  - لا محالة  -  يقع الشكُّ  ¨عند ظهور الإمام المهدي  - ٦

 ، إذ- ة شريعتي بحسب نظريَّ  -  ¨ة الحكم بالإمام المهدي اختصاص صلاحيَّ 

كأفضل قائد  ¨له   من وصاية النبيِّ ) (سنة ١٤٠٠(بعد  إنَّ  :يقول نْ مَ 

 !في قيادته؟ ¨لم تصنع الظروف والأجيال كفاءات تماثل المهدي ) اجتماعي

، ة الغيبة، إذ لا يمكن اعتبارها ذات هدف إصلاحي للمجتمعلغويَّ  -  ٧

دة منه  - لزمن فما فائدة غيبة الإمام لمئات السنين ليظهر حاكماً لعقد من ا فترة محدَّ

تربية  ة حاجة المجتمع إلىٰ فقد فرضت النظريَّ  - ينتهي الأثر المرغوب بموته  ثمّ  - 

 ؟- ق الصلاح التدريجي يتحقَّ  ىٰ طويلة تتجاوز أجيالاً حتَّ 

 .ة نهاية التاريخ التي ذكرناها سابقاً ة لأدلَّ معارضة النظريَّ  -  ٨

 :الفكر الإصلاحي الداخلي: ثانياً 

ق اختلاف متعلَّ  ىٰ صلاح، ولا يخفينبغي التعريف المفهومي للإ ةً بداي

أو غير  اا أو ديني� ا أو علمي� ا أو اجتماعي� ا أو سياسي� الإصلاح، فقد يكون اقتصادي� 

 .ذلك



ة: الثامن بحثال  ٢٣٥ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

د مهدي الخالصي، هادي نجم آبادي، محمّ  :اه همل هذا الاتجِّ مثِّ والذي يُ 

 ، أبو الفضل البرقعي، حيدر عليّ اب فريد تنكابنيشريعت سنكلجي، عبد الوهَّ 

قليمداران، نعمة صالحي آبادي، إسماعيل الخوئيني، محسن كديوار، كمال 

 .الحيدري، وغيرهم

 :والمقصود من الإصلاح

أصلح بين : نقيض الإفساد، وهو الإتيان بالخير والصواب، يقال: لغةً 

 .أقامه: دهة، وأصلح الشيء بعد فساف بينهم بالمودَّ ق وألَّ القوم، أي وفَّ 

ز عبارة عن الإتيان بما ينبغي : (اصطلاحاً   .)١() لا ينبغيعماَّ والتحرُّ

 هو استقامة الحال علىٰ  :، وقيلىٰ هو سلوك طريق الهد: الصلاح: (وقيل

 .)٢()ما يدعو إليه العقل والشرع

) الإصلاح( ومن البديهي اعتبار الأنبياء والأوصياء والأولياء 

قه مختلف، فقد يكون ومتعلَّ  .امت السماوات والأرضد ة تلاحقهم مامسؤوليَّ 

منهم مع  ويتعامل كلٌّ ... الزمان أو المكان ين، وقد يكون الإنسان، وقد يكونالدِّ 

 .كالإصلاح بما يناسب شأنه، فهو مفهوم مشكَّ 

صي للأعلام، يمكننا فهو شأن تخصُّ  ،ةين والمذهبيَّ وفيما يرتبط بإصلاح الدِّ 

 :اثنين تصنيفه إلىٰ 

ما تأصيل وتعميق وتأسيس معرفي من شأنه وإنَّ  ،إصلاح غير نقدي -  ١

ين، ورفع مع الدِّ  ق التفاعل المستمرَّ قِّ ا يحُ يني، ممَّ ق الدِّ ل والتعمُّ ع والتعقُّ التوسُّ 

 رات المعاصرة، وليس ذلك إلاَّ مواكبة التطوُّ  دة لقدرته علىٰ الحاجات المتجدِّ 

 .ة للإسلامالخاتميَّ ة وة والعالميَّ لمقولة الشموليَّ 
                                                        

 ).٢١٤ص / ٧ج (تفسير الآلوسي  )١(

 ).١٠٩٣ص / ٢ج (والعلوم  اف اصطلاحات الفنونكشَّ موسوعة  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٣٦

ة من أعلام المذهب الإمامي وما زالوا يعملون في هذا السياق، لَّ وقد كان ثُ 

د حسين الطباطبائي، د محمّ د باقر الصدر، والسيِّ د محمّ اد الأوائل السيِّ أمثال الروَّ 

وغيرهم ... د تقي مصباح اليزدي، والشيخ عبد االله الجوادي الآمليوالشيخ محمّ 

 .آخرين

عي المنتمون إليه الإتيان بالخير وإصلاح ما فَسُدَ  ،صلاح نقديإ -  ٢ ويدَّ

ا طرأ ين، ولكن من خلال النقد لما فيه، في محاولة للتبديل والتنقية ممَّ من فهم للدِّ 

 هو عليه الفكر ة وفق ضوابط تختلف عماَّ عليه، والاستفادة من مصادره المعرفيَّ 

 .التقليدي

ين والفكر اعتبار الفارق بين الدِّ  ما علىٰ ة إنَّ منشأ الحركة الإصلاحيَّ  وإنَّ 

ا الثاني فهو بشري وخاضع لفكر س، أمَّ ل وحي معصوم مقدَّ يني، فالأوَّ الدِّ 

 .الإنسان القابل للجدل والنقد والاجتهاد والتغيير

صوب الخرافة  يني إلىٰ رهم للأسباب التي أخذت بالفهم الدِّ وفي تصوُّ 

إصلاح المصلحين،  لنقد الناقدين، ومفتقراً إلىٰ صار عرضةً  ىٰ والجهل، حتَّ 

 :ها بالتاليفيمكن عدُّ 

من  بدَّ  ، كان ولار العصر المتغيرِّ التوفيق بين قِدَم الشريعة الخاتمة وتطوُّ  -  ١

أساس  تكون علىٰ  ة بأنْ اتها الاستنباطيَّ ة وفسح المجال لآليَّ بقاء الحركة الاجتهاديَّ 

يكون مجعولاً لخدمة  ين أنْ دام يُتوقَّع من الدِّ  له ماوالآفاق المفترضة  روح النصِّ 

 .الإنسان

هو القرآن الكريم فقط لعصمته عن  ف بقداسة النصِّ وصَ نَّ ما يُ أ -  ٢

ساهمت في عدم ثبوت نسبته  )١(ة عواملالروائي فهناك عدَّ  ا النصُّ التحريف، أمَّ 
                                                        

 .)٢٣٨ص ( نَّةة السُّ ة القرآن ومداريَّ ة محوريَّ سنذكرها في بحث نظريَّ  )١(



ة: الثامن بحثال  ٢٣٧ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

نيت عليه، ة التي بُ ة والفقهيَّ ولازم ذلك إعادة النظر في المباني العقديَّ  ،المعصوم إلىٰ 

 .وإيجاد منفذ معرفي بنحو آخر لتأسيس تلك المباني

ة وخصوصاً مفردة عدم قبول الفكر الشيعي الفعلي بعناصره البنيويَّ  -  ٣

ما  ىٰ بد ىٰ هذا الفكر حتَّ  ضيفت إلىٰ ة التي أُ الإمامة دون فرض الزيادات التراكميَّ 

ل والثاني مع الإمامة القرن الهجري الأوَّ  إذ لا مقاربة بين إمامة ،عليه اليوم

 ة وما عليه من الأوصاف، والتي كانت فيما بعد القرن الثاني وصفاً للغلوِّ الفعليَّ 

 ، في حين صارت في الحاضر ثوابت وضروراتة الذي عارضه نفس الأئمَّ 

 !للفكر الإمامي

ة عيَّ الثقافة الشي علىٰ  -بحسب زعمهم  -ويمكن عزو الإضافات الدخيلة 

 :ة عواملعدَّ  إلىٰ 

، وإخضاع استعمال الفكر الشيعي للمنهج الاعتزالي في قراءة النصِّ  - أ 

الشيخ المفيد  :مان للكلاملَ منه للتأويل، وإثبات قدرة العقل، فبرز عَ  العصيِّ 

ليصوغاه وفق منهج يعتمد تحكيم  ،)هـ٤٣٦( والشريف المرتضىٰ  ،)هـ٤١٣(

ل الذي لا يعدو كونه فهماً لسلطة العق النصُّ العقل والتأويل، وبذلك انحسر 

 .ابشري� 

قها في التشيُّ  - ب  ا أنتجت مقولات ع، ممَّ إفرازات الفكر الصوفي التي زَرَّ

ة مختلفة، وخصوصاً للإمامة، وأوضح مثال ة ساهمت في رسم منظومة عقديَّ مهمَّ 

لمنظومة  ةعقيدة تأسيسيَّ  ضَ رِ ذلك صناعة فكرة الإنسان الكامل الذي فُ  علىٰ 

 .الإمامة الخلق في ظلِّ 

 ،)الحكمة المتعالية(استعمال المنهج الفلسفي مع العرفاني لتبرز ظاهرة  - ج 

وترسم ملامح الفكر الشيعي بمظهر جديد مختلفاً كثيراً عن وجهه الذي عاصر 

 .ة الأئمَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٣٨

ة المنظومة الفكريَّ  لات واضحة علىٰ ذلك تحوُّ  يجُري كلُّ  ومن البديهي أنْ 

إصلاح قصور وإخفاق وتشويه  ة إلىٰ رين من الإماميَّ مفكِّ  اا دععقل الشيعي، ممَّ لل

 .- بحسب دعواهم  - قد طرأ عليه 

 :ة بالتاليمبانيهم الفكريَّ  ويمكن قراءة أهمّ 

 .النقد للتراث الروائي الشيعي، وإثبات تعارضه مع القرآن أو العقل -  ١

 .ة ئمَّ ة والعصمة عن الأنفي الولاية التكوينيَّ  -  ٢

 .نفي وجود الإمام الثاني عشر، أو ظهوره المحتوم -  ٣

ة ونفي التقيَّ  ،)د رأيه في المسألة الواحدةبتعدُّ ( تخطئة الإمام  -  ٤

 .ركمبرِّ 

كما في عدم علم الإمام  ،نفي علم الغيب عن المعصوم  -  ٥

 .بمقتله  الحسين

م علماء أنهَّ  علىٰ  ة الأئمَّ  اد الأوائل كانوا ينظرون إلىٰ إثبات أنَّ الروَّ  -  ٦

 .أبرار

 :ينات الإصلاحيِّ نظريَّ 

 :اثنتين منها ونشير إلىٰ 

 :نَّةة السُّ ة القرآن ومداريَّ محوريَّ : ولىٰ النظرية الأُ 

ة، وهي ته الفكريَّ تخليص العقل الشيعي من مرجعيَّ  ة إلىٰ هذه النظريَّ  ىٰ تسع

والتزييف  ضت للدسِّ تعرَّ  -  بحسب زعمهم -كون أغلبها  ،ةالمنظومة الروائيَّ 

ة مَتهْ القدرة الإلهيَّ صَ من اللجوء لمصدرٍ وحياني أمين، عَ  بدَّ  والتزوير، فكان ولا

 .من التحريف

 :ة من مختلف أبعادهاة للنظريَّ وإليك بيان الأركان الأساسيَّ 

الرواية، ولكن ليس بنحو تعطيل  عدم إنكار ضرورة الرجوع إلىٰ : لاً أوَّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٣٩ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

تها في القرآن، لينكشف صحَّ   عرض الرواية علىٰ كفاء عليها، فيتعينَّ القرآن والان

 .حال وجود جذر قرآني لها

م ة، يُتوهَّ ات علمائيَّ ج توالد نظريَّ خطورة التغييب القرآني، حيث يُنتِ : ثانياً 

 .تغدو من أركان المذهب ىٰ تأكيدها وتجذيرها حتَّ  فيتمُّ  ،ينيانتسابها الدِّ 

نَّة المنضبطة، القرآن الكريم والسُّ  اقعي هو ما اعتمد علىٰ ين الوالدِّ  :ثالثاً 

 .مه الأعلام اليوم ليس منهقدِّ وما يُ 

هان لحقيقة نَّة والقرآن وجالسُّ  وأنَّ  ،نحن نلتزم بحديث الثقلين :رابعاً 

ما الواقعية، وهي المصداق المعني في ة، وإنَّ نَّة المحكيَّ واحدة، ولكن ليست السُّ 

 .الحديث

ث واختلاط التراث الروائي بالمخطوء والفاسد مناشئ،  :خامساً  أنَّ لتلوُّ

 :ومنها

وصول  وإلىٰ  ،ة تعيين الخليفةمن كيفيَّ   صراع الخلافة بعد النبيِّ  - أ 

أحداثاً تَطلُب تغطية  ىٰ ذلك استدع ة واستمراره فيهم، كلُّ ميَّ بني أُ  الحكم إلىٰ 

 ة إلىٰ ، فكانت الداعويَّ لإسلام ا خلافة نبيِّ  ىٰ ة لتبدو منسجمة مع دعوشرعيَّ 

 .لتغطية حاجتهم  النبيِّ  ات المنسوبة إلىٰ تحشيد جملة من المرويَّ 

 لهم الترويج بما يخدم ة يَسرَّ ميَّ ة لبني أُ ة السياسيَّ ة الحاكميَّ فعليَّ  - ب 

ا الترهيب والترغيب ، فاستعملوسلطانهم بعنوان الحكاية عن رسول االله 

ا من أنهَّ  واستيراد أفكار منهم علىٰ  ىٰ ر اليهود والنصارلتقديس رجال من أحبا

 +س مُ الخُ ) = (السلطة +الأعلام  +لمال ا(م زال يُستخدَ  ولا ،الإسلام  نبيِّ 

 .أنَّه دين ين علىٰ لتسويق ما ليس من الدِّ ) ةينيَّ ة الدِّ المرجعيَّ  +الشهرة والشياع 

ي، بعد انفتاح المسلمين الإسلام الروائ ات الحضارات علىٰ تأثير هويَّ  - ج 

 تلك البلاد بسبب الفتوحات، وكذلك وجود الأديان المختلفة فيها، كلُّ  علىٰ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٤٠

ا أفرز عندنا إسلاماً بمذاق يكون دورها فاعلاً ومنفعلاً فيه، ممَّ  ذلك ساهم في أنْ 

 .ةائي وإشراقي وتركيبي منهما، أو التشريع لطقوس خرافيَّ عرفاني ومشَّ 

ي، استطاع اختراق نِّ ختراق الإسرائيلي للموروث السُّ ن الابعد تمكُّ  - د 

ة المعاصرة للإمام ة الفكريَّ يَّ الموروث الشيعي أيضاً، وذلك في فترة الحرّ 

مور ، ومن الأُ التي استغُلَّت لنشر معارف أهل البيت   الصادق

، لا يحضره الفقيه نْ مَ ، والكافي( المسلَّمة في المذهب قيام الموروث الشيعي علىٰ 

ب الصدوق والمفيد تُ وباقي كُ  -ب الأربعة تُ الكُ  - الاستبصار والتهذيب، و

 .)١(صول الأربعمائةالأُ  علىٰ ) والطوسي

صول، بل إصابة أغلب الموروث الشيعي اختراق تلك الأُ  ىٰ والدعو

 .بالتزوير

 :مورة أُ ذلك عدَّ  والشاهد علىٰ 

فَوَجَدْتُ بهَِا قِطْعَةً مِنْ  ،وَافَيْتُ اَلْعِرَاقَ : (قال يونس بن عبد الرحمن -  ١

 ،مُتوََافرِِينَ   أَصْحَابَ أَبيِ عَبدِْ االلهَ وَوَجَدْتُ  ،أَصْحَابِ أَبيِ جَعْفَرٍ 

ضَا  فَسَمِعْتُ مِنهُْمْ وَأَخَذْتُ كُتُبهَُمْ، فَعَرَضْتهَُا مِنْ بَعْدُ عَلىَٰ  ، أبيَِ اَلحْسََنِ اَلرِّ

                                                        

ثين حديث منها بالأصل باصطلاح المحدِّ  ي كلُّ هي الأحاديث التي سُمِّ و: صول الأربعمائةالأُ  )١(

 ع من كتاب آخر، بل سمعه الراوي من المعصوم مباشرةً بمعنىٰ الكتاب المعتمد الذي لم يُنتزَ (

ث به  أبيه الباقر  عصر وأواخر صول بعصر الإمام الصادق وتنحصر الأُ  ،)وحدَّ

 ورغم أنَّ  ،)ر لتحديد المصطلحوهناك أقوال أُخَ  - غالباً ( ابنه الكاظم عصر وأوائل 

من زمن أمير  ة ت من الأئمَّ ذَ أحاديث الشيعة تتجاوز عشرات الآلاف حديثاً أُخِ 

 .ىٰ المجالات المختلفةفي شتَّ  وإلىٰ الإمام العسكري   المؤمنين

شرة ولا يوجد بين ولكن مُيِّزت هذه الأربعمائة كونها محرزة عن المعصوم كونها منقولة بالمبا

 .سلسلة من الناقلين الراوي والمعصوم 

 ).١١ص (صول الأربعمائة دراسة حول الأُ  :راجع



ة: الثامن بحثال  ٢٤١ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

وهناك  ،)١() أَحَادِيثِ أبيَِ عَبدِْ اَاللهثيرَِةً أَنْ يَكُونَ مِنْ فَأَنْكَرَ مِنهَْا أَحَادِيثَ كَ 

 .مرويات أُخر من هذا القبيل

ح السيِّ  -  ٢ ما ابتعد الشخص عن زمن كلَّ : ( د باقر الصدرد محمّ صرَّ

ما  ة بكلِّ نَّ الفاصل الزمني بينه وبين عصر الكتاب والسُّ  وامتدَّ  صدور النصِّ 

شيء ودخول ... ن مضاعفات كضياع جملة من الأحاديثيحمله هذا الامتداد م

والافتراء في مجاميع الروايات، الأمر الذي يتطلَّب عناية بالغة في  كثير من الدسِّ 

 .)٢()التمحيص والتدقيق

 ،الوسائل( كـة ة مهمَّ ة شيعيَّ وجود إضافات في مصادر روائيَّ  -  ٣

لم تكن وعتمدة عندهم وهي م ،)وبحار الأنوار ،والوافي ،ومستدرك الوسائل

، فلا تفسير )للكليني والصدوق والطوسي(فات القديمة موجودة في المصنَّ 

 . أخذها من مصادر غير أمينةلوجودها إلاَّ 

 :فريقين انقسم المسلمون إلىٰ  :سادساً 

واعتبار  ،)خشية التحريف(نَّة مطلقاً لون للسُّ ون المهمِ وهم القرآنيُّ : لالأوَّ 

 .ينرفي الوحيد للدِّ القرآن المصدر المع

 .ا بنحو مطلق أو جزئيلون للقرآن الكريم إمَّ وهم المهمِ  :الثاني

 .ةتهم المعرفيَّ الروايات لمرجعيَّ  ون الذين اعتمدوا علىٰ ل هم الأخباريُّ والأوَّ 

القرآن ولكن بنحو شبه نادر، وذلك عند وقوع  والثاني يرجعون إلىٰ 

ح لأحدها هو ، ليكون المرجِّ تعارض بين الأخبار الصحيحة السند حصراً 

أي كون القرآن ) نَّةة السُّ ة القرآن ومداريَّ محوريَّ (القرآن، والصحيح عندهم في 

 .قطباً والروايات تدور حول قطبها
                                                        

 ).٤٠١ح / ٤٩٠و ٤٨٩ص / ٢ج (رجال الكشيِّ  )١(

 ).٥ص (الفتاوىٰ الواضحة  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٤٢

ة، فهو ينيَّ ة القرآن تعني كونه المصدر الأصلي للمعارف الدِّ محوريَّ  :سابعاً 

ة، ة في المنظومة الإسلاميَّ وريَّ المعتمد في تشكيل وتبيين القواعد والقوانين الدست

) القرآن( ما وافق تلك القواعد والقوانين، فيكون ل منها إلاَّ والروايات لا يُقبَ 

 .مرجعاً للتصحيح

 :ةالقراءة المنسيَّ : ة الثانيةالنظريَّ 

من عهد  ولىٰ وفق المعطيات الأُ  ة إعادة قراءة الأئمَّ  التي تدعو إلىٰ 

ونسبة  حق في قراءتهم كشف مغالاة الفكر اللاَّ ، لينة والأئمَّ   النبيِّ 

التي طالما  - ة  والولاية التكوينيَّ دنيِّ من العصمة والعلم اللَّ  - الأوصاف إليهم 

أ منها أهل البيت  رت القائل بها من المغالاة، و تبرَّ واقع الحال هو  أنَّ وحذَّ

هذه الشبهة  جابة علىٰ ع الإ، ونُرجِ )١(كونهم علماء أبرار أتقياء وليس أكثر من ذلك

للشيخ أحمد  )ة علماء أبرارة لنظريَّ محاكمة علميَّ (ة وهم القراءة المنسيَّ  :كتاب إلىٰ 

 .سلمان

 .ولىٰ ة الأُ ما قيل في النظريَّ  ولضيق المقام سنكتفي بإلقاء الضوء علىٰ 

 ):نَّةة السُّ ة القرآن ومداريَّ محوريَّ ( علىٰ  )٢(الردُّ 

م ذكره بعنوان الإ صولي مردودٌ عندنا صلاح والتقويم للفكر الأُ ما تقدَّ

 :لجهات نستعرضها بمحورين

 :ةلا جديد في هذه النظريَّ : ل من الردِّ المحور الأوَّ 

ميزة عن سابقها من الأفكار ...) ة القرآنمحوريَّ (ة النظريَّ  ىٰ لم تكن لدعو

ط في إذ يُشترَ م، ة للمتكلِّ يصدق عليها كونها نظريَّ  ىٰ المطروحة في هذا الصدد، حتَّ 

                                                        

 .)٧٩ - ١٥ص ( ةالقراءة المنسيَّ : راجع )١(

مة السيِّد أحمد امن بحث  مستلٌّ  ردٌّ  )٢( ة المتسلسلة في سلسلة من الحلقات العلميَّ لإشكوري العلاَّ

 .)علىٰ اليوتيوب(ة نَّة السُّ ة القرآن ومداريَّ ة محوريَّ نظريَّ ( :تحت عنوان



ة: الثامن بحثال  ٢٤٣ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

ة جديدة غير مسبوقة، مع بيان النقص والخلل ة كونها فكرة إبداعيَّ صدق النظريَّ 

 .ذلك بنحو جلي واضح لا خفاء فيه فيما يقابلها ويخالفها، وكلُّ 

الإصلاح، وتبياناً  ىٰ طروحة ذلك، وفيه سلباً لدعووقد فقدت هذه الأُ 

ت القديمة في الفكر طروحالواقع الفكر الإمامي الأصيل، فهي من الأُ 

السواء عند علماء التفسير، فهناك عناوين  علىٰ ) ي والشيعينِّ السُّ (الإسلامي 

نَّة هل ينحصر بالقرآن الكريم أو بالسُّ ين، ودة في سياق المصدر المعرفي للدِّ متعدِّ 

، حسبنا كتاب االله(ات مختلفة، كما في أو بهما معا؟ً ومن هنا انطلقت نظريَّ 

تفسير القرآن  ،في المعرفة  منهما مصدر مستقلٌّ إنَّ كلا�  ،ينخباريِّ الإ ،ينالقرآنيِّ 

 .)١()بالقرآن

مه السيِّ ...) ة القرآنمحوريَّ (في  رَ كِ وما ذُ   د الطباطبائي هو مطابقٌ لما قدَّ

ة بينهما، ولذلك مع فوارق غير جوهريَّ ) تفسير القرآن بالقرآن(في منهج تفسيره 

ة، وبيان كيف تعامل النظريَّ  ىٰ لأبطال دعو مة العلاَّ  ةيجدر الوقوف عند نظريَّ 

، ومع الضعيف منها بنحوها الخاصِّ  نَّة بنحوها العامِّ لسُّ مع ا الطباطبائي 

وكيف اعتُمِدَ القرآن الكريم كمصدر معرفي  ،ضح أصالة العقل الإماميلتتَّ 

 .ة فيه بعد القول بتفسير القرآن بالقرآننَّ ين، ودور السُّ للدِّ 

 الآيات فسرِّ تُ  هو أنْ :  مةة العلاَّ يقال في تعريف نظريَّ  ويمكن أنْ 

 الآخر، فيستدلُّ  ة بعضها للبعض الآخر، أي جعلها شاهداً لبعضها علىٰ القرآنيَّ 

من القرآن  هذه الآية مثلاً بتلك الآية بهدف معرفة مراد االله تعالىٰ   علىٰ المفسرِّ 
                                                        

ة مطلقاً، سواء نَّتعطيل للسُّ ) حسبنا كتاب االله(فإنَّ ؛ معنىٰ مغاير للآخر رَ ا ذُكِ طروحة ممَّ أُ  إنَّ لكلِّ  )١(

خباري فإنَّ ا المنهج الإأمَّ  .ةة المحكيَّ نَّون فهو تعطيل لخصوص السُّ ا القرآنيُّ أمَّ  .ةة أو المحكيَّ الواقعيَّ 

ة ظهوراته علينا، فهو يَّ ة عرض القرآن الكريم عليها، لعدم حجّ يَّ دّ ة فيه هي المحور ولابُ نَّالسُّ 

 .لسان مضامين عميقة ومطالب غامضة لم تخاطب إلاَّ الراسخين في العلم



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٤٤

ا تكون للاستعانة، هي إمَّ ) بالقرآن(في كلمة ، كما قد قيل في أنَّ الباء )١(الكريم

 .)٢(ةا تكون باء السببيَّ وإمَّ 

 :)٣(نَّة وعلاقتها مع القرآن الكريملواقع السُّ  قراءة الطباطبائي 

ة من الواقعيَّ  الأعمّ (نَّة السَّ ) تفسير القرآن بالقرآن(ة ل نظريَّ عطِّ لم تُ  -  ١

بشواهد  ة، وقد استدلَّ ة القرآنيَّ ينيَّ عرفة الدِّ الم بل اعتبرتها السبيل إلىٰ  ،)ةوالمحكيَّ 

 :)٤(ة، ومنهاة لكشف قيمتها المعرفيَّ قرآنيَّ 

َ : قال تعالىٰ  -أ 
ْ

زَ�
ْ
ن
َ
اسِ مَ وَأ

�
َ �لِن �

رَ ِ�ُ�َ�
ْ
ك

�
 ا�

َ
كْ

َ
هِْمْ ا إِ�

َ
 إِ�

َ
ل ز�

ُ
 ا ن

َ  :، وقوله تعالىٰ )٤٤: النحل(
�

�َ�ُ�ِ  ُدلالة علىٰ أي لت ، ة في تفسير نَّ السُّ دور  فسرِّ

 .)٥(القرآن الكريم

من الخبر القطعي وخبر  الأعمّ  -ما يكون بالأساليب المتعارفة والتبيان إنَّ 

 .- من الحاضر والاستقبال  الأعمّ  - وفي مطلق الأزمنة  ،- الآحاد 

 : قال تعالىٰ  - ب 
ُ ْ
 ِ� الأ

َ
ي َ�عَث ِ

�
وَ ا�

ُ
يْ ه

َ
وا عَل

ُ
ل
ْ
ت
َ
هُمْ �

ْ
 مِن

ً
ي�َ� رسَُولا

�
هِمْ م

كِتَ آيَ 
ْ
مُهُمُ ال

�
يهِمْ وَ�ُعَل

�
تعليم (وواضح دلالة  ،)٢: الجمعة( ...ابَ اتهِِ وَ�ُزَ�

                                                        

 ).٦٥ص ( في تفسير القرآن الكريم المنهج الأثري )١(

 ).٢٨٨ص ( ةالمباني التفسيريَّ  )٢(

 بعضها ببعض، ويستظهر ما فسرَّ يُ  ة هي أنْ ة في بحث معاني الآيات القرآنيَّ فالطريقة المرضيَّ  )٣(

ة أهل ر وإرجاع المتشابهات إلىٰ المحكمات، وهو الذي جرىٰ عليه أئمَّ يمكن استظهاره منها بالتدبُّ 

ة عند ة والتاريخيَّ ة والروائيَّ غني عن الاستفادة من القرائن العقليَّ ذلك لا يُ  ، غير أنَّ البيت 

د  وتكشف له بعض الحقائق التي قد تشكل عليه بمجرَّ ا تضيء السبيل للمفسرِّ ة، فإنهَّ الحاجَّ 

 ).٧٤ص / ٣ج (تفسير الميزان : راجع. الرجوع إلىٰ الآيات وحدها

 ).١١ص / ١ج ( تفسير الميزان )٤(

 .ة وإلغاء القرآننَّمفاد هذه الآيات الاعتماد علىٰ السُّ  إنَّ  :قلتَ  وإنْ  )٥(

ة في فهم نَّة، والدور الإيجابي للسُّ نَّهذه الآيات مفادها المنهج التكاملي بين القرآن والسُّ : قلتُ 

 .وليس جعلها المصدر المعرفي الوحيد وإلغاء القرآن ،القرآن



ة: الثامن بحثال  ٢٤٥ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

 .أي تفسير القرآن ورفع غموض ألفاظه) الكتاب

 وَمَ : وكذلك في هذا المضمار قوله تعالىٰ  - ج 
َ
وهُ ا آت

ُ
ذ

ُ
خ

َ
 ف

ُ
مُ ا�ر�سُول

ُ
ا�

هَ وَمَ 
َ
تهَُواا �

ْ
ا�

َ
 ف

ُ
ه
ْ
ن
َ
مْ �

ُ
، ولكن خاصٍّ  ، والآية وردت في موردٍ )٧: الحشر( ا�

، سواء كان  أمر أو نهي للنبيِّ  م نفوذ كلِّ عمِّ ا يُ ، ممَّ )ص الواردصِّ المورد لا يخُ (

 .من الحال والاستقبال بنحو الخبر القطعي أو المحكي، والأعمُّ 

 : قال تعالىٰ  - د 
َ
� 

ْ
د

َ
ق
َ
 ل

ٌ
ة
َ
 حَسَن

ٌ
سْوَة

ُ
مْ ِ� رسَُولِ االلهِ أ

ُ
�

َ
 ل

َ
 ...ن

 من أنْ  وهو أعمُّ  ،باعوالاقتداء هو الاتِّ  ، هو الاقتداء، والتأسيِّ )٢١: لأحزابا(

 .ةيَّ نَّة تمام الحجّ ا، وبذلك تكون للسُّ ا أو قولي� يكون عملي� 

، وفي ذلك )١(في قبول الرواية مسلك الوثوق اعتماد الطباطبائي  - هـ 

 .عنده  - ة ة والمحكيَّ عيَّ من الواق الأعمّ  -نَّة ة السُّ قيميَّ  دلالة واضحة علىٰ 

 :القرآني نَّة في فهم النصِّ دور السُّ 

 :نَّة بالنحو التاليولذلك يمكن قراءة أدوار السُّ 

ة ات القرآن الكريم من الأحكام والمعارف العقديَّ يَّ بيان تفاصيل كلّ  -  ١

 .ةوالأخلاقيَّ 

من صي القرآني، وأسباب النزول للآيات، وصَ الكشف عن الواقع القَ  - ٢

 .ة تفسير القرآن بالقرآنعمليَّ  علىٰ  االواضح أنَّ لذلك تأثيراً أساسي� 
                                                        

ل يعمل علىٰ دراسة السند فالأوَّ ، قة والوثوق في تمحيص الروايات المباركةفرق بين منهج الوثا )١(

وهو مبنىٰ  ،ةدَ منهم علىٰ حِ  لينظر إلىٰ أجزاء سلسلتها فرداً فرداً، للتحقيق في سلامة ووثاقة كلٍّ 

ف العديد من الروايات المتسالمة عند المشهور لقبولهم ، ولذلك نجده قد ضعَّ د الخوئي السيِّ 

ة ا الثاني فيعمل علىٰ وثاقة نفس الرواية من حيث مجموعة قرائن تراكميَّ أمَّ  .الوثوقمسلك 

ة نَّة الرواية، كما لو كان مضمونها غير مخالف للقرآن الكريم أو السُّ أنتجت الاطمئنان بصحَّ 

 .د الطباطبائي ة أو العقل القطعي، وهو مبنىٰ السيِّ القطعيَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٤٦

، أغراض القرآن ومقاصده القيام بدور التعليم في الهداية إلىٰ  -  ٣

 َكِت
ْ
مُهُمُ ال

�
 وَ�ُعَل

َ
مَة

ْ
ِك

ْ
 ).٢: الجمعة( ابَ وَا�

ه ليس إنَّ ، إذ )تفسير القرآن بالقرآن(ة التفسير بمنهج كيفيَّ  الإرشاد إلىٰ  -  ٤

 .بالمنهج الواضح الهينِّ 

ة، كما في تشخيص المصداق المعني في إشارات القرآن الكريم العامَّ  -  ٥

مَ  :قوله تعالىٰ 
�
مْ إِ�

ُ
رَ�

�
َيتِْ وَ�ُطَه

ْ
 ا�

َ
ل

ْ
ه

َ
سَ أ

ْ
مُ ا�ر�ج

ُ
�

ْ
ن
َ
هِبَ �

ْ
 االلهُ ِ�ُذ

ُ
ا يرُِ�د

 
ً
طْهِ�ا

َ
�� )وقوله تعالىٰ  ،)٣٣: الأحزاب : َم

�
ينَ ا وَ إِ� ِ

�
ُ وَا�

ُ
مُ االلهُ وَرسَُو�

ُ
���ِ

 
َ

لا  ا�ص�
َ
ينَ يقُِيمُون ِ

�
وا ا�

ُ
 آمَن

َ
�  ا�ز�

َ
ون

ُ
ت
ْ
 وَ�ؤُ

َ
مْ رَ ة

ُ
 وَه

َ
 ة

َ
 ).٥٥: المائدة( �اكِعُون

 .تحديد الناسخ والمنسوخ -  ٦

عمق مراد الآية   إلىٰ الاستعانة بالرواية في وصول عقل المفسرِّ  -  ٧

  :في قوله تعالىٰ  ع في مداليلها كماوالتوسُّ 
َ
سَ وَ�ِذ

ْ
�
َ
ل
َ
رضِ ف

َ ْ
�تُْمْ ِ� الأ ا َ�َ

 
َ
مْ جُن

ُ
يْ�

َ
 عَل

َ
لا وا مِنَ ا�ص� ُ�ُ

ْ
ق
َ
� 

ْ
ن

َ
 أ

ٌ
تُمْ اح

ْ
 خِف

ْ
، ومن )١٠١: النساء( ...ةِ إنِ

الرواية  نا نجد أنَّ م لزوم القصر في حال الخوف حصراً، ولكنَّ فهَ ظاهر الآية قد يُ 

عت في المورد ما ذكر أنَّ الخوف ليس قيداً لموضوع الحكم، وإنَّ و ،المباركة قد وسَّ

 .من كونه مقروناً بالخوف أو ليس كذلك أعمّ  وأحد مصاديق السفر، وه

لا تزهد بالروايات ) تفسير القرآن بالقرآن(ة نظريَّ  ا مرَّ أنَّ ممَّ  ونستشفُّ 

طبيعتها إنَّ  :ة التفسير، ولا يقالالاستعانة بها في عمليَّ  المباركة، بل تحرص علىٰ 

 الاستفادة من الروايات، لأنَّ  إلىٰ   سواه فلا محلَّ الاغتناء بالقرآن والكفاف به عماَّ 

ة ، كما هو حال الأدلَّ )مانعة جمعٍ (الجمع بينهما في اكتساب التفسير ليس من قبيل 

 .ة التفسيرة الداخلة في عمليَّ ة والعلميَّ العقليَّ 

بة من عناصر وأحدها السُّ يقة ة تفسير القرآن بالقرآن حقإذن نظريَّ  نَّة مركَّ

 .ةة والمحكيَّ من الواقعيَّ  الأعمّ 



ة: الثامن بحثال  ٢٤٧ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

القرآن،  ما المقصود من عرض الروايات علىٰ : المحور الثاني من الردِّ 

 ة في ذلك؟والواقعيَّ 

 :نفهم لها معاني ثلاث ة يمكن أنْ ة المطروحة في النظريَّ نَّ المداريَّ أ -  ١

ة إذا وافق القرآن الكريم وكان له شاهداً ما يصير حجَّ خبر إنَّ  نَّ كلَّ أ - أ 

 .ة فليس بحجَّ منه، وإلاَّ 

ة، الأحكام ليست حجَّ  ووفق ذلك، فإنَّ الروايات التي تحمل تفاصيل علىٰ 

القرآن منها، كما في تفاصيل عدد الركعات وشروط الصلاة وأجزائها، ولا  لخلوِّ 

 .يمكن القول بذلك

 ىٰ مستو ة فيما لو لم يخُالف لفظ القرآن علىٰ ما يكون حجَّ خبر إنَّ  نَّ كلَّ أ - ب 

 .التباين أو العموم والخصوص من وجه

ة، وهذا رأي  لم يكن حجَّ لا يكون الخبر مخالفاً لروح القرآن، وإلاَّ  أنْ  - ج 

 .د السيستاني والسيِّ  د الصدر السيِّ 

فع ر ة جديدة، أو الدعوة إلىٰ طرح نظريَّ  ىٰ لدعو ىٰ وإذا كان كذلك فلا معن

ة نَّ ة، بعد كونه منهجاً معمولاً به عند أعلامنا وقبولهم للسُّ نَّة المحكيَّ اليد عن السُّ 

 .ةة والواقعيَّ من المحكيَّ  الأعمّ 

م صاحب النظريَّ لم يُ  - ٢ ابتلاء الموروث  ىٰ دعو ة دليلاً مقبولاً علىٰ قدِّ

ة وليست يَّ ات ليست حقيقات وغيرها، وأنَّ معظم الروايَّ الروائي بالإسرائيليَّ 

ة لإثبات موراً خمسة رئيسيَّ ذكر أُ  - ة نَّ مرض السُّ  - وفيما يرتبط بدعواه  .صحيحة

 :ذلك

ت ال -أ   بأزمة المنع من التدوين، ولم يتمّ   نَّة بعد موت النبيِّ سُّ مرَّ

 .ةة وسياسيَّ مويَّ  بأقلام مأجورة أُ التدوين لاحقاً إلاَّ 

يعي من جهة، وتأثير الثقافات غير الش ي علىٰ نِّ ن السُّ تأثير المدوَّ  - ب 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٤٨

اء الغزوات والفتوحات بسبب تداخل الثقافات جر ةالإسلاميَّ  ة علىٰ الإسلاميَّ 

الآخرين  ذلك يستدعي انفتاح الشيعة علىٰ  ، كلُّ ىٰ خرة من جهة أُ الإسلاميَّ 

 .ة عنه إليهث تراثهم بالوضع وتسلسل المقولات الأجنبيَّ ر بهم وتلوُّ والتأثُّ 

ة الجديدة، إذ لم الحركة الاجتهاديَّ  الموروث الشيعي القديم علىٰ  تأثير - ج 

وما بعده من الأعلام من تأثيرات القدماء كالطوسي وابن  ر الخوئي يتحرَّ 

 .الماضي ة معتمدة علىٰ ة تبعيَّ كوا بعقليَّ إدريس وغيرهما، بل تحرَّ 

انتشار تلك  علىٰ  ا يدلُّ ، ممَّ ظاهرة الوضع والدسِّ  إشارة الروايات إلىٰ  -د 

 .ر الموروث الروائي بهاالظاهرة، وتأثُّ 

ا رغم كونها صحيحة السند إلاَّ  - استخراج روايات من تراثنا  - هـ   أنهَّ

سقم الموروث الشيعي، وعجز الأساليب المعتمدة  للبرهنة علىٰ  -فاحشة الدلالة 

ومنهج العرض  ة، ولذلك كان الفارق كبيراً بين اعتماد المنهج السندينَّ لتنقية السُّ 

 .القرآن في غربلة الرواية علىٰ 

 ما هو الواقع في الموروث الروائي الشيعي؟

أنَّ الموروث الروائي الشيعي لم يمرّ بأزمة  لاً علىٰ يتعينَّ التأكيد أوَّ : لاً أوَّ 

ي، وإليك التفصيل في نِّ بها الموروث السُّ  وتلك المشكلة اختصَّ  ،المنع من التدوين

 :ةنَّ تاريخ تدوين السُّ 

يعتمد رواية حديثه الشريف بنحو   كان المسلمون في عهد النبيِّ 

ذلك من خلال  ما يتمُّ وإنَّ  ،)آنذاك سلوب المتعارف عليهكونه الأُ (المشافهة غالباً 

 .ه حفظ الحديث بعد الاستماع إليه، وأقرَّ 

بد ة، فقد ورد عن عنَّ عن علماء الحديث من أهل السُّ  اوقد ثبت ذلك تاريخي� 

أُريد حفظه،  شيء أسمعه من رسول االله  كنت أكتب كلَّ : ، قالمروعاالله بن 

م في بشر يتكلَّ   ل االلهرسووسمعه تشيء  تكتب كلَّ أ: وقالوا ،فنهتني قريش



ة: الثامن بحثال  ٢٤٩ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

، فأومأ  الغضب والرضا، فأمسكت عن الكتاب، فذكرت ذلك لرسول االله

 .)١(» حقٌّ إلاَّ  رج منهيخالذي نفسي بيده ما كتب فوَ اُ «: قالففيه  صبعه إلىٰ إب

ن، حفظه من رصيد نبوي مدوَّ  ة بمشكلة إتلاف ما تمَّ نَّ أهل السُّ  ليَِ وقد ابتُ 

ة نَّ يكتب السُّ أنْ عمر أراد ( :، قالبن جعدة ىٰ عن يحي يَ وِ مُنعَِ التدوين، فقد رُ  ثمّ 

من ذلك من كان عنده شيء : الأمصار كتب إلىٰ  لا يكتبها، ثمّ  له أنْ  ابد ثمّ 

 .)٢()حهفليم

ضه جمع ما عند الصحابة من الحديث، وعرَّ  وقد قام بعد ذلك القرار إلىٰ 

 .)٣(خلافة عمر بن عبد العزيز ىٰ للإتلاف بالحرق، وبقي المنع قائماً حتَّ 

منذ عهد  فقد شرع به أمير المؤمنين  ا التدوين عند أهل البيت أمَّ 

الكليني عن  ىٰ ، فقد رو¨ د بن الحسنالإمام محمّ  ىٰ حتَّ  واستمرَّ  ، النبيِّ 

كُلَّ لَيلَْةٍ كُلَّ يَوْمٍ دَخْلَةً وَ   اللهرَسُولِ اَ  قَدْ كُنتُْ أَدْخُلُ عَلىَٰ وَ «: ݠأمير المؤمنين 

ينيِ فيِهَا ،دَخْلَةً    اللهقَدْ عَلِمَ أَصْحَابُ رَسُولِ اَ وَ  ،حَيْثُ دَارَ  أدَُورُ مَعَهُ  ،فَيخَُلِّ

ْ يَصْنعَْ ذَلكَِ  أَنَّهُ  يبأَِحَدٍ مِنَ اَ  لمَ آيَةٌ   اللهرَسُولِ اَ  فَماَ نَزَلَتْ عَلىَٰ  ،...لنَّاسِ غَيرِْ

تَفْسِيرَهَا عَلَّمَنيِ تَأْوِيلَهَا وَ وَ  ،فَكَتَبْتهَُا بخَِطِّي ،أَمْلاَهَا عَليََّ لْقُرْآنِ إلاَِّ أقَْرَأَنيِهَا وَ مِنَ اَ 

هَا وَ ابهِهََا وَ مُتشََ محُكَْمَهَا وَ مَنسُْوخَهَا وَ نَاسِخَهَا وَ وَ  هَاخَاصَّ أَنْ  اللهَدَعَا اَ وَ  ،عَامَّ

يَنيِ فَهْمَهَا وَ 
 كَتبَْتهُُ عَليََّ وَ  لاَ عِلْماً أَمْلاَهُ وَ  ،اللهفَماَ نَسِيتُ آيَةً مِنْ كِتَابِ اَ  ،حِفْظهََايُعْطِ

ليِ  اللهَمُنذُْ دَعَوْتَ اَ  ،أُمِّيتَ وَ بأِبيَِ أَنْ  ،اللهيَا نَبيَِّ اَ  :فَقُلْتُ  ،...ليِ بماَِ دَعَا اللهَمُنذُْ دَعَا اَ 

ْ أَنْسَ شَيْئاً  ْ أَكْتبُهُْ وَ  ،بماَِ دَعَوْتَ لمَ ءٌ لمَ فُ عَليََّ اَ أَ  ،لمَْ يَفُتْنيِ شيَْ  ،لنِّسْياَنَ فِيماَ بَعْدُ فَتَتخََوَّ
                                                        

 ).٣٦٤٦ح / ١٧٦ص / ٢ج (سُنَن أبي داود  )١(

ل  )٢(  ).٢٩٤٧٦ح / ٢٩٢ص / ١٠ج (كنز العُماَّ

ة التي اعتمدها أصحاب الصحاح والمسانيد، فهل كان بجمع ما في المصادر المعرفيَّ  فَ لِ وقد اختُ  )٣(

نات صغيرة احتفظ بها الصحابة وتوارثها الأبناء والتلاميذ وتناقلتها حفظته الصدور، أو أنَّ هناك مدوَّ 

 ).٤٣ص ( لفضليلصول الحديث وأُ  ،)٥٥ -  ٤٢ص (للبياتي الصحوة  :راجع .أيدي الرواة



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٥٠

فُ عَلَيكَْ اَ  :فَقَالَ  محفوظاً  امي� ، فكان الحديث مح)١(»لجْهَْلَ اَ لنِّسْياَنَ وَ لاَ لَسْتُ أَتخَوََّ

اتهم وأقوالهم التي تناولت وقد زيد عليه بمرويَّ  ،ة أهل البيت ببركة أئمَّ 

 .مختلف فروع الحياة، وبنحو كثيف مُشبعَ

الكتابة والحفظ بالتدوين،  علىٰ  من المعصومين  كان الحثُّ  وبعد أنْ 

 :ذلك، من خلال إلىٰ  عمد أتباع أهل البيت 

أو  فها عن الإمام مباشرةً المباشرة، التي يرويها مؤلِّ  ةنات الروائيَّ المدوَّ  -أ 

، )صول الأربعمائةالأُ (ـ ب ىٰ سمَّ وهي ما يُ  ،ن يرويه عن الإمام مباشرةً يرويها عمَّ 

 .التي ذكرناها سابقاً 

فت في وقد أُلِّ  ،)صول الأربعمائةغير الأُ ( ىٰ خرب الحديث الأُ تُ كُ  - ب 

د بالنقل عن بالتقيُّ  ة عنها بالتزام رواتهاوتمتاز السابق( ،أيضاً  ة عهد الأئمَّ 

فها عن التي يروي فيها مؤلِّ ) أو عن راوي عنهم مباشرةً  الإمام مباشرةً 

 .دةبالواسطة المتعدِّ   المعصوم

نات ب الحديث الكبيرة، التي جمُعَِ فيها مدوَّ تُ إعداد وتأليف كُ  -ج 

فها وتبويبها، فتذكر الأسناد ز بتنظيمها وتصنيالحديث التي ذكرناها سابقاً، وتتميَّ 

ة بأبوابها المختلفة، ة أو الفرعيَّ صوليَّ ف وفق المعارف الأُ صنِّ ووسائط النقل، وتُ 

) الاستبصار، والتهذيب، ولا يحضره الفقيه نْ مَ و ،الكافي(ب الأربعة تُ فكانت الكُ 

 .وغيرها

ف عن المواصلة مع ظ إحاطة التراث الشيعي بعدم التخلُّ ومن الملاحَ 

ة بسبب المنع من فلا تلحقه شبهة الانحراف عن الجادَّ  ،زمان عصوم في كلِّ الم

ر بما ف، بل لا تلحقه شبهة التأثُّ يلحقه من هكذا تخلُّ  التدوين وما يمكن أنْ 

بسبب التداخل في  ىٰ خري أو انحراف الديانات الأُ نِّ أصاب التراث السُّ 
                                                        

 ).١ح / باب اختلاف الحديث/ ٦٤ - ٦٢ص / ١ج (الكافي  )١(



ة: الثامن بحثال  ٢٥١ ......................................مقاربة شيعيَّة للفكر الغربي مع المهدويَّ

،  ةمن الأئمَّ  الثقافات، كون حماية هذا التراث من وظائف المعصومين

ة طور النضج المعرفي علميَّ قد بلغت الحركة ال ىٰ وأيضاً في عهد الغيبة الكبر

 .فيه  الدسِّ ض للاختراق وتفشيِّ ز عن التعرُّ بالمقدار الذي يتحرَّ 

ا تابعة للفهم وأنهَّ  ،ة المعاصرةة الاجتهاديَّ الحركة العلميَّ  ا فيما يخصُّ أمَّ  :ثانياً 

ة وغير وبالتالي ستكون الحركة المعاصرة جموديَّ  ،ابعة لهالاجتهادي القديم وت

 :ع الزمكاني، فنقولقابلة للتفاعل مع حاجة العصر والتوسُّ 

راً ه سيلحق الفهم القرآني أيضاً، إذ يكون فهماً متأثِّ الإشكال فإنَّ  لو تمَّ  - أ 

لاً التفسير، فيكون الإشكال مسجَّ  أيضاً بظلاله علىٰ  وسيمدُّ  ،بحركة القدماء

 .ةصاحب النظريَّ  علىٰ  ىٰ حتَّ 

حركة الاجتهاد  إلىٰ  ة للقدماء تمتدُّ كون الحركة العلميَّ  مسلِّ لا نُ  -ب 

ة عناصر لتكاملها، كملاحظة ة تلحظ عدَّ ة تكامليَّ الفعلي، بل هي حركة علميَّ 

ة، ة والرجاليَّ صوليَّ عة والعقلاء، والإجماع، والشهرة، والمباني الأُ سيرة المتشرِّ 

ات جديدة لم تكن معهودة سابقاً، وذلك للاستمرار بالتكامل آليَّ  نفتاح علىٰ والا

 .المعرفي وعدم الجمود

ل المعتمدة لاقتناء الرواية من قِبَل بُ ة السُّ عدم جدوائيَّ  ىٰ دعو أنَّ  :ثالثاً 

القرآن، هو قول  أصحاب منهج السند، وإعراضهم عن منهج العرض علىٰ 

 .المخالفة للدليل، بل الدليل علىٰ  مجانب للواقع تماماً ومفتقر

صولي إلىٰ البحث والتحقيق في الرواية، وليس السند هو العنصر يعمد الأُ 

إذ ليس هو  ،خرىٰ، والعرض علىٰ القرآن أحدهاالوحيد في ذلك، بل هناك عناصر أُ 

 .بنحو نادر وعند التعارض أو ضعف السند، بل هو دائم وشامل لها ولأضدادها

ة يَّ ة والإرادة الجدّ ملاحظة التقيَّ : ل التحقيق الروائيبُ وكذلك من سُ 

 .وغير ذلك... ة، ومطابقة المدلول للعقل القطعي والعقلائيوالاستعماليَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٥٢

عد وأحدها البُ  ،دة للروايةإذن للمنهج السندي تحقيق في أبعاد متعدِّ 

 .الرجالي

التعطيل، فهي من  ةة الواقعيَّ نَّ أنَّ لازم القول بانحصار القبول بالسُّ  :رابعاً 

ق العلم الإجمالي بوجود بعض من أفراد تحقَّ  ىٰ خر، ومن جهة أُ اد� جهة نادرة ج

ة يَّ ة بنحو الموجبة الكلّ ة، فيكون إبطال المحكيَّ ة مصداقاً للواقعيَّ ة المحكيَّ نَّ السُّ 

 .ةإبطالاً للواقعيَّ 

ة ريَّ بل هي نظ! القرآن ة معياراً للعرض علىٰ لم تذكر النظريَّ  :خامساً 

 . الغموض والجهلفضفاضة لا تفيد إلاَّ 

في الموروث  بها لإثبات وقوع الدسِّ  لَّ ا الروايات التي استدُِ وأمَّ  :سادساً 

ة قبول صاحب ة، فنتساءل عن كيفيَّ الشيعي، فتصير مسنداً لتأسيس النظريَّ 

 ة لها؟النظريَّ 

عِ ه لا يقبل السند، وليس هو العقل، لأنَّ إذ ليس هو السند لأنَّ  ذلك،  ه لم يدَّ

 !القرآن الكريم، ومن ذلك يلزم محذور الدور بل هو العرض علىٰ 

م تلك قوِّ ، والقرآن يُ ...)ة القرآنمحوريَّ (ة م النظريَّ قوِّ تلك الروايات تُ  لأنَّ 

 .ماً للآخرالروايات، فصار أحدهما مقوِّ 

ذ عهد الموروث الشيعي من إلىٰ  )١(نسبة التدليس علىٰ  ىٰ قامت الدعو :سابعاً 

حماية الصادر منهم كما هو الحال في  علىٰ  ، والمفروض حرصهم ة الأئمَّ 

الأفراد، فهل المانع من ذلك الإهمال أو العجز أو سلبهما  إنشائه وإيصاله إلىٰ 

 لانتفاء الموضوع؟

 .ة المعصومين الأئمَّ  لين في حقِّ لانتفاء الأوَّ  ، الأخيرفي تعينُّ  لا شكَّ 

*   *   * 
                                                        

ة التدليس، فليست دعوانا علىٰ انعدامه، ولكن الكلام في كونه الأغلب أو عندما نناقش قضيَّ  )١(

 .ين البشريز من الوقوع في الدِّ ا يستدعي رفع اليد عنه للتحرُّ ة، ممَّ يَّ الموجبة الكلّ 



 

 

                

 

 

 

 

ا ا:  

 

 

وا ا ا  

 

  وا أو ل؟

 

 

 





 

 

 

 

  !ا ادل

لما تنشده من غاية سامية،  ة ومطلب بشري عامٌّ  العدالة قيمة إنسانيَّ عتبرَ تُ 

وهو ثابتٌ في وجدانها إذ لا تفتأ عن إرادة بلوغه، ولذلك صار شعاراً 

ت للحكومات كلَّ   استحقاق توليِّ  للحكم والسلطة، للاحتجاج به علىٰ ما تصدَّ

 تحقيقه، كونه المطلب الأساسي الدخيل في كلِّ  قدرتها علىٰ  ىٰ إدارة المجتمع بدعو

 .حاجة له

ق ما عجزت ة تحُقِّ ة كضرورة اجتماعيَّ ومن هنا كانت فكرة الحكومة المهدويَّ 

تحقيق  رتها علىٰ كان قبلها، فالبحث هو عن واقع هذه الحكومة وقد نْ عنه مَ 

غدت العدالة  ىٰ ين، حتَّ العدالة، خصوصاً مع ما نشهده من عجز المتصدِّ  ىٰ دعو

ن الدولة قه، فهل تتمكَّ الجزم باستحالة تحقُّ  كحكم يوشك العقل البشري علىٰ 

 !ة منه؟المهدويَّ 

 -ة بعناصر عديدة ر العدالة الاجتماعيَّ وفي صدد بيان ذلك نجد تأثُّ 

بة ة العدالة المترقَّ  التحقيق فيها للبتِّ بحكم واقعيَّ يتعينَّ  - ة ة وداخليَّ خارجيَّ 

ة ة في عهد إمامها الموعود، وعندئذٍ ينقدح السؤال في عدَّ للحكومة الإسلاميَّ 

ما  استعراضها بنحو إشكالات علىٰ  ة في هذا المضمار، ثمّ جهاتٍ كأركان أساسيَّ 

 :لة المترقَّبة، وإليك ذلكة من العدانلتزم به من مكنة الحكومة المهدويَّ 

ح من إرادة المجتمع، بل عيَّنت ت العدالة لحكومة لم تترشَّ ثبِ كيف نُ : لاً أوَّ 

حت به النظريَّ  حكومة الإمام  ة من أنَّ ينيَّ ة الدِّ نفسها بنفسها، وهو ما صرَّ

ة؟ للانتخاب، بل هي تنصيب إلهي محتوم علىٰ غير خاضعة   المعصوم  الأمَُّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٥٦

بأجهزتها الثلاث  ¨كن تنزيه المنظومة الحاكمة للمهدي كيف يم :ثانياً 

الاحتراز من الفساد القانوني  ىٰ لدعو) ةوالقضائيَّ ، ةوالتنفيذيَّ ، ةالتشريعيَّ (

 الحقوق؟ والتجاوز علىٰ 

لنا جدلاً بقبول الحكومة العادلة، فهل يمكن للمجتمع لو تنزَّ  :ثالثاً 

ة له في تفاصيل تعايش ابة التامَّ التفاعل الحقيقي مع المنهج العادل، والاستج

 ات حياتهم؟بعضهم مع البعض الآخر وفي جزئيَّ 

عدالة الحكومة  ىٰ إذن ينبغي التحقيق في هذه الجهات الثلاث لتمام دعو

 :ة، وإليك ذلكالمهدويَّ 

وا ا :ا ا   ا ا ا 

)اطا ( ظ  ؟ال ا  

التنصيب السماوي أساس  علىٰ  ة للمعصوم إنَّ ثبوت الولاية السياسيَّ 

ة في اختيار  مقولة العدالة في حكم يسلب حقَّ  ظات علىٰ له، يسهم بإثارة تحفُّ  الأمَُّ

زعامة  حاكمها، وإجحاف إرادتها، فالتأسيس في هكذا حكومة هو دعوة إلىٰ 

 .ة الحديثةة ومخالف لثمار الديمقراطيَّ مستبدَّ 

باستيلاء الوهم واشتباه الواقع في هذه الملاحظة، وإليك بيان  ولا شكَّ 

 :ذلك من جهات

مة ب المتعلِّ خَ ترشيح النُّ  ة علىٰ تعتمد الانتخابات الديمقراطيَّ : ولىٰ الجهة الأُ 

ة احتياجاته من الأمن واستثمار ي لإدارة البلد وتأمين كافَّ التصدِّ  والمقتدرة علىٰ 

 ،وإلخ من ضرورات الحكم ...ة لأبنائهوتوفير الحاجات الضروريَّ خيراته 

ح حيازته لها من خلال تاريخه وتعريف الناخبين تلك المميِّ  عي المرشَّ زات التي يدَّ

 ثمّ  ىٰ وسمعته وبرنامجه الانتخابي، فيأتي دور الناخب بالبحث عن واقع الدعو

 .ة الاقتراعدلاء بصوته بعمليَّ الإ



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٥٧ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

تأمين مصالح  ة هو ترشيح الأكفأ علىٰ ة الديمقراطيَّ ليَّ فيكون جوهر العم

 .ي لتلك الوظيفةالبلد والمجتمع ليبلغ التصدِّ 

ل ذلك ثِّ تمُ  وفي واقع الحال فإنَّ ظاهرة تنصيب الإمام المعصوم 

مات الكاشفة، فالتنصيب السماوي عبارة عن الجوهر بصورة تختزل تلك المقدَّ 

في إصابته، ) ره وتفكُّ مهما بلغت من تنبُّ (ة كنة البشريَّ ة لواقع لن تستطيع المكاشفيَّ 

ة، وأنَّ اشفيَّ ف والمصادرة، وبين الكالتعسُّ  ىٰ وفرق بين التنصيب المستبطن لمعن

الطاعة والانقياد معلولة  ة وحقُّ تكون آثار السلطنة والحاكميَّ  ل يقتضي أنْ الأوَّ 

زاته التي لا يفتأ عاقل عن م ومميِّ لات الحاكتها مؤهِّ علَّ  له، وبخلافه الثاني فإنَّ 

 .قصدها لتأمين الحكم العادل

لم تثبت من حيث التنصيب  ة للإمام المعصوم إذن الولاية السياسيَّ 

بطاقات الحكم والقيادة، وحيث إنَّ الأمَُّة محجوبة عن  فقط، بل لاتِّصافه 

 .تشخيص ذلك فجاء دور التنصيب الكاشف

ة ة من وجود السلطة التشريعيَّ منظومة السياسيَّ لل ىٰ لا غن :الجهة الثانية

 ة، وهي سلطات لا يمكن نجاح أدائها مطلقاً إلاَّ ة والقضائيَّ والتنفيذيَّ 

ه مستوياتها، وقد ثبت في محلِّ  ها العلم بالواقع والنزاهة بأعلىٰ بمواصفات أهمُّ 

ا لصفتي العلم بالواقع وكذلك عصمته المطلقة، ممَّ  إحراز الإمام المعصوم 

 .د اختصاصه بقدرة لا نظير لها في إنجاح المشروع السياسي لقيادة الأمَُّةؤكِّ يُ 

 اصطفاءه، وبما أنَّ التنصيب كاشفٌ عنه، فلا حزازة في سبيل فيتعينَّ 

 .استقراره وضمان حقوقه في دولة العدل يهتدي من خلاله الفرد إلىٰ 

ث إنَّ التنصيب كسائر لا تنافي بين الانتخاب والتنصيب، حي :الجهة الثالثة

 ىٰ بأمرٍ، ويبق تبارك وتعالىٰ  ن فيها عن إرادة المولىٰ ة التي يُعلَ الأحكام الشرعيَّ 

ة  ض علىٰ فرَ ة لا تُ ف، إذ إنَّ الحكومة السماويَّ القبول والتنجيز شأن المكلَّ  الأمَُّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٥٨

 بقرار إلاَّ تنجيزها الفعلي  ة المجتمع لا يتمُّ ما هي ثابتة في ذمَّ بالقهر والغلبة، وإنَّ 

ة وقبولها وإعلان البيعة، وهذا ما حدث مع جميع الحكومات المعصومة  الأمَُّ

 . ىٰ وابنه الحسن المجتب  والإمام عليٍّ   كحكومة النبيِّ 

وذلك  ،أسباب الغيبة ىٰ ، وهذه إحد¨ر وكذلك سيكون الإمام المنتظَ 

ة البشريَّ   ما تمَّ  ىٰ ، فمتة لاستقبال حكومة المعصوم لعدم استعداد الأمَُّ

م الولاء والخضوع لحكومة السماء الاستعداد ولو من خلال البعض الذي سيُ  قدِّ

 .ساهم ذلك في تعجيل الظهور المبارك

ما وي: اا ا   ثت اا:  

 :وإليك تفصيل ذلك ،)ةوالقضائيَّ  ،ةوالتنفيذيَّ  ،ةالسلطة التشريعيَّ ( :وهي

 :ةة التشريعيَّ السلط - أ 

في دور القانون والدستور العادل الذي يحكم بين الناس في  لا شكَّ 

المساهمة بشكل فاعل وواضح في بسط العدل بينهم، ولكن لا ينبغي إطلاق 

ما يقال في  عدالة القانون الإسلامي والتسليم بذلك دون الإصغاء إلىٰ  ىٰ دعو

 !ةعدالة الدولة المهدويَّ  ة له، وبالتالي البناء علىٰ ة الدستوريَّ المادَّ 

ل فيما يمكن يني، للتأمُّ الدستور الدِّ  فينبغي استعراض النقود الواردة علىٰ 

معالجتها،  يقال فيها بنحو من التحليل والبرهان، وبعد الوصول إلىٰ  أنْ 

في عدالة التشريع، أمكن بلورة الدستور  اة ثابتة علمي� والتأسيس لمنظومة فكريَّ 

 .رعاية المجتمع العادل أعمدة بناء الدولة العادلة القادرة علىٰ لإبرازه كأحد 

التشريع من خلال النموذج  ويمكن استعراض الإشكالات الواردة علىٰ 

 :الكاشف عن ملابساتها، بالنحو التالي

نه أحكاماً مجحفة لا يمكن وصف التشريع الإسلامي بالعادل، لتضمُّ  -  ١

از، من قبيل الإعدام والجلد وقطع الأيدي، الاشمئز ة تبعث علىٰ وقاسية وهمجيَّ 



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٥٩ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

ة كما في الإرث أحكام الأحوال الشخصيَّ  ة علىٰ بل هيمنة النزعة الذكوريَّ 

 .د الزوجات وغير ذلكوالطلاق وتعدُّ 

دت النظريَّ  - ٢ ة المجرم الذي ضرورة الاهتمام بنفسيَّ  ات الحديثة علىٰ أكَّ

م مشاكله ا يستدعي تفهُّ ، ممَّ الجريمة ض لضغوطات مختلفة دفعت به إلىٰ تعرَّ 

ين حيث أهمل ذلك، وتقنين ما ينسجم مع علاجه وإصلاحه، وبخلافه الدِّ 

 .-وهي طبقة ضعيفة ومريضة  - ويتعامل بإجحاف وظلم لحقوق المتجاوزين 

ات الأفراد واعتبار بعض الأفعال يَّ يني لحرّ مصادرة القانون الدِّ  -  ٣

وقد  ،الحاصل برضا طرفين -ما في الزنا ك - العقوبة الصارمة  جريمة تستحقُّ 

ة، فالمفروض احترام جهان لإنشاء علاقة إنسانيَّ يكونان محبَّين لبعضهما ويتَّ 

، ر كرامتهما بتجريمهما وإصدار عقوبة الحدِّ دِ ين يهُ ولكن الدِّ  ،ةتهما الشخصيَّ يَّ حرّ 

 )!بحسب المورد(الحاكمة بالقتل أو الجلَد أو الرجم 

  بـ رُّ يني بين المتناقضين، فهو من جهة يُقِ يع الدِّ يتأرجح التشر -  ٤
َ

 لا

رَ 
ْ
ينِ إكِ  ىٰ خرة الفكر والمعتقد، ومن جهة أُ يَّ ليمُضي حرّ ) ٢٥٦: البقرة( اهَ ِ� ا��

 !ةعن دين الإسلام ويفرض عليه عقوبة الردَّ  يرتدُّ  نْ يحاكم مَ 

لحكم المجتمع ظالمٌ ولا يصلح ) الإسلامي(يني الدستور الدِّ  والنتيجة أنَّ 

قانون  ة بالعدالة بعد اعتمادها علىٰ المعاصر، فلا يمكن وصف الدولة المهدويَّ 

 إذا فرضنا إتيان الإمام مفرداته الكثير من الإشكالات السالفة، إلاَّ  وردت علىٰ 

 .ةفيه عن تلك الخروقات الإنسانيَّ  بدين جديد يعفُّ  ¨ابن الحسن 

خبار، كما في قول الإمام عض الأد ذلك الفرض ما ورد في بؤيِّ وقد يُ 

دَعَا إلَِيْهِ رَسُولُ  أَمْرٍ جَدِيدٍ كَماَ  إنَِّ قَائِمَناَ إذَِا قَامَ دَعَا اَلنَّاسَ إلىَِٰ «:  الباقر

 .)١(»للِْغُرَبَاءِ  فَطُوبَىٰ  ،وَسَيعَُودُ غَرِيباً كَماَ بَدَأَ  ،مَ بَدَأَ غَرِيباً سْلاَ وَإِنَّ اَلإِْ ،  اَالله
                                                        

 ).١ح / ٢٢باب / ٣٣٦ص (الغيبة للنعماني  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٦٠

 :ونظر في عدالة التشريعملاحظة 

الذي نتعامل معه  ىٰ ينبغي التعريف بمفردة العدل كي ينكشف المعن بدايةً 

 .ونطلبه دون إبهام

ه، وظاهره هو اختصاصه بما إذا كان حقَّ  ذي حقٍّ  هو إعطاء كلِّ : العدل(

 م، مع تفضيل بعض علىٰ عَ  فلا مورد له، فإعطاء الفضل والنِّ ، وإلاَّ في البين حقٌّ 

يكون التفضيل  أنْ  بدَّ  نعم لا ،...لا ينافي العدالة ولا يكون ظلماً  بعض،

 .)١()والتبعيض لحكمة ومصلحة

ة المجتمع في اه كافَّ اه الفرد عن العدل باتجِّ العدل باتجِّ  ىٰ قد يختلف معن

ة، ويمكن اعتبار مصطلح الجملة، وكذلك العدل كظاهرة اجتماعية عامَّ 

 .ر البشرين والتطوُّ من ظواهر التمدُّ ) جتماعيالعدل الا(و) الحكومة العادلة(

هي التي يكون لها من النظم والقوانين والأعمال ما : ...الحكومة العادلة(

ة أنْ  ن كلَّ مكِّ يُ  قدر استعداده في دائرة  نفسه علىٰ  ييُرق فرد من أفراد الأمَُّ

 .)٢()عمله

ميع ص التكامل لجرَ وبذلك يكون دور الحكومة العادلة هو إتاحة فُ 

ة  من ضمن الحاجات الضروريَّ عتبرَ أطياف المجتمع، وتوفير الخدمات التي تُ 

ة والتعليم وغيرها، والاستفادة من ة للفرد الإنساني كالغذاء والصحَّ والطبيعيَّ 

فرد  ة ومواهب كلِّ ة وإمكانيَّ ثروات البلد بنحو يستوفي الحاجات الضروريَّ 

 .هبالمقدار الذي يستحقُّ 

 :عيالعدل الاجتما

يعمل الناس بموجب  العادلة، أي أنْ ) كمجتمع(وهو حركة الأفراد 
                                                        

 ).٩٩ص / ١ج (ة بداية المعارف الإلهيَّ  )١(

 ).٢٦٣ص / ٦ج ( فيض الخاطر )٢(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٦١ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

 ،العمل ،سرةالأُ (تطبيقه في دوائر حياتهم المختلفة  سوا به ويسعوا إلىٰ العدل ويتلبَّ 

  :، وهذا ما أشارت إليه الآية المباركة...)ةسات كافَّ المؤسَّ  ،الشارع
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
ا ل

 
َ
ن
َ
 رسُُل

َ
ن
�
�َ َ اتِ ا باِ�ْ

ْ
زَ�

ْ
ن
َ
كِتَ وَأ

ْ
مِ�َ ا مَعَهُمُ ال

ْ
قِسْطِ ابَ وَا�

ْ
ومَ ا��اسُ باِل

ُ
 ِ�قَ

َ
 ...ان

في بسط الحكومة  دور الأنبياء  ، فهي تشير من جهة إلىٰ )٢٥: الحديد(

دور الناس ووعيهم للعدل وتنفيذهم لحدوده  تشير إلىٰ  ىٰ خرالعادلة، ومن جهة أُ 

 .وجعله نهجاً في حياتهم

ه، حقَّ  ذي حقٍّ  ذلك أنَّ مفهوم مفردة العدل هو إعطاء كلِّ  إذن نخلُص من

 ،اوقد يكون حكومتي�  ،افقد نلحظه فردي�  ،قات العدلولكن الاختلاف في متعلَّ 

العدل والمساواة، : ه ينبغي التمييز هاهنا بين مفردتين أنَّ ، إلاَّ اوقد يكون اجتماعي� 

والخصوص من وجه، وإذا كان  إذ ليس كلاهما واحداً، فالنسبة بينهما العموم

المساواة هو التوزيع لشيء  ىٰ معن ه، فإنَّ حقَّ  ذي حقٍّ  إعطاء كلِّ  العدل معتمداً علىٰ 

ه سيكون في كثير من الموارد ظلماً ما بالتساوي، وبذلك لا يطَّرد العدل معه لأنَّ 

 .الخالق سبحانه بين المحسن والمسيء بالعطاء والجزاء ىٰ وجوراً، كما لو ساو

 :ةالمعايير التشخيصيَّ 

ذلك تشخيصه  ىٰ هو المعيار في مقولة العدل، استدع كان الحقُّ  بعد أنْ 

ات في مبدئه لتعيين الواقع وتمييزه من بين الظلم والعدل، وقد أُطلقت نظريَّ 

ة سه الفكريَّ سُ وكذلك أُ  ،وبيان المختار منها )١(هاالماهوي، لا بأس باستعراض أهمّ 

 .نصفه بالظلم ىٰ مورد انسلخ عنه حتَّ  ق كلَّ مة له، لنلاحالمقوِّ 

 :ريقد ورد في مبدئه التصوُّ 

 :ة المنفعةنظريَّ  -  ١

أنَّ  وتذهب إلىٰ  ،...)روز، وليونزو ،آستينو ،بينثام(سين لها المؤسِّ  من أهمّ 
                                                        

 .ةوهما الأكثر اشتهاراً في الثقافة الغربيَّ  ،ةتين للفلسفة الغربيَّ سنذكر نظريَّ  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٦٢

له وتكليفاً  االشخص، فينشأ حق�  ضُ لإيصال المنفعة إلىٰ جعلٌ قانوني يُفرَ  الحقَّ 

 .لتحقيق ذلك التفاعل المنفعي بين الأطراف طرفٍ آخر، علىٰ 

منفعة هي  ليس كلُّ  ت أنْ دَ وبسبب الإخفاق في هذه الضابطة، حيث انتقُِ 

ة ، فهناك منافع عامَّ متعيِّنة لشخص بعينه وقاضية بالتكليف الكاشف عن الحقِّ 

ض نين كما في قانون الضرائب وقانون عدم التعرُّ أشخاص غير متعيِّ  تصل إلىٰ 

 .ا لا يجعل ذلك آحاد أفراد الناس أصحاب حقٍّ الناس، ممَّ  لأرواح

 إنَّ كلَّ : ومن هنا اعتمد أصحاب هذا الرأي نحواً آخر مغايراً، فقالوا

 ، بل إنَّ الحقَّ الحقِّ  ىٰ تكون عبارة عن محتو منفعة تنبثق عن تكليف لا يمكن أنْ 

 :ة متَّصفاً بصفتينالمنفع التأسيس له فيما لو كان الذي يحصل علىٰ  إنَّما يتمُّ 

 .المنتفع بنحو مباشر وصول المنفعة إلىٰ  -  ١

نِّ القانون هو إيصال تلك المنفعة إليه يكون الغرض من سَ  أنْ  -  ٢

 .مباشرةً 

ة إشكالات قادحة فيه، نا لا نقبل هذا المعيار للحقِّ ولكنَّ  ، لورود عدَّ

وكذلك ، انه وتعالىٰ كما في الواجب سبح استحالة المنفعة لبعض أهل الحقِّ  :ومنها

م للحقِّ (وجود حقوق لا تقبل فكرة التكليف  ة والسلطة يَّ الحرّ  حقِّ  :مثل) المقوِّ

 .والحصانة

 :ة الاختيارنظريَّ  -  ٢

اهها المؤسِّ ) م١٨٠٤ - ١٧٢٤( الفيلسوف إيمانوئيل كانط عتبرَ ويُ  س لاتجِّ

ره بعد ذلك الفيلسوف   -  ١٩٠٧) (اي هارت.ال.اتش(التقليدي الذي طوَّ

 .)م١٩٩٢

 وهي الإرادة التي تمتدُّ  ،ةيصة طبيعيَّ الإنسان يمتلك خصِّ  ويعتقد كانط أنَّ 

ما تكون عند ة القانون الوضعي إنَّ قيميَّ  ة المطلقة، وأنَّ يَّ تأسيس مبدأ الحرّ  إلىٰ 



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٦٣ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

مبدأ الأمن الاجتماعي  ة للإنسان، ولكن بما أنَّ مراعاة تلك الخصائص الطبيعيَّ 

ات عند تزاحمها وتصادمها أمكن للقانون تحديد الحقوق يَّ خاضع لتحديد الحرّ 

 .والتكاليف لذلك الغرض، ومن هنا جاءت مقولة الحقِّ 

 عبارة عن جميع الشروط التي يمكن أنْ  إنَّ الحقَّ : (وفي هذا الصدد يقول

د بموازاتها اختيار الشخص  لإرادة  في ضوء القانون العامِّ ) فالمكلَّ (يتحدَّ

 .)١())صاحب الحقِّ (مع اختيار الآخر  ةالإنسان الحرَّ 

 :هذا القول إشكالات نختصر منها الآتي وأيضاً يرد علىٰ 

 ،هاختيار إسقاط حقِّ  ة المزمعة يستطيع صاحب الحقِّ يَّ إنَّ بموجب الحرّ 

م ة ساقطة عن الاعتبار، لأنَّ  النظريَّ عتبرَ وبدون ذلك تُ  في حين ، الاختيار هو المقوِّ

 الحياة والأمن علىٰ  حقِّ  :لحقوق غير قابلة للإسقاط من قبيلبعض ا نحن نجد أنَّ 

 .وغير ذلك ،ةيَّ والحرّ  ،النفس

 :ةة الإسلاميَّ النظريَّ  -  ٣

ل الشارع للإنسان، من حيث بَ سلطنة مجعولة من قِ (هو  الحقُّ  :وقد ورد فيها

 ...علىٰ إنسان آخر، أو جماعة من الناس، أو شيء من الأشياء خاصٍّ  تعنونه بعنوانٍ 

وهو عبارة عن الثبوت في التشريع الإلهي، سواءٌ في ذلك الأحكام 

ة، وسواء في ذلك ما كان منها سنخ ة أو الوضعيَّ ة التكليفيَّ ة أو الإمضائيَّ التأسيسيَّ 

 .الأخصِّ  ىٰ ، والحقوق بالمعنالأخصِّ  ىٰ الأحكام بالمعن

لهي في صقع الجعل الإ) التحقق(مأخوذ من  -  ىٰ بهذا المعن -  والحقُّ 

الذي هو من سنخ الملك، فالظاهر  الأخصِّ  ىٰ بالمعن ا الحقُّ أمَّ  .البشر للشريعة علىٰ 

 .)٢())الاستحقاق(أنَّه مأخوذ من 
                                                        

د حسين محمّ / ة في الغرب حول مفهوم الحقِّ ات الفلسفيَّ النظريَّ  يات الماثلة أمام أهمّ التحدّ  )١(

 .ةموقع المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيَّ / ة الاستغرابمجلَّ / طالبي

 ).١٢ - ٩ص (العمل للمرأة  ة ويليه حقُّ حقوق الزوجيَّ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٦٤

من  لك أعمّ ق المُ لأنَّ متعلَّ ، إشكال) في الحقِّ (ة الملكيَّ  ىٰ معن وقد ورد علىٰ 

لك سلطة ون المُ ك إلىٰ  إضافةً  .قه خصوص الفعلفمتعلَّ  ا الحقُّ الفعل والعين، أمَّ 

ف في إذ لا يسمح له بالتصرُّ  ،فسلطته ضعيفة ا الحقُّ أمَّ  ،المملوك ة علىٰ قويَّ 

 .برِ  بمقدار ما أجاز له المعتإلاَّ  المستحقِّ 

، ولكن )فهو الجامع له( ة في تفسير الحقِّ يمكن اعتماد السلطة الجعليَّ : إذن

ر فيما نحن فيه، لتصوُّ ليتَّضح ويكتمل ا ىٰ ينبغي التدقيق في جهات هذا المعن

 :فينبغي ملاحظة

 :)١(وعلاقته مع خصوص الإنسان متابعة الحقِّ : لاً أوَّ 

وتمييز  ،ة عليهينيَّ يقال في تأثير الشريعة الدِّ  كي يتَّجه البحث لما يمكن أنْ 

 .الظالم من العادل فيها

به من  المقابل للتكليف، لينتفع صاحب الحقِّ  ظ الحقُّ ولذلك سيلاُحَ 

اهه في تحقيق ذلك، فكانت الشريعة الإلهيَّ خلال  ة عبارة عن امتثال المكلَّف باتجِّ

منها  لٍّ رتبطة بين أطراف مختلفة، لكسب كدة من التكاليف الممنظومة متعدِّ 

 .ه لإحراز منفعته كاملاً ق استيفاء حقِّ المنفعة، فالإنسان يُلاحِ 

يحُرِز حمايتها  بما عندئذٍ ينقدح سؤال جوهري حول الضابطة لجعل الحقِّ 

 .- الحاكمة بالظلم  - من المنقصة 

هو الضرورة  ة المستحقِّ وبين هويَّ   التناسب والتناسق بين الحقِّ عتبرَ يُ 

أي بما يلائمه ويكون  ،)هحقَّ  ذي حقٍّ  أخذ كلِّ (وهو عين مفهوم العدل  ،المحرزة

 .ته وطبيعتهكفؤاً لهويَّ 

 :ة الجاعل والمجعول لههويَّ : ثانياً 

: الفكري لمقولة حقوق الإنسان ان الأسُُّ عتبرَ التمييز بين رؤيتين تُ ينبغي 
                                                        

به  قات مختلفة، والمعنيُّ ، ولذلك متعلَّ )افقهي�  ،افلسفي�  ،اقرآني� ، الغوي� ( دة للحقِّ وردت معاني متعدِّ  )١(

 .الذي يستدعي التكليف هنا هو الحقُّ 



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٦٥ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

ة لا تتجاوز ة التي تتَّسم بملاحظة الوجود والإنسان كظاهرة طبيعيَّ يَّ الرؤية المادّ 

ة التي تستوعب ات، والرؤية الإلهي الميتافيزيقيَّ ة والتجريبيَّ والمادَّ  معرفتها الحسَّ 

عد الغيبي والماورائي، وبذلك تكون قراءتها البُ  إلىٰ  دَّ ي لتمت المادِّ عد الحسيِّ البُ 

لا  ة له، فهي تعترف بمبدئه كوجود أعلىٰ يَّ للإنسان مغايرة تماماً عن القراءة المادّ 

) ومنه الإنسان(ي متناهي في جميع أنحاء الكمال المطلق، والذي أوجد العالم المادِّ 

 ... ة متقنةره ابتداعاً بتفاصيل دقيقة محكممن العدم وصوَّ 
َ
ِي ق

�
ا ا�

َ
 رَ��ن

َ
ال

طَ 
ْ
�

َ
  ىٰ أ

َ
د

َ
م� ه

ُ
� 

ُ
ه

َ
ق
ْ
ل

َ
ءٍ خ ْ َ

� 
� ُ

دون استحقاق، بل رحمة ) ٥٠: طه( � ىٰ �

لُكَ  يحَْدُونيِ عَلىَٰ وَ «وجوداً وكرماً، فكان الخلق به حدوثاً وبقاءً،  مَسْأَلَتكَِ تَفَضُّ

لٌ،  سْنِ ظَنِّهِ وَفَدَ بحُِ مَنْ أقَْبَلَ بوَِجْهِه إلَِيكَْ، وَ  عَلىَٰ  إلَِيكَْ، إذِْ جمَيِعُ إحِْسَانكَِ تَفَضُّ

 .)١(»بْتدَِاءٌ إذِْ كُلُّ نعَِمِكَ اِ وَ 

ة المالكيَّ  واقع العلاقة بين الخالق سبحانه ومخلوقه الإنسان قائم علىٰ  إنَّ 

عنه سبحانه طرفة عين بالضرورة، فإذا كان  ة التي لا تنفكُّ ة والربوبيَّ الحقيقيَّ 

 للإنسان دون جعلٍ من خالقه، إذ بعد أنْ  ر حقٍّ تصوُّ  نقطع السبيل إلىٰ كذلك، ا

ثابت له سبحانه، ومن  والمدبِّر، فالحكم له أو عليه حقٌّ كان هو البارئ والمالك 

م تعريف الحقِّ  ىٰ هذا المنطلق كانت فحو  .المتقدِّ

ذلك  اقتضىٰ  ،للإنسان اختصاص الباري سبحانه في جعل حقٍّ  إذا ثبت

ما سيكون العلم سة عند تعيينه له إنَّ أنَّ منطلقات الذات المقدَّ  يد علىٰ التأك

ة التي صنعها الخالق وبما يتناسب ة الإنسانيَّ والحكمة، وذلك يستدعي إبراز الماهيَّ 

ة عنه بحكم ه الذات الإلهيَّ ر فيه الظلم، لتنزُّ لها وبنحو لا يتصوَّ  معها عينَّ الحقَّ 

 .)٢(العقل والنقل
                                                        

 ).٣٤الدعاء / ٧٦ص (ة اديَّ الصحيفة السجَّ  )١(

 .هه الباري عن الظلم واستحالته في حقِّ لة علىٰ تنزُّ ة المفصَّ ه من علم الكلام الأدلَّ في محلِّ  رَ كِ ذُ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٦٦

وضع حقوق الإنسان بيد  يلزم انحصار حقِّ : (جوادي آمليشيخ يقول ال

وترك هكذا أمرٍ  .ةه الوجود الوحيد العالمِ بحقوق الإنسان الواقعيَّ ؛ لأنَّ االله تعالىٰ 

الظلم وزوال  ىٰ لا ينتج سو - الإنسان نفسه  ىٰ حتَّ  - مصدر آخر غير االله  لأيِّ 

للإنسان   يحقُّ نبياء لتبليغها، ألاَ ل الأرسِ إذا لم يضع االله حقوقه ولم يُ ... الحقِّ 

نا يا ربُّ  لا نعلم بأسرار العالم ولم يكن ذلك باستطاعتنا،  الاعتراض والقول بأنَّ

وضع وإبلاغ  ة؟ من هنا نستنتج بأنَّ غنا حقوقنا الواقعيَّ بلِّ فلماذا لم تهدنا ولم تُ 

 .)١(...)مةمن حقوق الإنسان المسلَّ  دُّ ل االله تُعَ بَ الحقوق من قِ 

  :سنواجه قوله تعالىٰ  - ة برؤية إلهيَّ  -ة الإنسان عند البحث عن هويَّ 
ْ
وَ�ِذ

 
َ
 ق

َ
مَلا

ْ
 �لِ

َ
 رَ��ك

َ
 جَ ال

�
ةِ إِ�

َ
 ئِ�

ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
فكانت ) ٣٠: البقرة( ...اعِل

ساً للإنسان، واقعه التكريم   الخلافة مشروعاً مقدَّ
َ
ن
ْ
م ر�

َ
 ك

ْ
د

َ
ق
َ
مَ وَل

َ
 ا بَِ� آد

قَ ولازمه التسخير الكوني واستملاك الأرض  ،)٧٠: الإسراء(
َ
ل

َ
ي خ ِ

�
وَ ا�

ُ
ه

مْ مَ 
ُ
�

َ
 ل

ً
يعا ِ

َ
رضِ �

َ ْ
، وفرضه استغراب الملائكة من هكذا )٢٩: البقرة( ا ِ� الأ

 ِ�يهَ خلق 
ُ

عَل
ْ َ
�

َ
 ِ�يهَ أ

ُ
سِد

ْ
ف

ُ
مَ ا مَنْ �  ا��

ُ
وعداوة ) ٣٠: البقرة( ...اءَ ا وَ�سَْفِك

 إبليس 
َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
 ا وَ�ِذ

َ
مَلا

ْ
وا �لِ

ُ
ةِ اسْجُد

َ
 لآِ ئِ�

�
وا إلاِ

ُ
سَجَد

َ
مَ ف

َ
ٰ  د

َ
�

َ
َ�َ  إبِلِْ�سَ أ

ْ
وَاسْتَك

 
َ
 وَ�

َ
�

ْ
 مِنَ ال

َ
د الثأر  ، ثمّ )٣٤: البقرة( �فِرِ�نَ ن هُمْ توعَّ

�
وِ�نَ

ْ
غ

ُ َ
 لأ

َ
تكِ بِعِز�

َ
ف

َعَِ�  ْ
�

َ
 ).٨٢: ص( �أ

م الفكر ا يُرغِ يات، ممَّ تحدّ ات والة وإثقالها بالمسؤوليَّ ج الهويَّ في توشُّ  لا شكَّ 

سواء، فتعترف  حدٍّ  ي، ومُسكَة الأطراف المتنازعة والموائمة علىٰ بضرورة التبنِّ 

 .ةة الحكميَّ الصناعة العلميَّ  يس تلك المنظومة ذالبداهة بالخضوع لمؤسِّ 

الكتاب  ، وإنزالل سُ إرسال الأنبياء والرُّ  فكانت الحاجة إلىٰ 

ل لتهذيبه بُ ة، والسُّ ة الإنسانيَّ ات الهويَّ لحظ خصوصيَّ ي قانونالسماوي، وتشريع 
                                                        

 ).١٥٢و ١٥١ص (والتكليف في الإسلام  الحقُّ  )١(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٦٧ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

ك به وهو اجتماع أفراده في وتأديبه وتطويره نحو كماله، والظرف الذي سيتحرَّ 

 .بوتقة المجتمع

سها خالق ظ تلك الحقوق التي أسَّ ذلك ضمن دائرة العدالة، كيما تحُفَ  وكلُّ 

اً للغرض، وهو خلاف الحكمة الإنسان لمصنوعه المتميِّز، ولولا ذلك لصار نقض

 .التي دلَّ العقل والنقل عليها

إذن لا مندوحة من الاعتراف بعدالة الشريعة، وتناسبها بجميع 

واقع وجود الإنسان لا يرتبط بعالم الدنيا  ما أنَّ اتها مع الإنسان، سيَّ خصوصيَّ 

السلامة  من الدنيا والآخرة التي لا يعلم بقوانين نشأتها وإحراز فقط، بل الأعمّ 

مْ ِ� مَ االله سبحانه  ىٰ فيها سو
ُ
شِئَ�

ْ
�
ُ
 وَن

َ
 ا لا

َ
مُون

َ
ل
ْ
ع

َ
� � )٦١: الواقعة.( 

 :مبدأ العقوبة لا ينافي عدالة التشريع: ثالثاً 

تقاطعها مع عدالة  ىٰ ل في غاية تشريع العقوبات لينكشف مدينبغي التأمُّ 

 :نحوينما هي برة فيها إنَّ يني، والغايات المتصوَّ الدستور الدِّ 

ي المظلوم من من قبيل تشفِّ  ي،تشريع العقوبة بدافع الانتقام والتشفِّ  - ١

سَ لأنَّه  ،سالشارع المقدَّ  في حقِّ  ىٰ ر هذا المعنعقوبة الظالم، ولا يمكن تصوُّ 
ْ
�
َ
ل

ءٌ  ْ َ
لِهِ �

ْ
مِث

َ
صيب الوجودات ا يُ فلا يعترضه وصفٌ ممَّ ) ١١: ىٰ الشور( ك

ا صفات يلازمها الفقر والحاجة والاسترخاء، لأنهَّ  رالممكنة كالانفعال والتأثُّ 

وَمَنْ ...  يعن الانتفاع بالانتقام والتشفِّ  أنَّه غنيٌّ  علىٰ  علاوةً  .ل والتبدُّ والتغيرُّ 

عَ 
ْ
ِ�� عَنِ ال

َ
 االلهَ غ

�
إنِ

َ
رَ ف

َ
ف

َ
مَِ� �

َ
 ).٩٧: آل عمران( �ا�

بل صيانة اره، تشريع العقوبة بدافع الضبط الأمني للمجتمع واستقر - ٢

ة ة، والانتقاص من حظوظه الدنيويَّ الفرد وحمايته من الإخلال في كرامته الإنسانيَّ 

 ...رة، أو القتل والسرقةوتناول الحبوب المخدِّ  ،كما في شرب الخمر ،خرويةأو الأُ 

 .ةة في القوانين الوضعيَّ وهذا ما تفعله السلطة القضائيَّ  ،إلخ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٦٨

ه يه ضمانٌ للأفراد بنحولأنَّ  ،وح مطلوبأنَّ هذا النحو ممد ولا شكَّ 

العقوبات، فإنَّ الحكم  نِّ الاجتماعي أو الشخصي، وهو غاية الشريعة عند سَ 

لتزام وفي الا ،عن ملاك المصلحة أو المفسدة الشرعي بلحاظاته المختلفة لا ينفكُّ 

عدم التهاون فيه  للإنسان، وتعمل العقوبة علىٰ  ابه نفعٌ اعتبره الشارع حق� 

 .)١()أساء الأدب العقوبةمن أمن : (ة نحو الامتثال، وقديماً قالواكيَّ والمحرّ 

الإنسان تأمين منظومة العقوبات لإحكام القانون الذي  ولذلك من حقِّ 

العقوبات ونفي العدالة  يحُفَظ به الحقوق والواجبات، فلا ملازمة بين نصِّ 

 لصاحبه لا يمكن إيجاده إلاَّ  قِّ ة، بل العكس هو الصحيح، فإنَّ تعيين الحالتشريعيَّ 

إذا لازمه تكليف، والتكليف المنفلت من الحساب والعقاب يفقد قيمته وأثره، 

 .في فلسفة الحقوق  العقوبة جزءاً لا ينفكُّ عتبرَ ولذلك تُ 

 :قسوة العقوبات لا تتعارض مع القانون العادل: رابعاً 

، لموجب لإقامة الحقِّ ثبت ضرورة العقوبة في التحاقها بالتكليف ا بعد أنْ 

في حصول استحقاقه لتأنس النفس بالعدل، يأتي الكلام في  فردٍ  لقناعة كلِّ 

من عقوبةٍ فيمكن الاكتفاء  بدَّ  كان ولا إنْ : العقوبة، حيث قيل التفصيل بكيفِ 

بنحوها الأيسر والأكثر رفقاً، في حين تبالغ شريعة الإسلام في إيلام المعتدي 

 .بأساليب مختلفة

 :الخلاف، وإليك البيان ن رأينا علىٰ ولك

ة بالعقوبات الموجعة كما تستهجنه لا تنحصر الشريعة الإسلاميَّ  -  ١

ع بالتفاصيل الهادئة في التعاطي مع المخالفات وبأساليب ، بل تتنوَّ ىٰ الدعو

ما يشمل العقوبات  ىٰ ف، وحتَّ ة المكلَّ نفسيَّ  وعيت فيها دقائق الآثار علىٰ ة رُ تربويَّ 

                                                        

 ).٣٦١ص / ٤ج (شرح نهج البلاغة للسيِّد عبَّاس عليّ الموسوي  )١(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٦٩ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

ة في إثباتها، لإدامة الأثر التربوي دون نت شروطاً تعجيزيَّ دة فقد تضمَّ الشدي

 .الوضعي

ع تتَّضح ضرورة الإيلام وقسوة العقوبة في بعد التسليم بحكمة المشرِّ  -  ٢

 فة في التزكية وتحصيل الردع وإلاَّ بعض مواردها، لعدم تأثير العقوبات المخفَّ 

ة القانون وسلبٍ وقهر رغم حاكميَّ  صار نقضاً للغرض، وما نشهده من اعتداء

ة ة والمجتمعيَّ د قولنا، لذلك لا يجوز الاستخفاف بالآثار الوضعيَّ ؤكِّ الوضعي يُ 

 .إحداث تناسب بين خطورة الجريمة والعقاب للأمن منها للجرائم والعمل علىٰ 

نَّ المبالغة في حماية حقوق المجرم والإشفاق عليه إنَّما هو إجحافٌ أ -  ٣

عليه، إذ قد تصل معاناة المجني  ىٰ ر والمعتد، فالعدل في إنصاف المتضرِّ وتدليسٌ 

والده،  لَ من حياته، كما في اليتيم الذي قُتِ  ىٰ المكابدة والحرمان ما تبقَّ  عليه إلىٰ 

إلخ، فينبغي  ...السنين في جمعه ىٰ بَ ماله الذي أفنت عيناه، أو نهُِ والذي فُقِأَ 

قسوة العقوبة هي عين الحكمة والمصلحة،  ضح أنَّ استحضار الجريمة وآثارها ليتَّ 

َّ سيَّ   .تخفيفها ىٰ ت المقارنة بينها وبين مفاسد تركها أو حتَّ ما إذا تم

إعداد برنامج تهذيبي  الإسلام قبل تقرير العقوبات علىٰ  عَمِلَ  - ٤

قَ الإنسان ذا عقلٍ وفطرة ووجدان وضمير لَ فخَ (متكامل، من حيث التكوين 

فأرسل (ومن حيث التشريع  ،)الفضيلة والاستقامة ذلك يدعو إلىٰ  ومشاعر، كلُّ 

ة، والشريعة ذات برنامج تعليمي ب السماويَّ تُ وأنزل الكُ ، ل سُ الأنبياء والرُّ 

م الفرد والحال هذه نحو الرذيلة والجريمة، فليس )وتأديبي وتربوي ، فإذا تقدَّ

د استحقاقه ؤكِّ ا يُ ممَّ ! الباطل لىٰ وتميل إ الحقَّ  ىٰ نفسه مريضة لا تهو  لأنَّ ذلك إلاَّ 

 .سوء سريرته وفعله للتأديب والمجازاة علىٰ 

هنا تمَّ إثبات عدالة التشريع من خلال ضمان معيار العدالة فيها،  إلىٰ 

وبذلك  ،ه مكفول للإنسان باعتباره مخلوقٌ الله سبحانهوأنَّ  ،والذي هو الحقُّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٧٠

الحكيمة فيه، ومن جملة ذلك  ما يضمن إرادته في خلقه كلَّ  ىٰ اعريكون قد 

 .ما يكفله وتقنين كلِّ ) الحقُّ (

ات مفردات ذلك التشريع كما في ومن أراد التفصيل المسهب في خصوصيَّ 

وإجحاف قانون  ،ة الفقهذكوريَّ  ىٰ أو دعو ،عقوبة بنحوها الجزئي فلسفة كلِّ (

 .)١(لاتفليراجع المطوَّ ، )ة بالمرأةالأحوال الشخصيَّ 

ة فاق مع النظريَّ ة المجرم وعدم الاتِّ في شبهة إهمال شخصيَّ ا قولنا وأمَّ 

 :الحديثة في تحليلها هو

 :ا يدفع الإشكالظ في تشريع العقوبة ثلاث جهات ممَّ إنَّ الملاُحَ 

إصدار  تعمل علىٰ  ىٰ في ملاحظة تكوين النفس، فهي ذات قوولىٰ فالأُ 

وللنفس  ،)ةوالعقليَّ  ،ةلغضبيَّ وا ،ةة الشهويَّ كالقوَّ (ة والإرادات الأفعال الخارجيَّ 

نوازع  إلىٰ  إضافةً  .)ةنَّ والمطمئ ،والملهمة ،امةواللوَّ  ،ارةالنفس الأمَّ (أيضاً مراتب 

ويمارسون وظيفة الأنبياء  عمل الخير ونبذ الشرِّ  الخير كالصلحاء الذي يدعون إلىٰ 

د التي تجُسِّ  وهكذا دور القرآن الكريم وأدعية المعصومين ، ة والأئمَّ 

الجاني يتجاوز  ذلك فإنَّ  ورغم كلِّ  .ة نحو الصلاحة تعبويَّ ة تربويَّ دروساً توعويَّ 

 .الخطيئة والجريمة ة المحيطة به إلىٰ ة له والخارجيَّ ل النفسيَّ بُ السُّ 

ر له ممارساته الخاطئة بذريعة التأثُّ والحال هذه لا يُ   ،ر بالأسباب الفاسدةبرِّ

 .الحةلوجود التكافؤ مع الأسباب الص

ارة من علاج يشفي هي ملاحظة ما ينسجم مع هذه النفس الأمَّ والثانية 

ع وعلمه وعي فيه حكمة المشرِّ العقاب رُ  إذ ذكرنا سابقاً أنَّ  -خبث السريرة 

فتعمل  .يحمي المجتمع منها أو لا أقلَّ  ،- بالأصلح الأنفع لطبيعة خِلقة الإنسان 

                                                        

مة السيِّد أحمد الإشكوري، ) المرأة(من قبيل بحث  )١(  .مخطوطللعلاَّ



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٧١ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

حماية المجتمع وحقوق الآخرين، أو  وأيضاً  ،شفاء النفس العليلة العقوبة علىٰ 

 .ن من كليهمالم تتمكَّ  الثاني منهما فقط إنْ 

ل يتحمَّ  نْ إذ ليس الجاني هو مَ  ،ةفهي ملاحظة أطراف المسؤوليَّ ا الثالثة أمَّ 

ملاحظة الأسباب المساهمة في صدور  ة منفرداً، فتعمل الشريعة علىٰ المسؤوليَّ 

أ درَ الحدود تُ (اً، وذلك وفق قاعدة ا يوجب دفع العقوبة غالبالفعل ممَّ 

 .)١()هاتبُ بالشُّ 

، )الزانيين(ة الإنسان كما في يَّ وفيما ورد من قبح العقاب الذي يصادر حرّ 

ة المطلقة، فإنَّ الإنسان خليفة االله يَّ فاسد، إذ لا نرتضي بمبدأ الحرّ  ىٰ ه مبنفإنَّ 

ته إرادة الأصيل فتكون فاكونه وكيلاً له، والوكيل يراعي في تصرُّ  ىٰ سبحانه بمعن

الخطأ لا يبيحه، ومن الواضح خطيئة الزنا  وأيضاً الاتِّفاق علىٰ  .نةيَّته مقنَّ حرّ 

 .ةة والاجتماعيَّ لأضراره النفسيَّ 

وتهديد  ،ل حرباً للإسلاممثِّ يُ  لأنَّ المرتدَّ  ،ةوهكذا الأمر في عقوبة الردَّ 

عند  ان أمرٌ مشروعٌ وحفظ الأمن والكي ،الأمن العقدي للمجتمع الإسلامي

 .ةة والاعتبارات الإنسانيَّ جميع القوانين الوضعيَّ 

ين يريد التشكيك بالدِّ  نْ مَ  ن كلَّ كِّ ة الارتداد دون رادع قوي تمُ إنَّ عمليَّ 

ن براءته منه، وفي ذلك تضعيفٌ له وزعزعة لإيمان علِ يُ  يعتنقه ثمّ  وزعزته أنْ 

 .الآخرين

ع الكفر بالإطاحة به من خلال وعدم تأمين الإسلام وحمايته يُطمِ 

  :الارتداد، قال تعالىٰ 
َ
تْ طَ وَق

َ
كِتَ ال

ْ
لِ ال

ْ
ه

َ
 مِنْ أ

ٌ
ة

َ
ٰ ائفِ

َ َ
� 

َ
زِل

ْ
ن
ُ
ي أ ِ

�
وا باِ�

ُ
 ابِ آمِن

                                                        

علىٰ العمل الجنائي الذي يقع اشتباهاً، فالمراد من الشبهة هنا  معنىٰ القاعدة هو عدم إقامة الحدِّ  )١(

موقع شبكة المعارف (. مع الجهل بالموضوع أو الحكم عليه الحدُّ ق العمل الذي هو تحقُّ 

 .)ةالإسلاميَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٧٢

 
َ
هُمْ يرَجِْعُون

�
عَل

َ
رُوا آخِرَهُ ل

ُ
ف

ْ
 ا��هارِ وَا�

َ
ه

ْ
وا وجَ

ُ
ينَ آمَن ِ

�
 ،)٧٢: آل عمران( �ا�

، لعدم تخصيص الوارد بخصوص المليِّ  بالمرتدِّ  ةً وليست الآية المباركة مختصَّ 

 .المسلمين  علىٰ الفطري السلبي الأكبر من المليِّ  أثر المرتدِّ  ىٰ المورد، ولا يخف

صناها بالبيان هي أيضاً الردود الأخيرة التي خصَّ  أنَّ كلَّ  إلىٰ  إضافةً 

ره قدِّ في ما يُ الباري سبحانه  من حقِّ  الذي ذكرناه بدايةً  مشمولة بالبيان العامِّ 

عن تدبيره،  ة، وكونه لا ينفكُّ ة غير اعتباريَّ ة حقيقيَّ لمخلوقه كونه مملوكه بملكيَّ 

رات الظلم أو الإجحاف في  لتصوُّ ه سبحانه العالم الحكيم المطلق، إذن لا معبرِّ وأنَّ 

 .سات تشريعه المقدَّ جزئيَّ 

 :ة في عصر الظهورة والقضائيَّ السلطتان التنفيذيَّ 

 ة علىٰ ة والقضائيَّ فيه اعتماد السلطتين التنفيذيَّ  اضح الذي لا شكَّ من الو

، وذلك للروايات ¨درجاته في دولة الإمام المهدي  والعدل بأقصىٰ  الحقِّ 

 .ملئه للأرض عدلاً وقسطاً بعد امتلائها ظلماً وجوراً  علىٰ  المتواترة التي تنصُّ 

العدالة هو ما  ويمكن إعطاء صورة مشابهة لذلك ومصداق جلي لتحقيق

 ٰ ، )هـ٤٠ -  ٣٥(أثناء حكومته بلاد المسلمين  من عدالة أمير المؤمنين  تجلىَّ

إنَِّ «: الأعظم  من نور واحد، عن النبيِّ  ة أساس كون الأئمَّ  وذلك علىٰ 

يَ بيِ  أَوْحَىٰ   اَاللهَ دُ  : ...إليََِّ لَيلَْةَ أُسرِْ اطِمَةَ وَاَلحْسََنَ وَفَ  اإنيِِّ خَلَقْتُ عَلِي�  ،يَا محُمََّ

ةَ مِنْ نُورٍ وَاحِدٍ  فَمَنْ قَبلَِهَا  ،ئِكَةِ اَلملاََ  يَتهَُمْ عَلىَٰ لاَ ثُمَّ عَرَضْتُ وَ  ،وَاَلحُْسَينَْ وَاَلأْئَِمَّ

بينَِ كَانَ مِنَ اَلمُ   .)١(»وَمَنْ جَحَدَهَا كَانَ مِنَ اَلْكَافِرِينَ  ،قَرَّ

مات الإمامة واحدة إضافةً إلىٰ  اد المبادئ والأسُُ ممَّ  ،أنَّ مقوِّ س ا يستدعي اتحِّ

حيث  ىٰ التقو: دعامة لهذا المشروع هي وإنَّ أهمّ  .انية لمشروعهم الربَّ الفكريَّ 

                                                        

 ).٢٤ح / ٤باب / ٩٥و ٩٤ص (الغيبة للنعماني  )١(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٧٣ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

د القرآن الكريم والروايات المباركات النفس الإنسانيَّ   ة لها، كونها المنطلق إلىٰ حشَّ

ر بنحو بلغت عمقاً في وجود الإمام  ىٰ خير، حتَّ  كلِّ  العصمة ولتكون  لتتقرَّ

 .ماً لإمامتهشرطاً مقوِّ 

ثابتاً علىٰ قاعدة رصينة  ¨ر كون المهدي المنتظَ  وعندئذٍ سيكون جلي�ا

ن حركاته وفعَّ تُ  اته وقراراته ضمن مبدأ العدالة، ولن يسمح ورعه اليَّ ؤمِّ

نملة لطرفة عين، وهذا ما ينعكس علىٰ أجهزة دولته عنها قيد أ يزلَّ  وتقواه أنْ 

، من حيث التأسيس ودوام )ةة والقضائيَّ التنفيذيَّ (كة للسلطتين معاً المبار

 .المتابعة لأدائها

ة معالم دولته الكريمة من نافذة الحكومة العلويَّ  ننظر إلىٰ  وبذلك لنا أنْ 

بعَْةَ بماَِ قَاليِمَ اَ لأَْ لَوْ أُعْطيِتُ اَ  هللاَ وَ «: المباركة التي عبرَّ عنها أمير المؤمنين  لسَّ

إنَِّ وَ  ،فيِ نَمْلَةٍ أَسْلُبهَُا جُلْبَ شَعِيرَةٍ مَا فَعَلْتُهُ  اللهَ أَنْ أَعْصيَِ اَ  تَ أَفْلاَكِهَا عَلىَٰ تحَْ 

 .)١(»هْوَنُ مِنْ وَرَقَةٍ فيِ فَمِ جَرَادَةٍ تَقْضَمُهَادُنْياَكُمْ عِندِْي لأََ 

 ):ةالسلطة التنفيذيَّ (مبادئ تأسيس الجهاز التنفيذي  - ب 

ة في تحقيق من الأركان الأساسيَّ ) ةالسلطة التنفيذيَّ (زاهة وأمانة  نعتبرَ تُ 

ة، واللسان الناطق الدولة القانونيَّ  الدولة العادلة كونها الجهاز التطبيقي لموادِّ 

ة ة القانونيَّ ة المادَّ يني النظري، إذ تستدعي العدالة الواقعيَّ ة للفكر الدِّ واليد العمليَّ 

التطبيق من خلال الوزارات بمختلف فروعها  قدرة علىٰ مع ال) الدستور(العادلة 

 برؤساء وقادة يحرصون لترجمة ذلك الدستور خارجاً، ولا يمكن تحقيق ذلك إلاَّ 

رأس ذلك يأتي دور القضاء لمتابعة  الالتزام الكامل بالقانون العادل، وعلىٰ  علىٰ 

 .-يه وسنأتي عل -زلل حاصل وانحراف عن التطبيق العادل  ومحاسبة كلِّ 

صاته في دولة نا من خلال انضباط الجهاز الحاكم بجميع تخصُّ وذكرنا أنَّ 
                                                        

 ).٢٢٤ح / ٣٤٧ص (نهج البلاغة  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٧٤

به له في ر نموذج مشالتلك المسيرة، أمكننا تصوُّ  وإحكامه  ، الإمام عليٍّ 

حكومة العدل  ة علىٰ النظر عن عشرات الروايات الناصَّ  ة بغضِّ الدولة المهدويَّ 

 .الإلهي في عصر الظهور

في هذا المضمار من خلال التوجيهات الصادرة  صوم وإليك أداء المع

 :بلد من بلاد المسلمين من قبيل مالك الأشتر الوالي علىٰ  منه إلىٰ 

نزيهين، يمتلكون إرادة ) وهم الولاة آنذاك(قادة  إرادة تسليم الحكم إلىٰ 

استبعاد العناصر الفاسدة السابقة في  الحكم العادل، ولذلك كان التأكيد علىٰ 

إِنَّ شرََّ وُزَرَائِكَ مَنْ «: يها مناصب جديدة، وفي ذلك قال تولِّ  علىٰ  الحكم

ارِ قَبلَْكَ وَزِيراً كَانَ للأَِْ  كَهُمْ فيِ اَ وَ  ،شرَْ مُْ  ،ثَامِ فَلاَ يَكُونَنَّ لَكَ بطَِانَةً لآْ مَنْ شرَِ فَإنهَِّ

 .)١(»لخْلََفِ مِنهُْمْ خَيرَْ اَ أَنْتَ وَاجِدٌ وَ  ،لظَّلَمَةِ إِخْوَانُ اَ ثَمَةِ وَ لأَْ أَعْوَانُ اَ 

) عهد دولة أمير المؤمنين (اماً في كَّ  أنَّ هناك حُ ورغم هذا التوجيه إلاَّ 

ا أوجب حدوث بعض الإخفاقات، ولكن في استلموا الحكم لم يلتزموا بذلك ممَّ 

ر هذا النحو في الحكومة المهدويَّ   برِ لورود روايات تخُ  ،ةمقابل ذلك لا يُتصوَّ

 وتلازمه، وتكون خير قادة علىٰ  ¨ة منتخبة تناصر الإمام المهدي لَّ د ثُ بوجو

 .التمكين من الحكم العادل

وَأَصْحَابِهِ فيِ نَجَفِ  اَلْقَائِمِ  كَأَنيِّ أَنْظُرُ إِلىَٰ «: عن الإمام الصادق 

يَابهُُمْ وَخَ  ،وسِهِمُ اَلطَّيرَْ قَدْ فَنيِتَْ أَزْوَادُهُمْ ؤُ رُ  اَلْكُوفَةِ كَأَنَّ عَلىَٰ 
قَدْ أَثَّرَ  ،لُقَتْ ثِ

جُودُ بجِِباَهِهِمْ  يْلِ  ،لُيوُثٌ باِلنَّهَارِ  ،اَلسُّ  يُعْطىَٰ  ،كَأَنَّ قُلُوبهَُمْ زُبَرُ اَلحْدَِيدِ  ،رُهْباَنٌ بِاللَّ

ةَ أَرْبَعِينَ رَجُلاً  جُلُ مِنهُْمْ قُوَّ  .)٢(»...اَلرَّ

رُهْبَانٌ ، ...تهِمِْ كَدَوِيِّ اَلنَّحْلِ لاَ لهَمُْ دَوِيٌّ فيِ صَ «: ا جاء فيهم أيضاً وممَّ 
                                                        

 ).مالك الأشتر إلىٰ  عهده  ٥٣ح / ٤٣٠ص (نهج البلاغة  )١(

 ).٧٠ص (الإيمان ، عن سرور أهل )٢٠٢ح / ٣٨٦ص / ٥٢ج (بحار الأنوار  )٢(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٧٥ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

يْلِ  كَأَنَّ قُلُوبهَُمُ  ،صَابيِحِ كَالمَ  ،هُمْ أَطوَْعُ لَهُ مِنَ اَلأْمََةِ لسَِيِّدِهَا ،لُيوُثٌ باِلنَّهَارِ  ،بِاللَّ

 .)١( »...مُشْفِقُونَ  هُمْ مِنْ خَشْيةَِ اَاللهوَ  ،اَلْقَناَدِيلُ 

 جُعِلْتُ فدَِاكَ، لَيسَْ عَلىَٰ  :لصادق وكذلك سأل أبو بصير الإمام ا

هُمْ؟ رِجُ االلهَُ ] ةُ اَلْعِدَّ [، وَلَكِنْ هَذِهِ بَلىَٰ «: قَالَ  اَلأْرَْضِ يَوْمَئذٍِ مُؤْمِنٌ غَيرُْ تيِ يخُْ فيِهَا  اَلَّ

ينِ، اَلْقَائِمَ  امُ وَالَْفُقَهَاءُ فيِ اَلدِّ يَمْسَحُ بُطُونهَمُْ ، هُمُ اَلنُّجَباَءُ وَاَلْقُضَاةُ وَاَلحْكَُّ

 .)٢(»يَشْتبَهُِ عَلَيهِْمْ حُكْمٌ  فَلاَ  وَظُهُورَهُمْ 

إنَِّ «: يَقُولُ   سَمِعْتُ أبََا عَبدِْ االلهَ :قَالَ  ،عَنْ سُلَيماَْنَ بْنِ هَارُونَ الَْعِجْليِِّ وَ 

 ،لَهُ بأِصَْحَابهِِ  يعاً أتََىٰ االلهَُ صَاحِبَ هَذَا الأَْمَْرِ محَفُْوظةٌَ لَهُ أصَْحَابُهُ لَوْ ذَهَبَ اَلنَّاسُ جمَِ 

ذِينَ قَالَ االلهَُ  رْ بهَِ  : وَهُمُ الََّ
ُ
ف

ْ
 يَ�

ْ
إنِ

َ
 ف

َ
 ا ه

َ
لا

ُ
 ؤ

َ
ن
ْ �
 وَ�

ْ
د

َ
ق

َ
سُوا بهَِ ا بهَِ ءِ �

ْ
�
َ
 ل

ً
وْما

َ
ا ا ق

 
َ
ذِينَ قَالَ االلهَُ ، ]٨٩: الأنعام[ �افرِِ�نَ بِ� وْمٍ : فيِهِمْ  وَهُمُ الََّ

َ
ِ� االلهُ بقِ

ْ
 يأَ

َ
سَوفْ

َ
 ف

 
َ

�
ْ
ٰ ال

َ َ
ةٍ � عِز�

َ
مِنَِ� أ

ْ
مُؤ

ْ
ٰ ا�

َ َ
ةٍ �

�
ذِل

َ
 أ

ُ
ه
َ
ب�ون ِ

ُ
ب�هُمْ وَ� ِ

ُ
 .)٣(»]٥٤: المائدة[ فرِِ�نَ �

صاحب القيادة المعصومة سيكون ناظراً عليهم،  ¨ه ذلك فإنَّ  إلىٰ  إضافةً 

 ¨ه الظاهر من الروايات أنَّ  عارفاً بالواقع الذي يقتضي العدل فيعمل به، لأنَّ 

فَعَنْ تفوت به الحقيقة،  أساس الظاهر الذي يمكن أنْ  يتعامل مع الناس علىٰ  لن

حمَْنِ لمَْ يَقُمْ بَينَْ يَدَيْهِ أَحَدٌ مِنْ خَلْقِ الَرَّ  إذَِا قَامَ اَلْقَائِمُ «: ، قَالَ  عَبْدِ اَالله أَبيِ 

مِينَ لأِنََّ فيِهِ آيَةً للِْمُ  ،عَرَفَهُ صَالحٌِ هُوَ أَمْ طاَلحٌِ  إِلاَّ   .)٤(»وَهِيَ بِسَبيِلٍ مُقِيمٍ  ،توََسِّ

قَالَ أَبُو عَبدِْ  :قَالَ  ،عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ سناده إب )ينكمال الدِّ (في  يَ وِ ورُ 

ةَ  -ثَةَ عَشرََ رَجُلاً ثَلاَ ثُماِئَةٍ وَ سَيأَتيِْ فيِ مَسْجِدِكُمْ ثَلاَ «:  اَالله  -يَعْنيِ مَسْجِدَ مَكَّ
                                                        

 ).٩٧ص (، عن سرور أهل الإيمان )٨٢ح / ٣٠٨و ٣٠٧ص / ٥٢ج (بحار الأنوار  )١(

 ).٥٢٦/١٣٠ح / ٥٦٢ص (دلائل الإمامة  )٢(

 ).١٢ح / ٢٠باب / ٣٣٠ص (الغيبة للنعماني  )٣(

ين  )٤(  ).٢٠ح / ٥٨باب / ٦٧١ص (كمال الدِّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٧٦

هُ لمَْ يَلِدْهُمْ آبَاؤُهُمْ وَ  يَعْلَمُ أَهْلُ  ةَ أَنَّ يُوفُ  ،أَجْدَادُهُمْ  لاَ مَكَّ  مَكْتوُبٌ عَلىَٰ  ،عَلَيهِْمُ اَلسُّ

 :رِيحاً فَتُناَدِي بكُِلِّ وَادٍ  تَباَرَكَ وَتَعَالىَٰ  فَيَبعَْثُ االلهَُ  ،كُلِّ سَيفٍْ كَلِمَةٌ تَفْتحَُ أَلْفَ كَلِمَةٍ 

 .)١(»يُرِيدُ عَلَيْهِ بَيِّنةًَ  لاَ ]وَ [ ،قَضَاءِ دَاوُدَ وَسُلَيماَْنَ هَذَا اَلمهَْدِيُّ يَقْضيِ بِ 

ا في قضائهما لا يسألان ما كانأنهَّ  المراد من حكم داود وسليمان  وإنَّ 

 .ف عن الواقعه سيحكم بعلمه الذي لا يتخلَّ فإنَّ  ¨البيِّنة، فكذلك المهدي 

دستور العادل والحاكم ن منظومة متكاملة من جهة الؤمِّ ذلك سيُ  وكلُّ 

 .والقاضي العادل

 :مبادئ تأسيس الجهاز القضائي - ج 

أساس تأمين المساواة والعدل بين  التي تنطلق علىٰ (ة في نظام الدولة المدنيَّ 

واحترام ومراعاة جميع  ،ةضرورة استقلال السلطة القضائيَّ ) أفراد مجتمعها

عروض عليه دون تحيُّز، سات الدولة ذلك، ليعمل القضاء في الشأن الممؤسَّ 

 ودون تقييد أو تأثيرات فاسدة، أو إغراءات أو قيود أو ضغوط وتهديد أو أيِّ 

ل والتأثير المخالف للحقيقة، لأيِّ   .جهة سبب ومن أيِّ  نحو من أنحاء التدخُّ

ح جميع المسائل المناطة به، ولا يُسمَ  فينفرد القضاء في حكمه والولاية علىٰ 

 .فيف أو تعديل للأحكام الصادرة منهل بتخلغيره التدخُّ 

ة ضوابط عدَّ  ة القضاء أصدر الإمام أمير المؤمنين ولحجم مسؤوليَّ 

بالنحو  ة بنحوها المطلوب، وهيز صاحب القضاء لضمان إدارة المسؤوليَّ يِّ تمُ 

 :التالي

وضليعاً فيما يصلح شأنهم  ،خبيراً في أحوال مجتمعه ،يكون عالماً  أنْ  - ١

خْترَْ للِْحُكْمِ بَينَْ اِ «: مالك الأشتر وصي ة مشاكلهم، ولذلك يُ ل معالجبُ وسُ 

َّنْ لاَ تَضِيقُ بهِِ اَ   .»مُورُ لأُْ اَ  لنَّاسِ أَفْضَلَ رَعِيَّتكَِ فيِ نَفْسِكَ ممِ
                                                        

ين  )١(  ).١٩ح / ٥٨باب / ٦٧١ص (كمال الدِّ



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٧٧ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

فُ وَ «: فيه يكون قنوعاً، ورعاً عن الحرام، فيقول  أنْ  - ٢ لاَ تُشرِْ

 .بيل أمام الرشوة والابتزاز، وبذلك يقطع الس»طَمَعٍ  عَلىَٰ  نَفْسُهُ 

ل في وعدم التعجُّ  يكون نبهاً دقيقاً صبوراً، ليمكنه إصابة الحقِّ  أنْ  - ٣

أَوْقَفَهُمْ فيِ وَ  ،فَهْمٍ دُونَ أقَْصَاهُ  لاَ يَكْتَفِي بأَِدْنَىٰ وَ «: القضاء، وفي ذلك يقول 

بهَُاتِ اَ   .»آخَذَهُمْ باِلحْجَُجِ وَ  ،لشُّ

في حال معاشي مناسب، يحميه من  ه كيما يستقرُّ البذل والإغداق علي -  ٤

ة، وفي ذلك يَّ الزلل والانزلاق في الباطل لتحصيل الكفاف والمنفعة المادّ 

 تَقِلُّ مَعَهُ وَ  ،لْبَذْلِ مَا يُزِيلُ عِلَّتهَُ فيِ اَ  افْسَحْ لَهُ وَ  ،ثُمَّ أَكْثِرْ تَعَاهُدَ قَضَائِهِ «:  يقول

 .»...لنَّاسِ اَ  إلىَِٰ  حَاجَتهُُ 

ؤمَن زيغه ين والحياء، ناشئاً في بيئة صالحة ليُ يكون من أهل الدِّ  أنْ  -  ٥

تَوَخَّ مِنهُْمْ أَهْلَ وَ «: ، فيقول )الوراثة والتربية(وطغيان النفس لسوء المنشأ 

الحِةَِ وَ لْبيُوُتَاتِ اَ لحْيَاَءِ مِنْ أَهْلِ اَ اَ لتَّجْرِبَةِ وَ اَ   .»سْلاَمِ لإِْ لْقَدَمِ فيِ اَ اَ لصَّ

يكون حسن السيرة وذا تاريخ نزيه ومشهود له بين أهله وناسه  أنْ  -  ٦

، إذ يمكن إيهامهما فليس المعيار بالانتخاب الفراسة وحسن الظنِّ  ،بالصلاح

سْتِناَمَتكَِ اِ فِرَاسَتكَِ وَ  خْتِياَرُكَ إيَِّاهُمْ عَلىَٰ ثُمَّ لاَ يَكُنِ اِ «: فيقول  ،والتغرير

ضُونَ لفِِرَاسَاتِ اَ فَإِنَّ اَ  ،نكَْ لظَّنِّ مِ حُسْنِ اَ وَ  جَالَ يَتعََرَّ حُسْنِ لْوُلاَةِ بِتصََنُّعِهِمْ وَ لرِّ

ءٌ لأَْ اَ لنَّصِيحَةِ وَ لَيسَْ وَرَاءَ ذَلكَِ مِنَ اَ وَ  ،خِدْمَتهِِمْ  وا لَكِنِ اِ وَ  ،مَانَةِ شيَْ هُمْ بماَِ وُلُّ خْتَبرِْ

ينَ قَبلَْكَ  الحِِ ةِ أَثَراً هِمْ كَانَ فيِ اَ حْسَنِ فَاعْمِدْ لأَِ  ،للِصَّ مَانَةِ أعَْرَفهِِمْ باِلأَْ وَ  ،لْعَامَّ

 .)١(»وَجْهاً 

سيكون جهازه القضائي، بل إنَّ الحكم  ¨وكذلك الإمام المهدي 

 .القضاء يتولىٰ  ة يقضي شرط الاجتهاد والعدالة في مَنْ الإماميَّ  ىٰ الفقهي لد

                                                        

 ).مالك الأشتر إلىٰ  عهده  ٥٣ح / ٤٤٥ - ٤٢٦ص (نهج البلاغة : راجع )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٧٨

ا ا :وا ا :  

رسوخها، وفي  م في نشوئها ومن ثَمَّ تتحكَّ  ةً للأفكار جذوراً وخلفيَّ  إنَّ 

من الأهواء والأذواق والعادات والثقافات (تشكيلة المجتمع الإنساني المعاصر 

يني بنحو ، ومع الفكر الدِّ والقناعات المختلفة مع بعضها البعض بنحو عامٍّ 

ة ديَّ قيادة تلك التعدُّ  ي إلىٰ التشكيك في قدرة المشروع المهدو داعوية إلىٰ ) خاصٍّ 

ة تفاعل المجتمع مع المنهج الحكومتي المطلقة، فانقدح السؤال حول إمكانيَّ 

، واستجابتهم له في تعايشهم مع بعضهم البعض، ¨العادل للمعصوم 

 !ةخصوصاً إذا لاحظنا حياتهم الخاصَّ 

المقام، ة ة بما ينسجم مع محدوديَّ فصار لزاماً التحقيق في تلك الإشكاليَّ 

 :وذلك بالبيان التالي

صناعة الإنسان تحت  الثالث المشروع الإلهي في عزمه علىٰ  البحثذكرنا في 

 جَ عنوان 
�

 إِ�
ً
ة

َ
لِيف

َ
رضِ خ

َ ْ
 ِ� الأ

ٌ
ك ه عنوان مشكَّ ا أنَّ نَّ ، وبيَّ )٣٠: البقرة( اعِل

هو من ) عالمجتم( أفراد الإنسان العامِّ  ذو مصاديق متباينة، ومدلوله المطابقي علىٰ 

 : قبيل قوله تعالىٰ 
َ

لا
َ
مْ خ

ُ
�

َ
ي جَعَل ِ

�
وَ ا�

ُ
 وَه

َ
وْق

َ
مْ ف

ُ
�

َ
ض

ْ
عَ َ�ع

َ
رضِ وَرَ�

َ ْ
 الأ

َ
ئفِ

رجََ 
َ
ضٍ د

ْ
عَنْ  ،عَنْ أَبيِ بَصِيرٍ  )اشيتفسير العيَّ (وفي  ،)١٦٥: الأنعام( ...اتٍ َ�ع

دَرَجَاتٌ بَعْضُهَا  :يَقُولُ  إنَِّ االلهََ  ،نَقُولُ دَرَجَةً وَاحِدَةً  لاَ «: قَالَ ،  أَبيِ عَبدِْ االلهَ

 .)١(»إنَِّماَ تَفَاضَلَ اَلْقَوْمُ باِلأْعَْماَلِ  ،فَوْقَ بَعْضٍ 

ف بملكه وعمارة ف عنه سبحانه في التصرُّ فردٍ مستخلَ  وبذلك يكون كلُّ 

مْ ِ�يهَ أرضه 
ُ
مَرَ�

ْ
رضِ وَاسْتَع

َ ْ
مْ مِنَ الأ

ُ
�

َ
أ

َ
ش

ْ
�
َ
وَ أ

ُ
 ، وكلٌّ )٦١: هود( ...اه

مْ  ةة وروحيَّ ة وعقليَّ ة بدنيَّ ما آتاه االله سبحانه من قوَّ بحسبه وفق 
ُ
�

َ
ض

ْ
عَ َ�ع

َ
وَرَ�

رجََ 
َ
ضٍ د

ْ
 َ�ع

َ
وْق

َ
مْ ِ� مَ ف

ُ
وَ�

ُ
 اتٍ ِ�بَلْ

َ
مْ ا آت

ُ
، ليكون وجود )١٦٥: الأنعام( ا�

                                                        

 ).١٤٧ح / ٣٨٨ص / ١ج (تفسير العيَّاشي  )١(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٧٩ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

التمايز بين البشر في  ة للاختبار والامتحان في الدنيا به يتمُّ وتفاوتها مادَّ  ىٰ القو

الوكيل لا  بذلك الخلافة، لأنَّ  ة، لتتمَّ خدامها وفق الإرادة الإلهيَّ الآخرة عند است

عندئذٍ يكون بين أفراد الإنسان درجات في العمل ( ،يتجاوز إرادة الأصيل

 ).ىٰ تسبقها درجات في تفاوت القو

ة ة ذاتيَّ اني قابل للتنفيذ من خلال عناصر تكوينيَّ إنَّ هذا المشروع الربَّ 

 ن فطري الخالق سبحانه والتديُّ  للإنسان، فالميل إلىٰ 
ً
ينِ حَنِيفا ��ِ� 

َ
هَك

ْ
قِمْ وجَ

َ
أ
َ
ف

يهَْ 
َ
طَرَ ا��اسَ عَل

َ
� �ِ

�
 االلهِ ال

َ
 فِطْرتَ

َ
 ا لا

َ
قِ االلهِ ذ

ْ
 ِ�لَ

َ
بدِْيل

َ
ي�مُ  �

َ
ق
ْ
ينُ ال  ا��

َ
 ...�كِ

عَنْ قَوْلِ  سَأَلْتُهُ  :قَالَ  ، اللهعَنْ أبيَِ عَبدِْ اَ  ،بْنِ سِناَنٍ  اللهعَنْ عَبدِْ اَ ، )٣٠: الروم(

يهَْ  : هللاَ 
َ
طَرَ ا��اسَ عَل

َ
� �ِ

�
 االلهِ ال

َ
هِيَ «: قَالَ  ؟لْفِطْرَةُ مَا تلِْكَ اَ ، افِطْرتَ

 .)١(»لتَّوْحِيدِ اَ  حِينَ أَخَذَ مِيثَاقَهُمْ عَلىَٰ  اللهُ فَطَرَهُمُ اَ  ،سْلاَمُ لإِْ اَ 

  :ذلك في قوله تعالىٰ  وأيضاً يشير القرآن الكريم إلىٰ 
َ
ا َ�س� ا��اسَ ُ�� وَ�ِذ

 
َ
 إِذ

م�
ُ
هِْ �

َ
عَوْا رَ��هُمْ مُنِ�بَِ� إِ�

َ
 د

َ
ذ
َ
 ا أ

َ
 إذِ

ً
َة ْ
 رَ�

ُ
ه
ْ
هُمْ مِن

َ
هُمْ برَِ��هِمْ ا�

ْ
رِ�قٌ مِن

َ
ا ف

 
َ
ون

ُ
� ِ

ْ
�ُ� � )٣٣: الروم.( 

 ،هُ وَاتَرَ إلَِيهِْمْ أَنْبِيَاءَ ، وَ فَبعََثَ فيِهِمْ رُسُلَهُ «: وعن أمير المؤمنين 

رُوهُمْ مَنسيَِّْ نعِْمَتِهِ ، وَ ليَِسْتأَْدُوهُمْ مِيثَاقَ فطِْرَتِهِ  ل سُ أي أرسل سبحانه الرُّ  ،)٢(»يُذَكِّ

 .تهمواحداً بعد واحد ليطالبوهم بما تستدعيه فطرتهم وتسوقهم إليه جبلَّ 

 أنَّ الكفر والمعصية خالقه وطاعته إلاَّ  لي يميلُ إلىٰ فالإنسان بطبعه الأوَّ 

ة عنه، كالتربية الفاسدة والمجتمع الفاسد ان عليه لأسباب خارجيَّ يعرض

البيئة  ¨وأسباب الإغواء وإثارة الغرائز وطغيانها، وعند الظهور المبارك سيوفر 

ة ة والتشريعيَّ اية التكوينيَّ الصالحة، وأسباب الإيمان والهداية، لتتوافق الهد
                                                        

 ).٢ح / التوحيد باب فطرة الخلق علىٰ / ١٢ص / ٢ج (الكافي  )١(

 ).١الخطبة / ٤٣ص (نهج البلاغة  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٨٠

الإنسان واختياره التكويني مع أي تتَّحد إرادة ( ،وينسجم التكوين مع التشريع

 .وفي ذلك تحقيق لغرض الخلقة ،) إرادة التشريع والمولىٰ 

 :الإيمان والأخلاق للمجتمع من خلال ¨ر بناء المعصوم ويمكن تصوُّ 

تبصرة أفراد المجتمع وتوعيتهم ورفع مستواهم الإدراكي للإقبال  - ١

إذَِا «:  رٍ فَ عْ  جَ بيِ أَ  نْ عَ ة، قلبيَّ بعد تمييزهما بنحو البصيرة ال الصواب والحقِّ  علىٰ 

 بهِِ أَكْمَلَ وَ  ،فَجَمَعَ بهِاَ عُقُولهَمُْ  ،لْعِبَادِ عَلىَٰ رُؤُوسِ اَ  قَامَ قَائِمُناَ وَضَعَ يَدَهُ 

 :، وفُسرِّ ذلك بنحوين)١(»هُمْ لاَمَ أَحْ 

 .رؤوس جميع العباد ة بنحو المعجزة علىٰ وضع جارحته الخاصَّ : لالأوَّ 

البلاد والعباد،  كلِّ  ة التي يبسطها علىٰ تكون اليد كناية عن القوَّ  أنْ  :الثاني

 .وبذلك يجمع العقول ويكمل الأخلاق

ة، عن لَّ ضة والماء معاقِل الظلمة، وإخماد أسباب الفساد الضالَّ إنه -  ٢

تِهِ   إِنَّ رَسُولَ اَالله«: قال ،الإمام الباقر  ، سَارَ فيِ أُمَّ لَّفُ كَانَ يَتأََ بِالمنَِّ

 لاَ كَ أُمِرَ فيِ اَلْكِتَابِ اَلَّذِي مَعَهُ أَنْ يَسِيرَ باِلْقَتلِْ وَ ابذَِ  ،وَاَلْقَائِمُ يَسِيرُ باِلْقَتْلِ  ،اَلنَّاسَ 

 .)٢(»وَيْلٌ لمنَِْ نَاوَاهُ  ،يَسْتَتيِبَ أَحَداً 

 �سِِيمَ  :وقد جاء في تفسير قوله تعالىٰ 
َ
رُِ�ون

ْ
مُج

ْ
 ا�

ُ
رفَ

ْ
ع

ُ
� 

ُ
ذ

َ
خ

ْ
يؤُ

َ
مْ �

ُ
 اه

 باِ��وَ 
َ
د

ْ
ق
َ ْ
نَزَلَتْ فيِ «: عن الإمام الصادق ) ٤١: الرحمن( �امِ اِ� وَالأ

يفِْ هُوَ وَأَصْحَابُهُ خَبطْاً  ،يَعْرِفُهُمْ بسِِيماَهُمْ  ،اَلْقَائِمِ   :، فلا يُقال)٣(»فَيخَْبطُِهُمْ باِلسَّ

                                                        

كتاب العقل / ٢٥ص / ١ج (ولكن ورد في الكافي ؛ )١١٧ص (مختصر بصائر الدرجات  )١(

ا  ،لْعِبَادِ عَلىَٰ رُؤُوسِ اَ  يَدَهُ  اللهُ إذَِا قَامَ قَائمُِناَ وَضَعَ اَ «: بهذا اللفظ) ٢١ح / والجهل فَجَمَعَ بهَِ

ت علىٰ أنَّ الواضع هو االله سبحانه وتعالىٰ وليس »أَحْلاَمُهُمْ  كَمَلَتْ بهِِ وَ  ،عُقُولهَمُْ  ، حيث نصَّ

 .¨الإمام المهدي 

 ).١٤ح / ١٣باب / ٢٣٧و ٢٣٦ص (عماني الغيبة للن )٢(

 ).٣٩ح / ١٣باب / ٢٤٩و ٢٤٨ص (الغيبة للنعماني  )٣(



ة واقع أو خيال؟: التاسع البحث  ٢٨١ .....................................  عدالة الحكومة المهدويَّ

بعلمه بالواقع  ويعمل ه ينظر بعين االله تعالىٰ يُسرف في القتل حيث إنَّ  ¨ه كيف أنَّ 

 إضراراً وإضلالاً هدايته فعلاً، فلا يكون بقاؤه إلاَّ  ىٰ ص الذي لا تُرجشخِّ فيُ 

 .للعباد

ح القرآن بذلك فقال   :وقد صرَّ
َ

لا
َ
 ف

َ
� 

ُ
ه
�
لِ إنِ

ْ
ت
َ
ق
ْ
 ِ� ال

ْ
فِ

ْ
�ُ�  

َ
ن

 
ً
صُورا

ْ
 ).٣٣: الإسراء( � مَن

ا يُساهم في ممَّ ة في التوحيد والمعاد، تعريف المجتمع بالعقائد الحقَّ  - ٣

 .تبارك وتعالىٰ  خضوعهم لإرادة المولىٰ 

تعريف الناس بالأخلاق والفضائل وتأثيرها الإيجابي، وتهذيبهم  -  ٤

 .وتأديبهم

اقتراف  م علىٰ يُقدِ  نْ مَ  إعمال القانون العادل الذي يكفل محاسبة كلِّ  - ٥

 .الاستقامةة جادَّ  ا يُساهم بنحو كبير في الردع والسير علىٰ الموبقات ممَّ 

رة في النفوس بأساليب حديثة وفاعلة ومؤثِّ  ذلك سيتمُّ  أنَّ كلَّ  ولا شكَّ 

ات ة، والمنصَّ ة، والدوائر الخدميَّ ة والتربويَّ سات التعليميَّ كتسخير الإعلام، والمؤسَّ 

ة، وتحريك المشاعر والوجدان من خلال إحياء الشعائر ة، والدور العباديَّ الخطابيَّ 

فة من التطهير والتهذيب وتزكية ك يخضع المجتمع لدورة مكثَّ والمناسك، وبذل

ة ولن يجد ضيقاً في التفاعل معها طروحة المهدويَّ ف مع الأُ النفس، وبذلك يتكيَّ 

 .الفردي الشخصي أو الاجتماعي ىٰ المستو علىٰ 

*   *   * 





 

 

                

 

 

 

 

ا ا:  

 

 

 ت  

 

  يل ار او

 

 

 





 

 

 

 

ة من مختلف أبعادها، لا تَكِلُّ دقائق الأفهام عن رصد الظاهرة المهدويَّ 

الوعي والإثبات لحديث  ة، فيتمُّ عمق المنظومة المهدويَّ  مدارك العقل إلىٰ  لتمتدَّ 

ة في استفهامات حول قضايا جوهريَّ  الفكر الوحياني عنها، ولذلك تتوالىٰ 

 :يلومنها فكرة الظهور، من قب ،زواياها

ل  وفق شروط إلاَّ  لا يتمُّ  ¨إذا كان ظهور الإمام المهدي : الاستفهام الأوَّ

، ة والخضوع لإرادة السماءطروحة الإلهيَّ ومنها بلوغ المجتمع استعداداً لقبول الأُ 

ة رغم عزوف المجتمع عن ب الظهور بإيجابيَّ ترقُّ  الروايات علىٰ  فكيف تحثُّ 

 !ة؟ة والليبراليَّ نية كالعلمانيَّ جهات غير دي ن، وميله إلىٰ التديُّ 

ف من ة، والتي تتألَّ ة التامَّ إذا كان الظهور معلولاً للعلَّ : ىٰ خروبعبارة أُ 

 ،- إقامة المشروع الإلهي  وهو الإمام المعصوم القادر علىٰ  - وجود المقتضي (

وهو فساد  -  )١(ورفع المانع ،- ة أسباب الظهور وهو كافَّ  - ق الشرط وتحقُّ 

الظهور  ة مفقوداً فكيف يتمُّ ، فإذا كان أحد أجزاء العلَّ )- يني نفوره الدِّ المجتمع و

 !ته؟علَّ  المبارك المعلول إلىٰ 

ع يني نحو الأمل والانتظار وتوقُّ الدِّ  توجيه النصِّ  :الاستفهام الثاني

خصوصاً (العقل  ما أقرب إلىٰ فأيهُّ  ،وقتٍ، والتحذير من اليأس منه الظهور في أيِّ 

ع توقُّ  ،)ة الحكومات الظالمةة كطول الغيبة، وقوَّ ة ملابسات القضيَّ عند ملاحظ

 الظهور أو اليأس منه؟
                                                        

يني مانعاً ة، فيكون فساد المجتمع ونفوره الدِّ إنَّ المانع هو شرطٌ ولكن بصفته العدميَّ : ملاحظة )١(

 .ةيني شرطاً، إذن تؤول الموانع إلىٰ شروط عدميَّ وعدم الفساد والنفور الدِّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٨٦

ما هي غاية الظهور؟ فهل دوره تهيئة أسباب السعادة  :الاستفهام الثالث

يرتحل عنه بالموت  ة وأمنها المطلق والظرف العادل، ثمّ ة باستقرار البشريَّ الدنيويَّ 

 ؟حيٍّ  الذي يلاحق كلَّ 

 :رة هاهنا ثلاثةالتساؤلات المتصوَّ  إنَّ 

لنفسه بعد بلوغه ) ¨عقب حكومة الإمام (ة المجتمع حاكميَّ  -أ 

مكاسب  إكمال حكم االله في الأرض والحفاظ علىٰ  العصمة، فيكون مقتدراً علىٰ 

 .الظهور المبارك

 .وفق عقيدة الرجعة ة المعصومين ة الأئمَّ حاكميَّ  -ب 

قطب عالم  ىٰ يَفن د أنْ قيام يوم القيامة بمجرَّ بلوغ نهاية العالم ب -ج 

 .الإمكان

 :ر أجوبتها بالآتيالاستفهامات السالفة يمكن تصوُّ  فيما يخصُّ 

وا اب ال، و :   تواا  

 راا  وف ا ر ؟  

 :ةاستعراض ثلاث نقاط مهمَّ  من بدَّ  ولمعرفة الجواب بشكل تفصيلي لا

 مرجع المانع إلىٰ  بناءً علىٰ (من التفريق بين الشرط  بدَّ  لا بدايةً : ولىٰ النقطة الأُ 

ع الأثر فلا يمكن توقُّ  ،ةل جزءاً للعلَّ ثِّ الشروط تمُ  والظرف، وأنَّ ) شرط عدمي

ابتة لا ف، فإنَّ قوانينها ثة من عدم الاختلاف أو التخلُّ يَّ من دونها لقانون العلّ 

 عن الوسيلة أو الطبيعة التي عبرِّ ا الظرف فهو يُ ر فيها الزمان أو المكان، أمَّ ؤثِّ يُ 

 ف والتغيرُّ تُصاغ فيها الأشياء، لذا فهي غير محكومة بسياق ثابت، وقابلة للتكيُّ 

 .رات الفاعلة فيهابحسب المؤثِّ 

ل مثِّ ين لا يُ الدِّ  ده علىٰ نَّ الفساد والانحلال الاجتماعي وعناده وتمرُّ أو

ة التي تحكم زمان الطبيعة العامَّ  علىٰ   ظرفاً ودلالةً الظهور المهدوي إلاَّ  بالنسبة إلىٰ 



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٨٧ ....................................  ملاحقات فكريَّ

 -عدمي  - إنَّ بفقدها كشرط  :يقال ىٰ ة حتَّ ولذلك ليست هي جزء العلَّ  ،الظهور

الظهور ليكون معالجِاً  يتمَّ  ة القول بالظهور المبارك، بل يمكن أنْ يُفقِدنا إمكانيَّ 

 .اً لظرفه الفاسدغيرِّ وم

ة المباركة هي ة المرتبطة بالفكرة المهدويَّ من المفاهيم الأساسيَّ  :النقطة الثانية

، وهذا ما أشارت اويكون مشروعه إصلاحي�  ،فسده الناسح ما أصلِ يأتي ليُ  أنْ 

وا أَبْشرُِ «:  قَالَ رَسُولُ اَالله :قَالَ  ،عَنْ أَبيِ سَعِيدٍ فَ إليه الروايات المباركة، 

يَمْلأَُ  ،فٍ مِنَ اَلنَّاسِ وَزِلْزَالٍ شَدِيدٍ يخَْرُجُ عَلىَ حِينِ اخِْتلاَِ  ،-  ثاً قَالَ ثَلاَ  -هْدِيِّ باِلمَ 

 ،عِبَادِهِ عِباَدَةً  )قُلُوبَ (يَمْلأَُ  ،اَلأْرَْضَ قِسْطاً وَعَدْلاً كَماَ مُلِئتَْ ظُلْماً وَجَوْراً 

أساس  بط فكرة الظهور بالوجدان الشيعي علىٰ ، إذن لم ترت)١(»وَيَسَعُهُمْ عَدْلُهُ 

 .نين والتديُّ للدِّ  ة المجتمع واستعداده المجموعي الظاهري العامِّ جاهزيَّ 

ة الكامنة عند بعض من المجتمع يمكن وجود النواة الإيمانيَّ  :النقطة الثالثة

ط التوحيد، كما في الرسول يكون كافياً لإقامة المشروع الإلهي وبس أنْ 

في خطبتها  دة الزهراء في مجتمع جاهلي، وَصَفَتهْ السيِّ إذ بُعِثَ    الأعظم

شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ اَلنَّارِ، فَأَنْقَذَكُمْ مِنهَْا نَبيُِّهُ، تَعْبدُُونَ  وَكُنتْمُْ عَلىَٰ ... « :المعروفة

ارِبِ، وَنهُزَْ تَسْتقَْسِمُونَ باِلأْزَْلاَ اَلأْصَْناَمَ، وَ  قُبْسَةَ ةَ اَلطَّامِعِ، وَ مِ، مَذْقَةَ اَلشَّ

ةً  نِ، وَمُوْطئَِ اَلْعَجْلاَ  ةَ ، أَذِلَّ نْقَ، وَتَقْتاَتُونَ اَلْقِدَّ بُونَ اَلرَّ اَلأْقَْدَامِ، تَشرَْ

 .)٢(»...خَاشِعِينَ 

فكان يخُيَّم عليه الضعف والخضوع للشيطان والرذيلة والشرك بأوضح 

يبعث  أنْ  الإسلام  بيُّ مصاديقه من عبادة الأصنام، ورغم ذلك استطاع ن

فإنَّ له دوراً  ¨فيه روح الإيمان والاستقامة، وسيكون كذلك الإمام الموعود 
                                                        

 ).١٣٧ح / ١٧٩ص (غيبة للطوسي ال )١(

 ).٣٦/٣٦ح / ١١٥و ١١٤ص (دلائل الإمامة  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٨٨

 بعد ة إلاَّ إقامة الحجَّ  علىٰ  ىٰ ج فيه النفوس والأهواء، فليس المبنيُعالِ  اإصلاحي� 

 .الهداية استفراغ الجهد في الدعوة إلىٰ 

ولا  - لفين والعاصين لاستتابتهم د ذلك النهج القرآني في إمهال المخاؤيِّ ويُ 

  :قال تعالىٰ  ،- اني لاً لذلك المنهج الربَّ ممثِّ  ¨في كونه  شكَّ 
َ
مَنْ ت

َ
دِ �

ْ
ابَ مِنْ َ�ع

ورٌ رحَِيمٌ 
ُ
ف

َ
 االلهَ �

�
يهِْ إنِ

َ
توُبُ عَل

َ
 االلهَ �

�
إنِ

َ
حَ ف

َ
صْل

َ
مِهِ وَأ

ْ
ل

ُ
، )٣٩: المائدة( �ظ

 يَ  :وقوله تعالىٰ 
ْ

ل
ُ
ِ ا عِبَ ق

�
ٰ ادِيَ ا�

َ َ
وا �

ُ
ف َ ْ
�

َ
  ينَ أ

َ
سِهِمْ لا

ُ
ف
ْ
�
َ
َةِ االلهِ أ ْ

طُوا مِنْ رَ�
َ
ن
ْ
ق
َ
� 

ورُ ا�ر�حِيمُ 
ُ
ف

َ
غ
ْ
وَ ال

ُ
 ه

ُ
ه
�
 إنِ

ً
يعا ِ

َ
وبَ �

ُ
ن
�
فِرُ ا�

ْ
غ

َ
 االلهَ �

�
 ).٥٣: الزمر( �إنِ

 :انتهاء أمد قبول التوبة

ذير تح القرآن الكريم إلىٰ  ة دون أجل، بل عَمِدَ نعم، ليست مهلة التوبة ممتدَّ 

 :له توبة، وذلك في موردين ىٰ مخالفيه من موعد إذا بلغه أحدهم فلن تبق

ٰ : عند نزول الموت: لالأوَّ  ئاتِ حَ��
�
�  ا�س�

َ
ون

ُ
مَل

ْ
ع

َ
ينَ � ِ

�
�ِ� 

ُ
وْ�َة سَتِ ا��

ْ
�
َ
 وَل

 
َ
 إِذ

َ
 ق

ُ
مَوتْ

ْ
مُ ا�

ُ
ه

َ
حَد

َ
 وَ ا حََ�َ أ

َ
ن

ْ
بتُْ الآ

ُ
� 

�
 إِ�

َ
 ال

َ
  لا

ُ
 وَه

َ
ون

ُ
مُوت

َ
ينَ � ِ

�
ارٌ ا�

�
ف

ُ
مْ ك

 ِ
َ

و�
ُ
 أ

َ
ن
ْ
تَد

ْ
�

َ
 أ

َ
 ك

َ
هُمْ عَذ

َ
 ا �

ً
ِ�ما

َ
 أ
ً
 ).١٨: النساء( �ابا

ٰ  :عند نزول العذاب: الثاني   حَ��
َ
 إِذ

َ
 ق

ُ
رَق

َ
غ
ْ
 ال

ُ
ه

َ
رَ�

ْ
د
َ
 ا أ

َ
 لا

ُ
ه
�
ن
َ
تُ �

ْ
 آمَن

َ
 إِ�َ ال

 َ
ْ

وا إِ�
ُ
تْ بهِِ َ�ن

َ
ي آمَن ِ

�
 ا�

�
مُسْلِمَِ� إِلا

ْ
ا مِنَ ا�

َ
ن
َ
 وَأ

َ
  �اِ�يل

َ
ن

ْ
 الآ

ُ
بلْ

َ
 عَصَيتَْ �

ْ
د

َ
وَق

سِدِينَ 
ْ
مُف

ْ
تَ مِنَ ا�

ْ
ن
ُ
 ).٩١و ٩٠: يونس( �وَ�

يخالف ما ذكرته، وهو قوله  ما حدث لقوم يونس  إنَّ : ه قد يقالولكنَّ 

 : تعالىٰ 
َ

وْ لا
َ
ل
َ
 ف

َ
عَهَ  �

َ
ف
َ
ن
َ
تْ �

َ
 آمَن

ٌ
رْ�َة

َ
تْ ق

َ
هَ ا إيِمَ ن

ُ
 ا�

َ
ن
ْ
ف

َ
ش

َ
وا ك

ُ
ا آمَن م�

َ
سَ �

ُ
وْمَ يُو�

َ
 ق

�
ا ا إِلا

 
َ
� 

َ
هُمْ عَذ

ْ
يََ ن

ْ
ِزْيِ ِ� ا�

ْ
يَ ابَ ا�

ْ
�  اةِ ا��

َ
ن
ْ
ع

�
ٰ ا وَمَت

َ
مْ إِ�

ُ
، )٩٨: يونس( �حٍِ�  اه

 .بعد رؤيتهم للعذاب توبتهم قُبلَِت من االله سبحانه وتعالىٰ  حيث إنَّ 

 :ه يمكن الجوابإلاَّ أنَّ 

ة التي لهيَّ ة الإنَّ من السُّ  ىٰ أمرٌ مستثن قبول التوبة في قوم يونس  أنَّ : لاً أوَّ 

 .أشرنا إليها في الموردين



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٨٩ ....................................  ملاحقات فكريَّ

مات ما مقدَّ وإنَّ  ،ليس نزول العذاب ما كان في قوم يونس  أنَّ  :ثانياً 

مات العذاب لا نزوله الفعلي، فهي ذاب، والتوبة كانت حين رؤية مقدَّ الع

 .خارجة عن مورد البحث

نسان، وعفوه ولطفه بالإ وليست غاية التوبة هنا تحديدٌ لسعة رحمته تعالىٰ 

ا صدور التوبة بعد ذاك الحين ليس حقيقة صادقة، ممَّ  ما هي كاشفٌ عن أنَّ وإنَّ 

 .)١( عن سوء السريرة وخبث الذاتعبرِّ يُ 

ره ما قرَّ  ¨عن جيش الإمام المهدي  ة ويوافق أيضاً روايات الأئمَّ 

 .القرآن الكريم في حال العصاة وأهل الفساد

 دَعَوْهُمْ إلىَِٰ  أَهْلِ دِينٍ إلاَِّ  أْتُونَ عَلىَٰ يَ  لاَ ... «: عن الإمام الصادق ف

سْلاَ  ، وَإلىَِٰ  اَالله دٍ  ،مِ اَلإِْ قْرَارِ بِمُحَمَّ ، يَتِناَ أَهْلَ اَلْبَيْتِ وَلاَ ، وَاَلتَّوْحِيدِ، وَ وَاَلإِْ

سْلاَ فَمَنْ أَجَابَ مِنهُْمْ وَ   .)٢(»...مِ تَرَكُوهُ دَخَلَ فيِ اَلإِْ

 ...«: بعد ظهوره ¨فيما يخطب به الإمام المهدي  عن الإمام الباقر و

َا اَلنَّاسُ  مَنْ سَمِعَ  فَأَنْشُدُ االلهََ  ،...فَمَنْ أَجَابَناَ مِنَ اَلنَّاسِ  إنَِّا نَسْتنَصرُِْ اَاللهَ ،يَا أَيهُّ

اهِدُ مِنكُْمُ اَلْغَائِبَ ـمِي اَلْيوَْمَ لَ كَلاَ  أَعَنتُْمُونَا  إِلاَّ ... اَالله أَسْأَلُكُمْ بحَِقِّ وَ  ،ماَّ بَلَّغَ اَلشَّ

 .)٣(»...وَمَنعَْتمُُونَا ممَِّنْ يَظْلِمُناَ

عاصر  نْ مَ ( إنَّ إغلاق باب التوبة وعدم استمرار فرصة الهداية علىٰ  ثمّ 

وينعم ) يعاصر الإمام بعد الظهور نْ مَ (يستدعي الظلم مع ملاحظة ) الظهور

مع  اة وعرض الهداية عليهم مستمر� يَّ الأبعاد الحيات بهدايته ووجوده المبارك لكلِّ 

 !التوبة

                                                        

 ).للأعداء ¨المبالغة بالقول في قتله ( :العنوان/الأسئلة والأجوبة/ةمركز الأبحاث العقائديَّ  )١(

 ).١١ص (مختصر بصائر الدرجات  )٢(

 ).٦٧ح / ١٤باب / ٢٩٠ص ( الغيبة للنعماني )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٩٠

 ل بعد أنْ والأنسب إعذار الفريق الأوَّ  ؟فلماذا هذا التمييز بين الفئتين

م بهدايته، واستولت عليهم أمواج والتنعُّ  ¨ة وا من معاصرة الإمام الحجَّ مُ حُرِ 

 .ة المختلفةتهم الجهات والمدارس الفكريَّ لَّ ضالفتن وأ

تقتضي عدم الاختصاص بفئة دون غيرها  ¨ة الإمام ولذلك فإنَّ عدال

ة شاملة، ومن مصاديق العدل سعة فضاء التوبة، وتمديد حوار الفكر بل هي عامَّ 

 .ةإتمام الحجَّ  ىٰ والمحاججة حتَّ 

عَنْ أبيَِ حمَْزَةَ فَ لا يستتيب أحداً،  ¨ه وما جاء في بعض الروايات من أنَّ 

دَ بْنَ عَليٍِّ سَمِعْتُ أَ  :قَالَ  ،اَلثُّماَليِِّ  ) أي القائم(يَقُومُ ... «: يَقُولُ  بَا جَعْفَرٍ محُمََّ

 لَيسَْ شَأْنُهُ إلاَِّ  ،اَلْعَرَبِ شَدِيدٌ  عَلىَٰ  ،وَقَضَاءٍ جَدِيدٍ  ،وَسُنَّةٍ جَدِيدَةٍ  ،بأَِمْرٍ جَدِيدٍ 

ا يعني عدم قبوله ، ممَّ )١(»ئِمٍ لاَ لَوْمَةُ   تَأْخُذُهُ فيِ االلهَلاَ وَ  ،يَسْتتَيِبُ أَحَداً  لاَ وَ  ،اَلْقَتْلَ 

 :جاب عنهالتوبة بعد ظهوره، فيُ 

 يبُ نِ تَ سْ  يَ لاَ «: الروايات في هذا الصدد مضطربة، فبعضها تقول بأنَّ 

 .)٣(غير ذلك ىٰ خرخ أُ سَ ، وفي نُ )٢(»داً حَ أَ 

ج جَ نهاية عصر الظهور، بعد اتِّضاح الحُ  ه يمكن حملها علىٰ أنَّ  مضافاً إلىٰ 

والشبهة في الفرد  ا لا يدع مجالاً للشكِّ والحقيقة ممَّ  الحقِّ  دامغة علىٰ ة الوالأدلَّ 

ا في بداية نفهم عدم قبول توبة الجاحد المعاند، أمَّ  والمجتمع، فحينذاك يمكن أنْ 

الحوار  ة يدعو إلىٰ بنفسه القدسيَّ  ¨الإمام  الظهور ولفترات طويلة فإنَّ 

قبول التوبة، كما سبق  أكبر دليل علىٰ هات، وهذا بُ الشُّ  يب علىٰ والمحاججة ويجُ 

 .ذكرها
                                                        

 ).٢٢ح / ١٣باب / ٢٤٠و ٢٣٩ص (الغيبة للنعماني  )١(

 ).٩٩ح / ٣٤٩و ٣٤٨ص / ٥٢ج (بحار الأنوار  )٢(

 ).١٣ح / ١٤باب / ٢٦٣ص (الغيبة للنعماني : راجع )٣(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٩١ ....................................  ملاحقات فكريَّ

ج، ولذلك لا يعني قبول ة تغيير التدرُّ عمليَّ  تستبطن كلُّ  :النقطة الرابعة

ة عريضة ض قاعدة جماهيريَّ يُفترَ  ىٰ المجتمع بالمشروع المهدوي دفعة واحدة حتَّ 

ة التي ة الإلهيَّ قوَّ ال اني إصلاحي يبدأ اعتماداً علىٰ فهو مشروع ربَّ  ،ينمن الهداة المهديِّ 

 ة والتعليم والتدريج يفرض نفسه علىٰ بالتربيَّ  مَّ ومن ثَ  ،¨يملكها الإمام 

 .الجميع

إذن الظهور بداية لإعادة تشكيل المجتمع وليس ظرفاً لاستقبال مجتمعٍ 

 .ولىٰ متكاملٍ منذ اللحظة الأُ 

يه الجانب الإلهي في المشروع المهدوي، حيث يعتمد عل :النقطة الخامسة

كما دعم مشروع ظهور الإسلام  ل الإلهي المباشر الحقَّ ليدعم التدخُّ  ¨الإمام 

اسْتجََ  ،المبارك
َ
مْ ف

ُ
 رَ���

َ
ون

ُ
سْتَغِيث

َ
� 

ْ
فٍ مِنَ إِذ

ْ
ل
َ
مْ بأِ

ُ
�

�
 ُ�مِد

�
�

َ
مْ �

ُ
�

َ
ابَ ل

 
َ

مَلا
ْ
ةِ ُ�ردِِْ�َ� ا�

َ
َ وَمَ  �ئِ�

ْ
�ُ� 

�
 االلهُ إِلا

ُ
ه
َ
مْ وَمَا وَِ�طَْمَِ�� بهِِ  ىٰ ا جَعَل

ُ
و�ُ�

ُ
ل
ُ
ق

 االلهَ عَزِ�زٌ حَكِيمٌ 
�
دِ االلهِ إنِ

ْ
 مِنْ عِن

�
 إِلا

ُ ْ
 .)١٠و ٩: الأنفال( �ا���

 علىٰ  اي� يعتمد كلّ  ىٰ  المشروع من السنخ البشري البحت حتَّ عتبرَ إذن لا يُ 

د عليه في إقامة مشروع ض الصلاح الجزئي ليعُتمَ يُفترَ  ىٰ ة حتَّ الظروف الطبيعيَّ 

 .السماء

أو ،ما اب ا  : م   تواا 

أن  ،ر اح وظ وا ر وامان  اا

ء ا نما   س وا  

؟وا ت واا    

ة الأمل والتفاؤل هي ثقافة قرآنيَّ  ثقافة إنَّ : ذلك نقول وللجواب علىٰ 

سُوا مِنْ يَ  :الدوام، قال تعالىٰ  غايتها تربية إنسان إيجابي علىٰ  تَحَس�
َ
بوُا �

َ
ه

ْ
ا بَِ�� اذ

 
َ

خِيهِ وَلا
َ
 وَأ

َ
 يوُسُف

َ
 لا

ُ
ه
�
سُوا مِنْ رَوْحِ االلهِ إنِ

َ
يأْ

َ
وْمُ  �

َ
ق
ْ
 ال

�
سُ مِنْ رَوْحِ االلهِ إِلا

َ
يأْ

َ
� 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٩٢

 
َ

�
ْ
 ال

َ
 : ، وقال تعالىٰ )٨٧: وسفي( �فِرُون

َ
 ق

َ
ن ْ �
وا �َ�

ُ
 ا�

َ
لا

َ
قَ� ف

ْ
نْ اكَ باِ�

ُ
�

َ
 ت

 
َ
ق
ْ
  �انطَِِ� مِنَ ال

َ
 ق

َ
ون

�
ال

�
 ا�ض

�
َةِ رَ��هِ إِلا ْ

طُ مِنْ رَ�
َ
ن
ْ
ق

َ
 وَمَنْ �

َ
 �ال

التي حفل ) ةة والروائيَّ القرآنيَّ (ة ينيَّ إلخ من النصوص الدِّ  ...)٥٦و ٥٥ :الحجر(

 .مي لتحشيد وتأصيل ثقافة الأمل والتفاؤلبها الموروث الإسلا

فوها وعرَّ  ،رة، واهتمَّ بها علماء الاجتماع عن ظاهرة مؤثِّ عبرِّ والثقافة تُ 

ادوارد (نثروبولوجي البريطاني قد يكون أشملها تعريف العالمِ الأبأنحاء، و

ا الكلُّ : (بقوله) تايلور  ب الذي يشمل المعرفة والمعتقدات والفنَّ المركَّ  إنهَّ

التي يكتسبها  الأخُرىٰ والأخلاق والقانون والأعراف والقدرات والعادات 

 أنَّ لعلماء النفس تقريراً في التأثير المستحكم للثقافة علىٰ  رَ ، وقد ذُكِ )١(...)الإنسان

 ).ة في الدماغرة في التنظيمات التفاعليَّ ات مؤثِّ فهي تصنع سلوكيَّ (الإنسان 

اه الأمل تأسيس ثقافة باتجِّ  يني علىٰ ص الدِّ نفهم الحر ومن هنا يمكننا أنْ 

ما إذا أخذنا بنظر الاعتبار كونها ثقافة والتحذير من اليأس والإحباط، سيَّ 

س بها واستطلاع تمظهراتها، وهل لاحظ التلبُّ  ا يدفَعُ إلىٰ معصومة عن الخطأ ممَّ 

ضحة كما لو كانت بوادر السعة والانفراج وا ين الأمل بنحو ظرفٍ خاصٍّ الدِّ 

غيبته ما  علىٰ  ة الظهور المهدوي الذي مضىٰ وقريبة، أو بنحوه المطلق كما في قضيَّ 

 ؟)عام ١٢٠٠(يقارب 

الانتظار للظهور المبارك  علىٰ  ومن خلال قراءة الروايات في شأن الحثِّ 

نجدها ) عن الأمل والتفاعل الإيجابي مع الظرف ىٰ خروالذي هو عبارة أُ (

ب ج الترقُّ ا يُنتِ في ترسيخ ظاهرة التفاؤل والأمل ممَّ  كاشفة عن الإرادة المطلقة

 .ين للظهور المباركع المستمرَّ والتوقُّ 

                                                        

ل في الأنثروبولوجيا )١(  .تايلور والمفهوم العالمي للثقافة: العنوان/ الموقع العربي الأوَّ



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٩٣ ....................................  ملاحقات فكريَّ

 :ة باعثة للأملنصوص دينيَّ 

 :ةة للإيجابيَّ وإليك بعضٌ من تلك النصوص التعبويَّ 

 أُشْهِدُ االلهََ «: ة عن الإمام الهادي ما ورد في الزيارة الجامعة المرويَّ  -  ١

قٌ برَِجْعَتكُِمْ  ،مُؤْمِنٌ بإِيَِابكُِمْ ... أَنيِّ  وَأُشْهِدُكُمْ  مُرْتَقِبٌ  ،مُنتْظَِرٌ لأِمَْرِكُمْ  ،مُصَدِّ

 .)١(»لدَِوْلَتكُِمْ 

نَّ مَنِ انْتظََرَ أَمْرَنَا وصَبرََ عَلىَ مَا يَرَى إِ «: عن الإمام الصادق و -  ٢

 .)٢(»مِنَ الأذََى والخْوَْفِ هُوَ غَداً فيِ زُمْرَتنِاَ

مَنْ مَاتَ مُنتْظَرِاً لهِذََا اَلأْمَْرِ كَانَ كَمَنْ كَانَ مَعَ اَلْقَائِمِ فيِ «: وعنه  - ٣

ارِبِ  لاَ  ،فُسْطَاطِهِ  يفِْ   بَينَْ يَدَيْ رَسُولِ اَالله بَلْ كَانَ كَالضَّ  .)٣(»باِلسَّ

،  هللاَ  أَيُّ اَلأْعَْماَلِ أَحَبُّ إلىَِٰ : عندما سُئِلَ  عن أمير المؤمنين و -  ٤

 .)٤(»انِْتظَِارُ اَلْفَرَجِ « :قَالَ 

مِثلُْ  مْرِ لَهُ لأَْ نتْظَرَِ لهِذََا اَ لمُ اعْلَمُوا أَنَّ اَ وَ ... «: عن الإمام الباقر و -  ٥

ائِمِ اَ أَجْرِ اَ   .)٥(»...لْقَائِمِ لصَّ

 ٰ ة للمؤمن يني في انتخاب الصفة الإيجابيَّ الذوق الدِّ  ومن ذلك يتجلىَّ

وبذلك  .ق الأمل والرجاءالنظر عن ظروف متعلَّ  س بها، بغضِّ التلبُّ  وتثقيفه علىٰ 

اه القضايا التي يتعايش معها الفرد، يني باتجِّ د النحو الذي يسلكه الفكر الدِّ يتأكَّ 

انتهاج ما يخالف هذه الرؤية إذا كان مؤمناً  - والحال هذه  - ولا يسعُ العقل 

                                                        

 ).٣٢١٣ح / ٦١٤ص / ٢ج (من لا يحضره الفقيه  )١(

 ).٧ح / ٣٧ص / ٨ج ( الكافي )٢(

 ).١١ح / ٣٣باب / ٣٣٨ص ( ينكمال الدِّ  )٣(

 ).٥٨٣٣ح / ٣٨٣ص / ٤ج (من لا يحضره الفقيه  )٤(

 ).٤ح / باب الكتمان/ ٢٢٢ص / ٣ج ( الكافي )٥(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٩٤

ومن أوكلهم عنه من  بحكمة وعصمة صاحب الشريعة سبحانه وتعالىٰ 

 .ة والأئمَّ    النبيِّ 

 :باعثة للأمل ىٰ خرمناشئ أُ 

ره الشرع من ضرورة د للعقل ما قرَّ ؤكِّ خرىٰ لتُ س مبادئ أُ نعم يمكن تلمُّ 

 .تهة الأمل ومنطقيَّ وإبعاد شبح اليأس عنه، ووثوقه بعقلائيَّ  ،بالظهور الأمل المستمرِّ 

 :وإليك ذلك

ره الدليل  - الجميع  ة متساوية النسبة إلىٰ إذا كانت القدرة الإلهيَّ  - ١ كما قرَّ

إرادته  ه موكول إلىٰ الظهور المهدوي، لأنَّ  فلا مجال لاحتمال العجز علىٰ  - ه في محلِّ 

 .ها شيءزها ولا يحدُّ عجِ سبحانه والقدرة التي لا يُ 

أحاطت به  وقوع الأمر الإلهي وإنْ  أثبتت التجربة والتاريخ علىٰ  -  ٢

غاة والأقوام المعاندين الط اً، كما في إنزال العذاب الإلهي علىٰ الموانع بدو

 ،وثمود ،وقوم هود ،كما في هلاك قوم نوح، وقوم لوط  للأنبياء

 .وغيرهم ،  وشعيب

فرغم الصبر الإلهي والإمهال الطويل كما عبرَّ القرآن الكريم عن دعوة 

  ):عام ٩٥٠(ت التي استمرَّ  نوح 
َ
ن
ْ
رسَْل

َ
 أ

ْ
د

َ
ق
َ
ٰ  اوَل

َ
 إِ�

ً
وحا

ُ
 ِ�يهِمْ  ن

َ
بِث

َ
ل
َ
وْمِهِ ف

َ
ق

سَِْ� َ� 
َ

� 
�

ةٍ إِلا
َ
 سَن

َ
ف

ْ
ل
َ
 أ

َ
وف مُ الط�

ُ
ه

َ
ذ

َ
خ

َ
أ
َ
 ف

ً
 ما

َ
مْ ظ

ُ
 وَه

ُ
 ان

َ
 �ا�مُِون

:  عنه القرآن الكريمعبرِّ ، ولكن القضاء الإلهي عندما يحين يُ )١٤  :العنكبوت(

 َوَم 
َ
رُن

ْ
�
َ
 وَ ا أ

�
َ�ِ ا إِلا

َ مْحٍ باِ�ْ
َ َ
� 

ٌ
ة
َ
 ).٥٠: القمر( �احِد

فَلْيعَْمَلْ «: الشيخ المفيد  فيما ورد عنه إلىٰ  ¨ة عن الإمام الحجَّ  يَ وِ ورُ 

 ،وَيَتجََنَّبُ مَا يُدْنيِهِ مِنْ كَرَاهَتِناَ وَسَخَطِناَ ،كُلُّ امِْرِئٍ مِنكُْمْ بماَِ يَقْرُبُ بهِِ مِنْ محَبََّتِناَ

 .)١(»...فَإِنَّ أَمْرَنَا بَغْتةٌَ فُجَاءَةٌ 
                                                        

 ).٣٢٤و ٣٢٣ص / ٢ج (الاحتجاج  )١(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٩٥ ....................................  ملاحقات فكريَّ

 ٣٠(ات التي استغرقت وفق بعض المرويَّ  وكما في بناء سفينة نوح 

لها عقل أو ة ولا يتعقَّ اليابسة في ملابسات غير طبيعيَّ  ، وثمَّ تشييدها علىٰ )سنة

ٰ : م قومهسخرية وتهكُّ  محطَّ منطق، ولذلك كانت 
َ

 إِ�
وِ�َ

ُ
مِنَ  وَأ

ْ
نْ يؤُ

َ
 ل

ُ
ه
�
ن
َ
وحٍ �

ُ
ن

 مَنْ 
�

 إِلا
َ

وِْ�ك
َ
 مِنْ ق

َ
لا

َ
 آمَنَ ف

ْ
د

َ
تَ�ِسْ بمَِ ق

ْ
�
َ
  ت

َ
 ا �

َ
ون

ُ
عَل

ْ
ف

َ
وا �

ُ
  �ن

َ
ك

ْ
ل

ُ
ف
ْ
عِ ال

َ
وَاصْن

 
َ
يُ�نِ

ْ
�

َ
 بأِ

َ
يِن

ْ
 ا وَوحَ

َ
 ا وَلا

َ ُ
�  

َ
ون

ُ
رَق

ْ
هُمْ مُغ

�
مُوا إِ�

َ
ل

َ
ينَ ظ ِ

�
  �اطِبِْ� ِ� ا�

َ
ك

ْ
ل

ُ
ف
ْ
عُ ال

َ
ن

ْ
وَ�صَ

مَ وَ 
� ُ
� 

ٌ َ
يهِْ َ�لأ

َ
  ا َ�ر� عَل

َ
 ق

ُ
ه
ْ
وْمِهِ سَخِرُوا مِن

َ
رُ مِنْ ق

َ
سْخ

َ
ا �

�
إنِ

َ
ا ف

�
رُوا مِن

َ
سْخ

َ
� 

ْ
 إنِ

َ
ال

مَ 
َ
مْ ك

ُ
�

ْ
 مِن

َ
رُون

َ
سْخ

َ
 .)٣٨ -  ٣٦: هود( �ا �

إليها بالمنجنيق لسعة وعظمة لهيبها  التي قُذِفَ  أو محرقة إبراهيم 

 ، طير بحيلة، مخافة التهامها الخالذي لا يمكن إيصال الهدف إليها إلاَّ 
َ
وا ق

ُ
ا�

وا  ُ�ُ
ْ
وهُ وَان

ُ
ق  حَر�

َ
تُمْ ف

ْ
ن
ُ
 ك

ْ
مْ إِن

ُ
  �اعِلَِ� آ�هَِتَ�

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ا يَ ق

َ
 ا ن

ً
وِ� برَدْا

ُ
ارُ ك

 
َ

ٰ وسََلا
َ َ

� 
ً
  �اهِيمَ  إِبرَْ ما

َ
ن
ْ
جَعَل

َ
 ف

ً
يْدا

َ
وا بِهِ ك

ُ
راد

َ
�نَ وَأ ِ�َ

ْ
خ

َ ْ
مُ الأ

ُ
 �اه

 ).٧٠ - ٦٨: الأنبياء(

هو ة، كيف ذاك ون الطبيعيَّ نَ السُّ  ف إبرام الأمر الإلهي علىٰ حيث لا يتوقَّ 

 َم
�
 إِ�

َ
رُهُ إِذ

ْ
�
َ
رَ ا أ

َ
 ا أ

ُ
ون

ُ
يَك

َ
نْ �

ُ
� ُ َ� 

َ
ول

ُ
ق

َ
� 

ْ
ن

َ
 أ

ً
ئا

ْ
�

َ
 ش

َ
، فكيف )٨٢: يس( �اد

ك باليأس منه، لكونه أكثر يستبعد العقل والحال هذه الظهور المهدوي، ويتمسَّ 

 !؟ةدلالة وحجَّ 

ل كونه مانعاً من ما يحُتمَ  التفسير العلمي والفلسفي والكلامي لكلِّ  -  ٣

منذ مئات السنين، وما يستدعي ذلك أيضاً  ¨ل الظهور، كما في غيبة الإمام تعقُّ 

، وبإزالة ينتلك السن طول عمره الشريف، فيلزم استهجان بقاء حياته بعد كلِّ 

ات في استحالة الوقائع الآنفة يتَّضح عدم العلاقة بين اليأس الغموض أو التوهمُّ 

 .ةهات فكريَّ بُ ة وشُ ما هي مشاكل نفسيَّ وإنَّ  ،والعقل والمنطق



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٩٦

و ،ا اب ا :ر؟ا     

ببلوغ نهاية التاريخ الاستقرار العالمي والانضباط والأمن  )١(ذكرنا سابقاً 

وهو المصلح الذي تبلغ  ،)وفق عقيدتنا( ¨والأمان، من خلال الإمام المهدي 

ه هاهنا هو البيان التفصيلي لتلك ب لها، وفيما نحن بصددة الكمال المترقَّ به البشريَّ 

رنا مقدَّ   ىٰ ، ليبق)٢(ة أيضاً فيما سبقريَّ ماتها التصوُّ النتائج المجملة والتي قرَّ

ة للاستفهام الثالث تشخيص أبعاد تلك الغاية من خلال التساؤلات الفرعيَّ 

 :المطروق هنا، وبالتسلسل التالي

 :فكرة المجتمع المعصوم ونقدها: لالتساؤل الأوَّ 

مات والأسباب الموجبة هو تهيئة المقدَّ  ¨غاية ظهور الإمام  نَّ إهل 

الانفكاك  لاً إلىٰ كماله والعصمة، وبالتالي يصير مؤهَّ  لوصول المجتمع إلىٰ 

ة ه؟ وهي نظريَّ ، فيحكم نفسه بنفس¨والاستغناء عن قيادة الإمام المعصوم 

 ؟)المجتمع المعصوم(

حة من حكومة الأولياء المترشَّ ) لمعصومفكرة المجتمع ا(البعض  ىٰ لقد تبنَّ 

 :الصالحين، وبالبيان التالي

 عن أبي عبد االله الصادق  )غيبة الشيخ(نقلاً عن  )البحار(أخرج في 

تيِ كَانَتْ   قَالَ رَسُولُ االلهَ«: قَالَ ، ؤْمِنينَِ مِيرِ اَلمُ عَنْ أَ  ،عن آبائه يلَْةِ اَلَّ فيِ اَللَّ

  اَالله رَسُولُ  فَأَمْلىَٰ  ،أَحْضرِْ صَحِيفَةً وَدَوَاةً  ،يَا أَبَا اَلحْسََنِ  : فيِهَا وَفَاتُهُ لعَِليٍِّ 

هُ سَيكَُونُ بَعْدِي اثِْناَ عَشرََ  ،يَا عَليُِّ  :فَقَالَ  ،وْضِعِ هَذَا اَلمَ  ]إلىَِٰ [ وَصِيَّتهَُ حَتَّى انِْتهََىٰ  إنَِّ

لُ اَلاِْ  ،اي� دَهُمْ اثِْناَ عَشرََ مَهْدِ وَمَنْ بَعْ  ،إِمَاماً  مَامِ فَأَنْتَ يَا عَليُِّ أَوَّ  ،»...ثْنيَْ عَشرََ اَلإِْ

                                                        

 ).١١٩ص (الخامس  راجع البحث )١(

 ).ولىٰ ة الأُ في جواب القضيَّ ( البحثوهذا  ؛لثة منهالجهة الثا) ٢٧٨ص (التاسع  راجع البحث )٢(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٩٧ ....................................  ملاحقات فكريَّ

مْهَا اَلحْسََنُ «: أَنْ قَالَ  وَسَاقَ الحَْدَِيثَ إلىَِٰ   إلىَِٰ  ) يعني الإمام العسكري(وَلْيسَُلِّ

دٍ  دٍ مَّ ابِْنهِِ محَُ   ،فَذَلكَِ اثِْناَ عَشرََ إِمَاماً ، )هِمْ االلهَُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ  صَلىَٰ (اَلمسُْتحَْفَظِ مِنْ آلِ محُمََّ

مْهَا إلىَِٰ  ،اثْناَ عَشرََ مَهْدِي� ثُمَّ يَكُونُ مِنْ بَعْدِهِ اِ  تْهُ اَلْوَفَاةُ فَلْيُسَلِّ لِ  فَإذَِا حَضرََ ابِْنهِِ أَوَّ

سْمُ وَاَلاِْ  ،وَأحمََْدُ  ،اَاللههُوَ عَبدُْ اسِْمٌ كَاسْمِي وَاسِْمِ أبيَِ وَ  :ثَةُ أَسَامِيلَهُ ثَلاَ  ،هْدِيِّينَ اَلمَ 

أولياء  ¨، وسيكون بعد موت الإمام )١(»ؤْمِنينَِ لُ اَلمُ وَهُوَ أَوَّ  ،اَلثَّالثُِ اَلمهَْدِيُّ 

 :راد من قولهوهو ما يُ  ،ةنهاية البشريَّ  إلىٰ  ¨ج يعملون بنظامه جَ لون دور الحُ مثِّ يُ 

 ىٰ ة ستبقومة المهدويَّ أي منظومة الحك ،)دولة ¨ه ليس بعد دولة المهدي إنَّ (

 .حاكمة ونافذة عالمي�ا

 ىٰ إنَّ إحد :أخبار الأولياء قابلة للإثبات، ومنه نقول وكذلك فإنَّ 

ة بعد ظهوره هو تأسيس القواعد العامَّ  ¨ة للإمام المهدي الوظائف الرئيسيَّ 

لكي تصل ة الطويل، تربية تدريجيَّ  ة في الخطِّ زة والبعيدة الأمد لتربية البشريَّ المركَّ 

 الإنسان الصالح حين المجتمع المعصوم، وهذه التربية لن يأخذ بزمامها إلاَّ  إلىٰ 

، ولذلك ¨ الإمام المهدي يصبح رئيساً للدولة، ومثل هذا الرجل لا يعرفه إلاَّ 

 ،- ما في العام الأخير من عمره الشريف رُبَّ  - عهد خلال حياته  سيقوم بتعيينه كوليِّ 

ل والحاكم الأوَّ  ،ة العادلة بعدهللدولة العالميَّ  رئيس الأعلىٰ ليكون بعد ذلك هو ال

 ).الأولياء الصالحين(لفترة حكم 

ها مهما كانت قد سارت بخطوات نحو ة كلَّ أنَّ البشريَّ  يرجع ذلك إلىٰ 

درجة العصمة، وبقيت هنا وهناك في أطراف العالمَ  ه لم يصل إلىٰ  أنَّ التكامل، إلاَّ 

ة أو الركب، وسيكون حكم الأولياء الصالحين فترة تمهيديَّ فة عن مجتمعات متخلِّ 

فق المتَّ  عصر العصمة، حيث يكون الرأي العامُّ  ل المجتمع العالمي إلىٰ وصِ ة يُ انتقاليَّ 
                                                        

/ ١٥١و ١٥٠ص (، عن الغيبة للطوسي )٦ح / ١٤٨و ١٤٧ص / ٥٣ج (بحار الأنوار  )١(

 .ةر شبيهة لما اخترناه من بين ما ذكره صاحب النظريَّ وهناك روايات أُخَ ). ١١١  ح



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٢٩٨

، حيث يكون الأفراد ىٰ الانتخاب أو الشور معصوماً، وستوكل الرئاسة إلىٰ 

ٰ هم من كلُّ 
َ َ

وا وَ�
ُ
ينَ آمَن ِ

�
تَ  �ِ�

َ
 رَ��هِمْ �

َ
ون

ُ �
بَ  �وَ�

َ
 ك

َ
تَ�بِوُن

ْ َ
ينَ � ِ

�
ِ ائرَِ وَا�

ْ
مِ الإ

ْ
ث

وَ 
َ
ف
ْ
 وَال

َ
 وَ�ِذ

َ
 ا مَ احِش

َ
فِرُون

ْ
غ

َ
مْ �

ُ
ضِبوُا ه

َ
ينَ اسْتَجَ  �ا غ ِ

�
 وَا�

َ
ق
َ
اُ�وا ابوُا �رَِ��هِمْ وَأ

 
َ

لا ورَ ا�ص�
ُ
مْ ش

ُ
رُه

ْ
�
َ
 وَأ

َ
هُمْ  ىٰ ة

َ
ن
ْ
 ىٰ ، وستوضع الشور)٣٨ - ٣٦: ىٰ الشور( ...بَ�

، ىٰ يكون عصر حكم الأولياء الصالحين قد انته ىٰ نفيذ، وببدء الشورموضع الت

د المنتخبين سيكونون أولياء صالحين أيضاً، فالحاكم المنتخب دُ ام الجُ كَّ ولكن الحُ 

 .)١()بالعصمة غير الواجبة(معصوماً  سيكون في ضمن مجتمع رأيه العامُّ 

 :نقد الفكرة

 :هاب أهمّ ة لأسباولكن لا يسعنا قبول تلك النظريَّ 

فرض  ل مسار الغاية، فإنَّ مثِّ ة لتُ ة نقطة بلوغ البشريَّ د النظريَّ دِّ لم تحُ  -  ١

الهدف هو البقاء أطول فترة ممكنة بعد  وكأنَّ (م ما شاء االله بنحو مُبهَ  البقاء إلىٰ 

ت بها البشريَّ  ة فيما قبل الفرج الظهور تعويضاً عن الفترة القاسية الطويلة التي مرَّ

ة، ولا يناسب فرض الغاية للخلق التي يُعينَّ منافٍ للحكمة الإلهيَّ  )بالظهور

 .د البلوغواقعها الانتهاء بمجرَّ 

يد  علىٰ ) كمال المجتمع وعصمته(ة تحقيق غرض الخلقة فرض النظريَّ  -  ٢

الأشرف في إصابة  علىٰ  ىٰ م الأدنتقدَّ ، فكيف يىٰ وهو الأدن ¨غير المعصوم 

 تحقيق الأشرف؟ قادرٌ علىٰ  ىٰ دننَّ الأإشرافة الغاية، وهل 

جملة من الروايات الضعيفة الساقطة عن الاعتبار،  ة علىٰ استناد النظريَّ  -  ٣

 ).ينل المهديِّ أوَّ (من قبيل ما أوردناه عنها في التقرير برواية 

 :حيث يرد عليها
                                                        

/ ٦٤٠ص / ٣ج (عد الظهور ، تاريخ ما بموسوعة الإمام المهدي : في رَ ص ما ذُكِ ملخَّ  )١(

 ).العالم بعد المهدي : القسم الثالث



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٢٩٩ ....................................  ملاحقات فكريَّ

بن سنان الموصلي  عليُّ ( :مجاهيل، وهم لاعتمادها علىٰ  ،)١(ضعف السند - أ 

ه د بن الخليل، جعفر بن أحمد المصري، عمُّ بن الحسين، أحمد بن محمّ  عليُّ العدل، 

 ).، عن أبيهالحسن بن عليٍّ 

مع الروايات المتواترة، ) ااثنا عشر مهدي� (ق مضمون الرواية فاعدم اتِّ  -ب 

 .وهي لا تعتمد عليها عقيدة ،نعم ورد هذا المضمون في روايات آحاد

م استقامته، حيث افترضت كون القائل الرواية وعد ىٰ تخلخل معن -ج 

اسِْمٌ كَاسْمِي  :ثَةُ أَسَامِيلَهُ ثَلاَ «: ينل المهديِّ أوَّ  علىٰ  ويقول   هو النبيُّ 

ه ابن والمفروض أنَّ  ،)د بن عبد االلهمحمّ (ل مهدي فيكون اسم أوَّ  ،»وَاسِْمِ أَبيِ 

 !؟، فكيف يكون ابن عبد االله¨الإمام المهدي 

 .البالغة الشهرة والتواتر )٢(ضمون روايات الرجعةتعارضها مع م -  ٤

 طروحته لكلِّ عن إبلاغ أُ  ¨ة عجز الإمام المهدي ة علَّ  النظريَّ بينِّ لم تُ  -  ٥

ين من بعده؟ فلماذا فيهم، وبخلافه قدرة المهديِّ  أجزاء المعمورة والتأثير التامِّ 

 !؟¨ة والقدرة عليهم دونه اقتصرت عوامل القوَّ 

 :عقيدة الرجعة: نيالتساؤل الثا

وهل  ،في نفس السياق السابق من الاستفهام عن غاية الظهور المبارك

غيره من  ¨ل ما ابتدأه كمِ يُ  مات دولة العدل فقط، ثمّ كونه شاملاً لتهيئة مقدَّ 

ع ه يُشرِ أو أنَّ  ،- ة السابقة بعد تضعيف فرض النظريَّ  -  ة المعصومين الأئمَّ 

باعتبار  ين ة المعصومويحفظ ديمومتها بقيَّ  في تأسيس دولته العادلة فعلاً 
                                                        

عن أبي عبد االله  ،أخبرنا جماعة: ()الغيبة(في كتاب  سند الرواية الذي أورده الشيخ الطوسي  )١(

بن الحسين، عن  بن سنان الموصلي العدل، عن عليِّ  بن سفيان البزوفري، عن عليِّ  الحسين بن عليِّ 

، عن أبيه، عن أبي ه الحسن بن عليٍّ الخليل، عن جعفر بن أحمد المصري، عن عمِّ  د بنأحمد بن محمّ 

 ...).عن أبيه الباقر ،دعبد االله جعفر بن محمّ 

 .ها في القادم من البحثض لردِّ وسنتعرَّ  ،ورد مجموعة من الإشكالات عليها )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٠٠

ءٍ  :ةة الإلهيَّ نَّ ، وغيره خاضع للسُّ انحصار الخلود بواجب الوجود  ْ َ
� 

� ُ
�

 
َ
 ه

ُ
هَه

ْ
 وجَ

�
 إِلا

ٌ
 ).٨٨: صصَ القَ ( ا�كِ

قات الظهور المبارك، ة تعالج متعلَّ م أيديولوجيَّ قدِّ جاءت عقيدة الرجعة لتُ 

 :غايته، وإليك تفاصيل ذلكنة لصات معيَّ وترسم مشخَّ 

الحياة الدنيا بعد موتهم، قال الشيخ  ق رجعة البعض إلىٰ تعتقد الشيعة بتحقُّ 

ل بالدنيا ق وجوب رجعة كثير من الأموات إلىٰ  ة علىٰ اتَّفقت الإماميَّ : ( المفيد

 .)١()الرجعة اختلاف ىٰ كان بينهم في معن يوم القيامة، وإنْ 

اختلافٍ في توقيته الفعلي، فقد  لمبارك علىٰ ليكون ذلك معاصراً للظهور ا

ن ممَّ (كونه حاصلاً قبل الظهور بأشهُر، حيث يرجع البعض  ذهب بعض إلىٰ 

داً له، ئاً للظهور المبارك ومؤيِّ ليكون ذلك موطِّ ) محض الإيمان أو محض الكفر

كَانَ «: الَ قَ ،  عَنْ أبيَِ عَبدِْ االلهَ ،عَنِ ابِْنِ سِناَنٍ صحيح بسند  ي القمِّ  ىٰ رو

 فَيخَْلُقُ االلهَُ «: قَالَ ، »...فَاسْأَلُوهُ اَلْوَسِيلَةَ  إذَِا سَأَلْتمُُ االلهََ : قُولُ يَ   رَسُولُ االلهَ

ْ يَرَوْا  طُوبَىٰ «:  قَالَ أَبُو عَبدِْ االلهَ ،»خَلْقاً يَوْمَئِذٍ يَمْلأَُ بهِمُِ اَلجَْنَّةَ  مُْ لمَ لهَمُْ إنهَِّ

نْياَ   : ، قَوْلُهُ ...وَهمُُومَهَاغُمُومَ اَلدُّ
َ
ن
ُ
 وَاسْتمَِعْ يوَْمَ �

َ
مُن

ْ
 ادِ ا�

َ
نٍ ادِ مِنْ مَ�

رِ�بٍ 
َ
: هُ لُ وْ قَ  ، يهِ بِ أَ  مِ ِسْ اِ وَ   مِ ائِ قَ لْ اَ  مِ اسْ ي بِ ادِ نَ لمُ ي اَ ادِ نَ يُ «: الَ قَ  ،»�  ق

 
َ
قَ� ذ

ْ
 باِ�

َ
يحَْة  ا�ص�

َ
رُُوجِ يوَْمَ �سَْمَعُون

ْ
 يوَْمُ ا�

َ
: الَ ، قَ »]٤٢و ٤١ :ق[ ��كِ

  ،ءِ ماَ لسَّ اَ  نَ مِ  مِ ائِ قَ لْ اَ  ةُ حَ يْ صَ «
َ
رُُوجِ ذ

ْ
 يوَْمُ ا�

َ
 .)٢(»ةُ عَ جْ لرَّ اَ  يَ هِ «: الَ ، قَ »��كِ

بحسب هذا البيان للآية تطابق يوم : وا هذه الرواية بقولهموقد فسرَّ 

الدنيا  ة للظهور من يوم خروج الأموات من القبور راجعين إلىٰ الصيحة السماويَّ 

 .بدء وقوع الرجعةأي 
                                                        

 ).٤٦ص ( أوائل المقالات )١(

ي  )٢(  ).٣٢٧ - ٣٢٤ص / ٢ج (تفسير القمِّ



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣٠١ ....................................  ملاحقات فكريَّ

وَإذَِا ... «: عن الإمام الصادق  )الإرشاد(في  الشيخ المفيد  ىٰ ورو

امٍ مِنْ رَ  آنَ قِيَامُهُ مُطرَِ اَلنَّاسُ جمَُادَىٰ  ةَ أَيَّ ْ يَرَ اَلخْلاََ اَلآْخِرَةَ وَعَشرََ ئقُِ جَبٍ مَطَراً لمَ

فَكَأَنيِّ أَنْظُرُ إلَِيهِْمْ مُقْبلِينَِ  ،وَأَبْدَانهَمُْ فيِ قُبُورِهِمْ  ؤْمِنينَِ ومَ اَلمُ بِهِ لحُُ  فَيُنبِْتُ اَاللهُ ،مِثلَْهُ 

ابِ  َ  .)١(»مِنْ قِبلَِ جُهَيْنةََ يَنفُْضُونَ شُعُورَهُمْ مِنَ اَلترُّ

زمن الظهور واقع بعد الرجعة، لوجود  وا بهذه الرواية وأمثالها أنَّ واستدلُّ 

 كما في رواية) جمادي ورجب(عن ر توقيتات لظهوره المبارك في زمن متأخِّ 

دِ بْنِ عَليٍِّ اَلْكُوفيِِّ  ،شَاذَانَ  بْنِ  اَلْفَضْلِ  عَنْ أبيَِ  ،عَنْ وُهَيبِْ بْنِ حَفْصٍ  ،عَنْ محُمََّ

ثٍ فيِ لَيلَْةِ ثَلاَ  بِاسْمِ اَلْقَائِمِ  يُناَدَىٰ «:  قَالَ أَبُو عَبْدِ اَالله :قَالَ  ،بَصِيرٍ 

ينَ  فِيهِ اَلحْسَُينُْ بْنُ وَهُوَ اَلْيوَْمُ الََّذِي قُتِلَ  ،فيِ يَوْمِ عَاشُورَاءَ وَيَقُومُ  ،وَعِشرِْ

 .)٢(»... عَليٍِّ 

قها بعد الظهور المبارك من خلال دلالة تحقُّ  ولكن ذهب آخرون إلىٰ 

جْعَةِ أَحَقٌّ هِيَ؟ قَالَ   قُ ادِ لصَّ اَ  امُ مَ لإِْ اَ  لَ سُئِ : ىٰ خرروايات أُ   ،»نَعَمْ «: عَنِ الَرَّ

لُ مَنْ يخَْرُجُ؟ قَالَ : فَقِيلَ لَهُ  ، »أَثَرِ اَلْقَائِمِ  يخَْرُجُ عَلىَٰ  ،اَلحُْسَينُْ «: مَنْ أَوَّ

 ِ� : فيِ كِتَابِهِ  تَعَالىَٰ  ، بَلْ كَماَ ذَكَرَ اَاللهُلاَ «: اسُ كُلُّهُمْ؟ قَالَ وَمَعَهُ اَلنَّ : قُلْتُ 
ُ
خ

َ
ف
ْ
ن
ُ
يوَْمَ �

وَ 
ْ
ف
َ
 أ

َ
ون

ُ
ت
ْ
تأَ

َ
ورِ �  ا�ص�

ً
 .)٣(»قَوْماً بَعْدَ قَوْمٍ ، ]١٨: النبأ[ �اجا

ذِينَ قُتلُِوا مَعَهُ  وَيُقْبلُِ اَلحُْسَينُْ «: وَعَنهُْ  ، فَيَدْفَعُ ...فيِ أَصْحَابِهِ اَلَّ

هُ  غُسْلَهُ وَكَفْنهَُ وَحَنوُطَ هُوَ الََّذِي يَلي اَلخْاَتَمَ، فَيكَُونُ اَلحْسَُينُْ  إلَِيْهِ اَلْقَائِمُ 

 .)٤(»وَيُوَارِي بهِِ فيِ حُفْرَتِهِ 
                                                        

 ).٣٨١ص / ٢ج (الإرشاد  )١(

 ).٣٧٩ص / ٢ج (الإرشاد  )٢(

 ).٤٨ص (مختصر بصائر الدرجات  )٣(

 ).٤٩و ٤٨ص (مختصر بصائر الدرجات  )٤(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٠٢

لَيمَْلِكَنَّ رَجُلٌ مِنَّا  االلهَوَ «: يَقُولُ  سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ : قَالَ  ،عَنْ جَابِرٍ وَ 

 فَمَتىَٰ  :قُلْتُ : قَالَ  ،»ثَماِئَةِ سَنةٍَ وَيَزْدَادُ تسِْعاً الأَْرَْضَ بَعْدَ مَوْتهِِ ثَلاَ أَهْلَ اَلْبَيتِْ 

 وَكَمْ يَقُومُ اَلْقَائِمِ فيِ عَالمهَِِ حَتَّىٰ : قُلْتُ : قَالَ  ،»بَعْدَ مَوْتِ اَلْقَائِمِ «: الَ قَ  ؟ذَلكَِ 

ةَ سَنةًَ «: قَالَ  ؟يَمُوتَ   .)١(»...تِسْعَ عَشرَْ

وع بعض الأموات من غير ع بين الروايات برجيجُمَ  ويمكن أنْ 

جع بعض ير ¨بعد قيام المهدي  مَّ ومن ثَ  ،قبل الظهور  المعصومين

 .هم بحسب اختلاف الروايات في ذلكأو كلُّ  المعصومين 

 ة المعصومون في حكمه ويليه الأئمَّ  سيكون له أمدٌ محدودٌ  ¨ه إنَّ  ثمّ 

أ هيَّ  د أركانها بعد أنْ قواعدها وشيَّ  ىٰ لاستمرار قيادة دولة العدل التي أرس

 .والأولياء ة بياء والأئمَّ ة عند الأنالنتيجة المرجوَّ  أوصلها إلىٰ  ىٰ ماتها حتَّ مقدَّ 

 :فلسفة الرجعة

في التقدير الإلهي ليس بالضرورة اكتشاف ما بإزائه من مصلحة، فيمكن 

فت ، فكما توقَّ سبحانه وتعالىٰ  حكمة الربِّ  قبوله دون كشف الأسرار اعتماداً علىٰ 

 ،الإنسان ة في خانة المجاهيل بالنسبة إلىٰ ة والتكوينيَّ الكثير من الأوامر التشريعيَّ 

س  ة الرجعة من بين ذلك أيضاً، ولكن يمكن أنْ تكون قضيَّ  فلا مانع أنْ  يُتوجَّ

 :ة، وذلكة المهدويَّ فيها بعض الاحتمالات المرتبطة بالقضيَّ 

حيث رجوع  ،دعم المشروع المهدوي من خلال تأييده بالخوارق -  ١

 .ةة المهدويَّ لقضيَّ الخضوع ل ة علىٰ ا يخلق داعويَّ أموات لهم ثقلهم الاجتماعي ممَّ 

ليأتي خليفةً  ¨إدامة الحكومة العادلة بعد فرض موت المعصوم  - ٢

ة طال انتظارها البشريَّ  ة المعصومة، فإنَّ انيَّ بنفس المواصفات والقيادة الربَّ  ¨ له

د فكرة ضرورة بقاء الحكم ؤيِّ ا يُ واستضعافها وإذلالها واستنزاف طاقاتها ممَّ 
                                                        

 ).٢٤ح / ٣٢٦ص / ٢ج (تفسير العيَّاشي  )١(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣٠٣ ....................................  ملاحقات فكريَّ

ا إمَّ  : بخيارينذلك إلاَّ  ين العهدين، ولا سبيل إلىٰ العادل لإحداث تناسب ب

لإمساك  ا إرجاع المعصومين وإمَّ  ،)وذلك محال( ¨خلود الإمام المهدي 

 ).وذلك هو بالرجعة(ة رات البشريَّ المعصوم بزمام المقدَّ 

ن محضوا الإيمان وذلك ممَّ ( ،تحقيق غرض الخلقة لبعض الموجودات -  ٣

وهو تحقيق الكمال  ،)غاً لنيل منزلة الرجعةلك مسوِّ أو الكفر محضاً ليكون ذ

وذلك لعدم اتِّساع آجالهم لذلك بسبب القتل أو الموت  ،ئق بهمالإنساني اللاَّ 

ة منظومة متكاملة في الاقتدار ولكون الحكومة المهدويَّ  ،لاً ضوا له أوَّ الذي تعرَّ 

 .الفعل ة إلىٰ قوَّ ز الإثارة النفوس وتهيئة عوامل إخراج المواهب من حيِّ  علىٰ 

 :رات لنهاية التاريختصوُّ : التساؤل الثالث

رات لنهاية التاريخ والكون بعد الظهور المبارك لصيرورته غايةً التصوُّ  إنَّ 

 :إدراك التالي ف علىٰ بها يُدرَك المأمول، يتوقَّ 

 ).ةة إلهيَّ سُنَّ (الغاية : لاً أوَّ 

 .¨ة الولاية للإمام المهدي خاتميَّ  :ثانياً 

 .ةمقتضيات الحكمة الإلهيَّ  :لثاً ثا

 ):ةة إلهيَّ سُنَّ (الغاية : لاً أوَّ 

بحث في  قَ فعل، ومن هنا أُطلِ  تستدعي مقولة الحكمة تحديد غايات لكلِّ 

 ،الغاية ىٰ هناك التفصيل في معن وقد تمَّ  ،)لة بالغاياتأفعال االله سبحانه معلَّ (ه محلِّ 

 زيهه سبحانه عن النقص والحاجة إلىٰ وذلك لتن ،ا غاية الفعل وليس الفاعلوأنهَّ 

 .الغاية

ص الكلام فيما يرتبط بالشأن خصِّ ما نُ وليس بحثنا هنا في هذه الجهات، وإنَّ 

 :د، فقد يكونالمهدوي، وعليه ينبغي معرفة أنَّ لحاظ الغاية متعدِّ 

 .ةالغاية من المنظومة التكوينيَّ  - أ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٠٤

 .الغاية من خلق الإنسان -ب 

 .ة والإمامةبوَّ الغاية من الن -ج 

ف نسيجاً محكماً، رغم كونها ؤلِّ إنَّ جميع هذه الغايات ترتبط ببعضها وتُ 

منا فيما سبق عن غاية الإنسان والخلافة متغايرة عن بعضها البعض، وقد تكلَّ 

والتي تعتبر  ،ةوما يعنينا هنا هو الغاية من المنظومة التكوينيَّ  ،- فراجع  - ة الإلهيَّ 

 .هو أحد أجزائهاالإنسان المجموعي 

موجود كوني يضمن  رسم مسار لكلِّ  ة إلىٰ ينيَّ ة الدِّ وتعمد الرؤية الكونيَّ 

ي  ،به موجود كمال خاصٌّ  ة الأجزاء، فلكلِّ الانسجام والترابط مع بقيَّ  ِ
�

ا�

 
ُ
ه

َ
ق
َ
ل

َ
ءٍ خ ْ َ

� 
� ُ

سَنَ �
ْ
ح

َ
ل الكون أجمع بمقولة يتمثَّ  ىٰ ، حتَّ )٧: السجدة( ...أ

ر ؤثِّ ليعتبر الكون وحدة مترابطة متناسقة يُ ، )١()ا كانن أبدع ممَّ ليس في الإمكا(

 .معان الجمال والكمال والإبداع ىٰ منها بالآخر ليبلغ به أرق كلٌّ 

سَ  :قوله تعالىٰ : ()تفسير الميزان(وقد ورد في 
َ
ف
ْ
هَرَ ال

َ
رِ ظ

ْ
َح َ�� وَا�ْ

ْ
 ِ� ال

ُ
اد

هُمْ بمَِ 
َ
يدِْي ا��اسِ ِ�ذُِيق

َ
سَبَتْ أ

َ
  ا ك

َ
هُمْ يرَجِْعُون

�
عَل

َ
وا ل

ُ
ي عَمِل ِ

�
 ا�

َ
ض

ْ
 �َ�ع

بزمان دون زمان أو بمكان أو  ة لا تختصُّ الآية بظاهر لفظها عامَّ  ،]٤١: الروم[

ويستوعبان سطح الكرة  ،والبحر معناهما المعروف ة، فالمراد بالبرِّ بواقعة خاصَّ 

 .ةالأرضيَّ 

لظاهرة فيهما الشاملة لمنطقة من والمراد بالفساد الظاهر المصائب والبلايا ا

والأمراض السارية وقطع الأمطار والسنين مناطق الأرض من الزلازل 
                                                        

تعبيراً عن الرضا بحكمة االله تعالىٰ في ) حامد الغزالي أبي(عبارة منسوبة للفيلسوف الإسلامي  )١(

ره االله هو الأفضل في إطار علمه وحكمته المطلقين، وهو معنىٰ ، وللتأكيد علىٰ أنَّ ما قدَّ خلقه

إيجابي، بخلاف ما فهمه البعض من معنىٰ سلبي استدعىٰ إشكاله علىٰ الشيخ الغزالي، ونحن 

 .ربالتأكيد لا نريد ذلك المعنىٰ السلبي المنفِّ 



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣٠٥ ....................................  ملاحقات فكريَّ

د النظام الصالح فسِ ما يُ  والحروب والغارات وارتفاع الأمن، وبالجملة كلُّ 

اختيار بعض الناس أو غير مستند  الجاري في العالم الأرضي سواء كان مستنداً إلىٰ 

 .بطيب العيش الإنساني أو البحر مخلٌّ  اد ظاهر في البرِّ ذلك فس فكلُّ  .إليه

يدِْي ا��اسِ بمَِ  :وقوله
َ
سَبَتْ أ

َ
أي بسبب أعمالهم التي يعملونها من ، ا ك

م في تفسير قوله تعالىٰ  رَ  :شرك أو معصية، وقد تقدَّ
ُ
ق
ْ
 ال

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

�
ن

َ
وْ أ

َ
وا  ىٰ وَ�

ُ
آمَن

 
َ
ن
ْ
تَح

َ
ف
َ
وْا ل

َ
ق

�
 وَا�

َ
يهِْمْ برََ�

َ
مَ ا عَل رضِ تٍ مِنَ ا�س�

َ ْ
، وأيضاً في )٩٦: الأعراف( اءِ وَالأ

ر ة رابطة مستقيمة يتأثَّ بين أعمال الناس والحوادث الكونيَّ  أنَّ ... ةمباحث النبوَّ 

 .)١()وفسادها ىٰ خرإحداهما من صلاح الأُ 

: زات، من قبيلة أيديولوجيا ذات مميِّ ينيَّ ة الدِّ  الرؤية الكونيَّ عتبرَ إذن تُ 

ر الحياة بطابع قيمي في الإثبات العقلي المنطقي والفلسفي، وكونها تُ  قدرتها قدِّ

ة والتفاؤل وأمل الأهداف في ة، عندئذٍ تفرض الحيويَّ هدفيَّ ة واللاَّ وترفض العبثيَّ 

ة، وتفرض احترام المجتمع الإنساني وضرورة الالتزام بالواجب النفس الإنسانيَّ 

ة الفرد والمجتمع ليعيش العالمَ انضباطاً سؤوليَّ ز ذلك معزِّ والحقوق فيما بينهم، فيُ 

 .مستقيماً يتَّجه نحو قِبلة الخالق سبحانه

وهو  ،)ةة والتشريعيَّ الانسجام بين الإرادة التكوينيَّ ( ىٰ معن علىٰ  إنَّ هذا يدلُّ 

ما فيه بنظامٍ محكم  الانسجام بين المشيئة الإلهية التي بها أوجد االله الكون وكلَّ 

مثل قوانين الفيزياء والكيمياء والأحياء وغيرها من العلوم ( ،ةيعيَّ وقوانين طب

ة التي أنزلها سبحانه ينيَّ قة بالتشريعات الدِّ ة المتعلَّ ، وبين الإرادة الإلهيَّ )ةالطبيعيَّ 

، والغاية ة والأوصياء وحفظها الأئمَّ  لين والمرسَ يد الأنبياء  علىٰ  وتعالىٰ 

وافقه مع النظام الفطري وت ،ة التشريععبثيَّ عدم  من ذلك هو التأكيد علىٰ 

 - بينهما  - وفي حال الصدق والانطباق  .أبعاده للإنسان والنظام الكوني في كلِّ 

                                                        

 ).١٩٦و ١٩٥ص / ١٦ج (تفسير الميزان  )١(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٠٦

: استقرار أجزاء الكون والتوازن المرغوب وتحقيق قوله تعالىٰ  تؤول النتيجة إلىٰ 

 َر
ُ
ق
ْ
 ال

َ
ل

ْ
ه

َ
 أ

�
ن

َ
وْ أ

َ
  ىٰ وَ�

َ
ن
ْ
تَح

َ
ف
َ
وْا ل

َ
ق

�
وا وَا�

ُ
 ا عَ آمَن

َ
يهِْمْ برََ�

َ
مَ ل رضِ تٍ مِنَ ا�س�

َ ْ
 اءِ وَالأ

 .)٩٦: الأعراف(

 ىٰ الآن ليبق وإلىٰ  ق منذ خلق آدم ومن الواضح أنَّ تلك الغاية لم تتحقَّ 

ة ت المنظومة الكونيَّ قَ لِ الخلق بمنظومته منتظراً من خالقه تحقيق ما لأجله خُ 

 .بتفاصيلها

   ونصب الأوصياء نبياء عندئذٍ يأتي الحديث عن الغاية من بعثة الأ

 .تحقيق الغاية للكونفي سياق 

 :ة والإمامةالغاية من النبوَّ 

 ، ولكن نقتصر علىٰ )١(ة لما مرَّ سابقاً بيانهر الحديث في أهداف النبوَّ كرِّ لا نُ 

وهو أنَّ أولياء االله سبحانه الصالحين لما  ،ق البحث هناالتأكيد في خصوص متعلَّ 

ة أوكل تحقيق الإرادة الإلهيَّ  التشريع من اقتدار فيهم علىٰ التكوين و يلحظه ربُّ 

 رسَِ  إليهم شأن الخليقة لبلوغ الهدف
ُ

عَل
ْ َ
� 

ُ
مُ حَيثْ

َ
ل
ْ
ع

َ
 االلهُ أ

ُ
َه  ...ا�َ

من بعده  ة وجعل الأئمَّ  د نا محمّ تنا نبيِّ مَّ ، فبعث في أُ )١٢٤ :الأنعام(

 بوظيفة واحدة وفق حلقات الاثنا عشر ة التي أُنيط بها فعَمِلَ لإكمال المهمَّ 

يد الإمام  جة مشروعهم الإلهي الواحد علىٰ نتي للوصول إلىٰ  بة طولي�اة مُترتِّ تكامليَّ 

ا وَمَ : ق غاية النظام الكوني الذي عبرَّ عنه القرآن الكريمحقِّ فيُ ، ¨ر المنتظَ 

 ِ
ْ

ن� وَالإ ِ
ْ
تُ ا�

ْ
ق
َ
ل

َ
ونِ خ

ُ
بُد

ْ
 ِ�َع

�
سَ إلاِ

ْ
�� )٥٦: الذاريات.( 

نْ  ،ة ثابتة في خلايا مملكتهفالغاية سُنَّة إلهيَّ 
َ
 وَل

ً
بدِْيلا

َ
تِ االلهِ �

�
 �سُِن

َ
د ِ

َ
نْ �

َ
ل
َ
ف

 
ً
وِ�لا

ْ َ
تِ االلهِ �

�
 �سُِن

َ
د ِ

َ
�� )٤٣: فاطر.( 

                                                        

 .) ضرورة بعثة الأنبياء: المحور الثاني/ ٥٧ص ( الثالث البحثم في تقدَّ  )١(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣٠٧ ....................................  ملاحقات فكريَّ

 :¨ة الولاية للإمام المهدي خاتميَّ : ثانياً 

م مزيد  ، وإليك¨ة للإمام المهدي الخاتميَّ  ىٰ عن معن )١(مرَّ الكلام فيما تقدَّ

 :من البيان

مقاماً يستدعي تحقيق غرض  ¨أنَّ للإمام القائم  تعتمد هذه الرؤية علىٰ 

 .الخاتمة ىٰ ة دون سواه، وذلك مقام الولاية العظمخلق المنظومة الكونيَّ 

ة الولاية هي السبيل لمعرفة الحضرة الإلهيَّ  بعض الأعلام أنَّ  ىٰ وير

في ) الظاهر والباطن(ه قد جعل اسمه ه سبحانالقرب الإلهي، لأنَّ  والوصول إلىٰ 

، لتكون الولاية بذلك جهة لقبول حقيقة باطنه وصورة ظاهره ¨ه، فكان وليِّ 

 .الخلق الفيض منه سبحانه، والإمامة جهة إيصال الفيض إلىٰ 

ه الأعظم ليخلفه في وليِّ  مور إلىٰ الباري سبحانه مقادير الأُ  ىٰ لقد ألق

 .ف وخزائن ملكه وملكوتهأجازه في التصرُّ و ،لك والملكوتف في المُ التصرُّ 

ما يفيضه سبحانه عليه  ة والقدرة وكلَّ ويأخذ مقام الولاية التأييد والقوَّ 

االله  ة الأولياء الوصول إلىٰ من الباطن، فلا يمكن لسائر خلقه وبما فيهم بقيَّ 

 ىٰ سمَّ ويُ  ،وهي المرتبة الأخيرة من المراتب ، بفضل وجهد الولايةسبحانه إلاَّ 

 .، فيكون مقامه أقرب المقامات)خاتم الأولياء( صاحبها بـ

 .الخزائنَ  خلقه كما يحفظ الختمُ  إنَّ االله سبحانه يحفظ بالوليِّ : وفي ذلك قالوا

 .العالم محفوظاً ببركة الخليفة ىٰ وبذلك يبق

وبلغ نهاية  ،الخاتم هو الذي قطع المقامات بأسرها( إنَّ : وقيل أيضاً 

 .)٢()بموته نظام العالم، وهو المهدي الموعود في آخر الزمان لُّ ويخت ،...الكمال

وقد ظهر وجه تسميته بالخاتم : ()الحسنىٰ  شرح الأسماء(وجاء في كتاب 
                                                        

 ).١٣٣ص (الخامس راجع البحث  )١(

 ).٢٤ص (ة اصطلاحات الصوفيَّ  )٢(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٠٨

كمال وجمال  كلَّ  وهنا وجه آخر للتسمية، وهو أنَّ  ،...من كونه غاية للكلِّ 

 .)١(...)وجلال فيما دونه خزانتها عنده

 :ظين في مقام ولاية الختملحا وينبغي الالتفات إلىٰ 

نَّ الولاية المطلقة عبارة عن مرتبة جامعة لجميع أسمائه وصفاته أ - ١

 .الاسم الأعظم ، فتكون مرتبة حائزة علىٰ تعالىٰ 

خلقه، ولذلك كان   إلىٰ ة للتجليِّ نَّ نَّ االله سبحانه جعل الواسطة سُ أ -  ٢

واسطة بينه  اء ، والأنبي واسطة بينه سبحانه وبين أنبيائه جبرئيل 

 .الخاتم واسطة بينه سبحانه وبين أوليائه وبين مخلوقاته، فكذلك كان الوليُّ 

 ما هو المستوفي لمقام العيان علىٰ الأخير زماناً فقط، وإنَّ  ىٰ وليس الختم بمعن

 .أساس الخاتم بمراتب الشرف والكمال

بنصوص  د ل هو محمّ سُ أنَّ خاتم الأنبياء والرُّ  واستشهد العرفاء علىٰ 

لُ أَ «: منها ، وذكرنا فيما سبق )٣(»يورِ نُ  اللهُاَ  قَ لَ ا خَ مَ  لُ وَّ أَ «، )٢(»يوحِ رُ  اللهُ اَ  قَ لَ ا خَ مَ  وَّ

 قبل أنْ   إنَّ النبيَّ : (قالوا ىٰ ، وفي هذا المعنىٰ هذا المعن علىٰ  ىٰ خرنصوصاً أُ 

: ليقوم بأمرين ،ل، وخاتم الأنبياء باعتباره الصادر الأوَّ كان نبي�اهذا العالم  يأتي إلىٰ 

ة، فالولاية باطن الخلق بالنبوَّ  يقبل الفيض من االله بالولاية، ويوصله إلىٰ 

 .)٤(...)ةالنبوَّ 

 ل سُ مرجع جميع الأنبياء والرُّ  خاتم الأنبياء أنَّ  ىٰ فيكون معن

وقد ورد ( ،ي الدنيوي، كونه وجوداً في عالم الأرواح قبل وجوده المادِّ  إليه

                                                        

 ).٢٠٣ص ( لسبزواريل الحسنىٰ شرح الأسماء  )١(

 ).٤ح / ٤٥ص / ١ج (ة ينابيع المودَّ  )٢(

 .المصدر السابق )٣(

 ).٨٧٦ص / ٢ج (الخرائج والجرائح  )٤(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣٠٩ ....................................  ملاحقات فكريَّ

، )التوحيد وهم أرواح فدعاهم إلىٰ  الأنبياء  وهو روح إلىٰ  بُعِثَ  أنَّه 

 من خلال مقام سبحانه إلاَّ  مراتب الحقِّ  لا يصلون إلىٰ  سائر الأنبياء  وأنَّ 

االله  المظهر لأسماء ه هم من الباطن، لأنَّ فهو الذي يمدُّ  ، ولاية النبيِّ 

 . جميعاً لامتلاكه الاسم الأعظم لكونه خاتم الأنبياء

والذي يكون رجوع جميع  ،ة يأتي في خاتم الأولياءمن الخاتميَّ  ىٰ وهذا المعن

وهم أهل الكساء، وهو الذي  أخرجهم النصُّ  نْ الأولياء والأوصياء إليه، عدا مَ 

أرواحهم وأنفسهم ما شاء االله من العلوم والمعارف والحقائق، وهو  يفيض علىٰ 

دٍ فَ ،  ، فهو خاتم الأوصياء¨مقام الإمام المهدي  عَنْ إبِْرَاهِيمَ بْنِ محُمََّ

ثَنيِ طَرِيفٌ أَبُو نَصرٍْ  :قَالَ  ،اَلْعَلَوِيِّ  مَانِ  دَخَلْتُ عَلىَٰ : قَالَ  ،حَدَّ ، صَاحِبِ الَزَّ

ندَْلِ الأَْحمََْرِ «: فَقَالَ  : الَ فَقَ  ،نَعَمْ  :قُلْتُ  ،»؟أَتَعْرِفُنيِ«: ثُمَّ قَالَ  ،فَأَتَيْتُهُ بهِِ  ،»عَليََّ بِالصَّ

قَالَ  ،»لَيسَْ عَنْ هَذَا سَأَلْتكَُ «: فَقَالَ  ،أَنْتَ سَيِّدِي وَابِْنُ سَيِّدِي :فَقُلْتُ  ،»؟مَنْ أَنَا«

ْ ليِ  ،فدَِاكَ  جَعَلَنيَِ اَاللهُ :فَقُلْتُ  :طَرِيفٌ   وَبيِ يَدْفَعُ  ،أَنَا خَاتَمُ الأَْوَْصِيَاءِ «: قَالَ  ،فَبينَِّ

 .)١(»ليِ وَشِيعَتيِءَ عَنْ أَهْ اَلْبلاََ   اَاللهُ

الحكمة  وذكرنا أنَّ  ،- فراجع  -ا فيما سبق ما ينفع في هذا المقام نَّ وقد بيَّ 

حاملاً  ¨ة تستدعي القول بذلك، فإنَّ الملاك في اختيار الإمام المهدي الإلهيَّ 

ة ة العلم بحيثيَّ ة بمعيَّ الحكمة الإلهيَّ (ما هو لمشروع القيام، وإنشاء دولة العدل إنَّ 

 .)٢()ةييديَّ تق

لك وعالم عالم المُ : (ويمكن الإطناب في ذلك من خلال مقولة

ما عالمَان متغايران ولكن لأحدهما )٣()الملكوت تأثير في الآخر  -الملكوت  - ، فإنهَّ
                                                        

ين  )١(  ).١٢ح / ٤٣باب / ٤٤١ص (كمال الدِّ

 ....)التمييز بين صفتي العلم والحكمة/ ١٣٧ص (الخامس  البحثراجع  )٢(

ويعتمد  ،ف بعالم الشهادةالخمسة، ويُعرَ  كه بالحواسِّ درِ ي الذي نعيش فيه ونُ لك هو العالم المادِّ عالم المُ  )٣(

     . والفناءسم بالتغيرُّ ويتَّ  ،ه محدود بالزمكانصفاته أنَّ  ة، ومن أهمّ يَّ ة والطبيععلىٰ القوانين الفيزيائيَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣١٠

 .ة لهذا العالمَ بنحوٍ يرسم الخارطة للأحداث الاستراتيجيَّ  - لك المُ  - 

أل الذي س  وجود النبيِّ : مثلاً  ،نعم، ليس بينهما تطابق من جميع الجهات

ءٍ خَلَقَ االلهَُ:  عنه جابر بن عبد االله عندما قال للنبيِّ  لُ شيَْ : فَقَالَ  ؟تَعَالىَٰ مَا هُوَ  أَوَّ

كان في عالم    ه، في حين أنَّ )١(»ثُمَّ خَلقََ مِنهُْ كُلَّ خَيرٍْ  خَلَقَهُ االلهَُ ،نُورُ نَبيِِّكَ يَا جَابرُِ «

لك والملكوت ، إذن العلاقة بين المُ لين وجود الأنبياء والمرسَ ن راً علك متأخِّ المُ 

من مناصب  ما للأنبياء والأوصياء  ة، فكلُّ يدةٌ ولكن ليست بنحو العينيَّ وط

ة في العالم الملكوتي من سنخ المرتبة ع علىٰ وجود مزيَّ ما تفرَّ وأدوارٍ في العالمَ الملُكي إنَّ 

نعم لهذا العالم  .- لا يزيد ولا ينقص  - صوم في هذا العالم ع بها المعوالمنزلة التي يتمتَّ 

متفاعلاً مع  ةٍ ة تحكمه استدعت كون السفير السماوي ذا جسدٍ ومادَّ يَّ قوانين مادّ 

  :قوانين الطين، قال تعالىٰ 
َ
 ق

َ
مْ وَل

ُ
�

ُ
ل
ْ
ٌ مِث

َ
�َ� 

�
نُ إلاِ

ْ َ
� 

ْ
هُمْ إنِ

ُ
هُمْ رسُُل

َ
تْ �

َ
ِ�ن� االلهَ ال

 ٰ
َ َ

مُن� �
َ
  مَ �

َ
 مَ وَ ، )١١: إبراهيم( ادِهِ اءُ مِنْ عِبَ نْ �شَ

َ
ن
ْ
 ا جَعَل

َ
 لا

ً
مْ جَسَدا

ُ
 اه

َ
ون

ُ
ل
ُ
�

ْ
 يأَ

عَ   امَ وَمَ الط�
َ
 ا �

َ
وا خ

ُ
ينَ ن  ).٨: الأنبياء( �  اِ�ِ

ين الأكمل لما له من منزله ة للدِّ منزلة الخاتميَّ  الأعظم  لذلك كان للنبيِّ 

 ة الأنبياء والأوصياء بقيَّ  ودرجة وشرافة، فكان له التأثير النوراني في

ة الوجودات، و واسطة الفيض بينه سبحانه وبين بقيَّ ليكون ه ،وغيرهم

نعم يخلفه فيما بعد واسطة  .ذلك في عالم الأرواح وكلُّ  ،ةوالوجودات النورانيَّ 

 نَّ إِ « :ت عنه الروايةة الذي عبرَّ زمان حجَّ  ي المسانخ له وفي كلِّ الفيض للعالم المادِّ 

 .)٢(»...ةٍ جَّ حُ  نْ و مِ لُ  تخَْ لاَ  ضَ رْ لأَْ اَ 
                                                                                                                                  

  َّه عالم الأرواح ر إليه أنَّ نظَ ويُ  ،ك بالقلب وبالبصيرةدرَ ويُ  ،هو العالم الغيبي: ا عالم الملكوتأم

صفاته عدم  وأهمُّ  ،ك بالحواسِّ درَ ويشمل الملائكة والأرواح والغيب الذي لا يُ ، والمعاني

 .والبقاء والدوام ،ة بالزمكانالمحدوديَّ 

 ).٤٣ح / ٢٤ص / ١٥ج ( بحار الأنوار )١(

ة/ ١٧٩ص / ١ج (الكافي  )٢(  ).٩ح / باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجَّ



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣١١ ....................................  ملاحقات فكريَّ

ته في فهو لولا منزلته ومزيَّ  ،¨وما ذكرناه يأتي في واقع الإمام المهدي 

 وأصحاب الكساء   ما خلا النبيِّ  - غيره  مه فيه علىٰ عالم الأرواح وتقدُّ 

غرض خلقة التكوين وإقامة العدل ووصول (ق لما كان خاتماً للأولياء، ولما تحقَّ  - 

 .يديه وببركته علىٰ ) ةة مع إرادة االله التشريعيَّ موافقة إرادتهم التكوينيَّ  ة إلىٰ البشريَّ 

نَا : ، قال)الغيبة للنعماني(ورد في فقد ، ىٰ هذا المعن وتشير الروايات إلىٰ  أَخْبرََ

دُ بْنُ همََّامٍ  ثَناَ أبيَِ وَعَبدُْ االلهَ :قَالَ  ،محُمََّ مْيرَِ  حَدَّ ثَناَ أَحمْدَُ بْنُ  :قَالاَ  ،يُّ بْنُ جَعْفَرٍ اَلحِْ حَدَّ

دُ بْنُ أَبيِ عُمَيرٍْ سَنةََ أَرْبَعٍ وَمِائَتينَِْ  :قَالَ  ،لٍ هِلاَ  ثَنيِ محُمََّ ثَنيِ سَعِيدُ بْنُ  :قَالَ  ،حَدَّ حَدَّ

قَالَ رَسُولُ  :قَالَ ، عَنْ آبَائِهِ  ،عَنْ أَبيِ عَبدِْ اَالله ،عَنْ أَبيِ بَصِيرٍ  ،غَزْوَانَ 

ءٍ شَيْئاً   إنَِّ االلهََ «:  اَالله اثِْنيَْ تَكْمِلَةُ وَ «: أنْ قال ، إلىٰ »...اِخْتاَرَ مِنْ كُلِّ شيَْ

 ،وَهُوَ أَفْضَلُهُمْ  ،وَهُوَ ظاَهِرُهُمْ  ،تَاسِعُهُمْ بَاطِنهُُمْ  ،عَشرََ إِمَاماً مِنْ وُلْدِ اَلحْسَُينِْ 

 .)١(»وَهُوَ قَائِمُهُمْ 

ارِ دِ بْنِ اَلصَّ عَنْ خَلاَّ و ؟ هَلْ وُلدَِ الَْقَائِمُ  : سُئِلَ أَبُو عَبدِْ اَالله: لَ قَا ،فَّ

 .)٢(»وَلَوْ أَدْرَكْتهُُ لخَدََمْتُهُ أَيَّامَ حَياَتيِ  ،لاَ «: فَقَالَ 

 مُسْندٌِ ظهَْرَهُ إلىَِٰ  )عَلَيْهِ  صَلَوَاتُ االلهَ(وَسَيِّدُنَا اَلْقَائِمُ ... «: أيضاً  وعنه 

شِيثٍ، فَهَا أَنَا ذَا آدَمَ وَ  وَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَنظُْرَ إلىَِٰ  أَلاَ  ،ئِقِ يَا مَعْشرََ اَلخْلاََ : ولُ يَقُ اَلْكَعْبَةِ وَ 

 .)٣(»...آدَمُ وَشِيثٌ 
                                                        

 في الرسائل العشر ذكر الشيخ الطوسي ؛ )٧ح / ٤باب / ٧٣ص (الغيبة للنعماني  )١(

 .ه تأويل ضعيفولكنَّتأويل للرواية لا يوافق ما قلناه، ) ٣٢٣ ص(

فهو نفس رسول  ة أمير المؤمنين الجمع بين القول بأفضليَّ ) ١٣٩ص (ذكرنا في وقد 

 .في المنزلة ¨ق الإمام المهدي وبين القول بتفوُّ  ، االله

 ).٤٦ح / ١٣باب / ٢٥٢ص ( لنعمانيالغيبة ل )٢(

 ).١٨٤ص (مختصر بصائر الدرجات  )٣(



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣١٢

سْتبَقَْيْتُ نَفْسيِ نيِّ لَوْ أَدْرَكْتُ ذَلكَِ لاَ أَمَا إِ ... «: وعن الإمام الباقر 

 .)١(»لصَِاحِبِ هَذَا اَلأْمَْرِ 

 :ةقتضيات الحكمة الإلهيَّ م: ثالثاً 

ة من مقتضيات الحكمة الغاية للمنظومة التكوينيَّ  م ظهر أنَّ وبالبيان المتقدِّ 

ه العبث والإهمال، فكذلك الحال في بعثة ر في حقِّ تصوَّ ة حيث لا يُ الإلهيَّ 

 .ملنفس الغرض والفرض المتقدِّ  وتنصيب الأوصياء   الأنبياء

 ،وإقامة دولة العدل ،ق غرض الخلقةوفي السياق ذاته كان فرض تحقي

إذ لم يكن  ،¨يد خاتم الأولياء  علىٰ ) ةة والتكوينيَّ التشريعيَّ (اد الإرادتين واتحِّ 

الفساد جَعْلَه في مقامٍ تشرئبُّ إليه أعناق الخلائق لإنقاذها من  جزافاً وصدفةً 

مقام الولاية  ئز علىٰ وهو الحا ،يديه بة علىٰ أمان الهداية والعدالة المترقَّ  والضلال إلىٰ 

 .الخاتمة

 :ر المعنيين التاليينولذلك يصعب تصوُّ 

 نْ يأتي من بعده مَ  مات الغاية فقط، ثمّ واسطة لتأسيس مقدَّ  ¨نَّه أ -  ١

ِ وَمَ  ):واقع غاية الخلق(ق يحُقِّ 
ْ

ن� وَالإ ِ
ْ
تُ ا�

ْ
ق
َ
ل

َ
ونِ ا خ

ُ
بُد

ْ
 ِ�َع

�
سَ إِلا

ْ
�� 

أو  ،أو الأولياء الصالحين ،جتمع المعصومسواء كان ذلك بالم ،)٥٦: الذاريات(

 .برجعة المعصومين 

ذلك  ق غايته دون تحديد منتهىٰ له، فإنَّ بقاء عالم التكوين بعد تحقُّ  - ٢

الذي لا منتهىٰ معلوم له ينافي الحكمة في تعيين الغايات والتي  -لبقائه  -الأمد 

 نفسه، فإنَّ  عنىٰ الغاية في حدِّ لم وكذلك هو منافٍ  .ةة إلهيَّ نَّ فرضناها فيما سبق سُ 

 لم يصدق عليها وإلاَّ  ،ق التمام والانتهاء ببلوغهاقِّ الغاية تعني أنَّ ذا الغاية يحُ 

 .غاية
                                                        

 ).٥٠ح / ١٤باب / ٢٨٢و ٢٨١ص (الغيبة للنعماني  )١(



ة حول الظهور المهدوي: العاشر البحث  ٣١٣ ....................................  ملاحقات فكريَّ

 د بلوغه الهدف المنشود علىٰ  القول بانتهاء العالمَ بمجرَّ فإذا كان كذلك تعينَّ 

 ذلك سيكون بعد إتمام الأمر وموت ، ويظهر أنَّ ¨يدي صاحب الزمان 

ذلك من بعض الروايات التي  فُّ العالم فيما بعده، وقد يُستشَ  ىٰ ليفن ̈  الإمام

المماثلة لعلامات الظهور  ىٰ وعلامات الساعة الكبر ¨تربط بين ظهور الإمام 

ةُ أَشْياَءَ مِنْ عَلاَ «: )مكَ عيون الحِ (في  يَ وِ المبارك، فقد رُ  اعَةِ عَشرََ طُلُوعُ : مَاتِ الَسَّ

مْسِ مِنْ  الُ، وَ اَلشَّ جَّ قِ خَسْفٌ باِلمَ : خُسُوفٍ  ثَةُ دَابَّةُ اَلأْرَْضِ، وَثَلاَ مَغْرِبهَِا، وَاَلدَّ  ،شرِْ

خُرُوجُ ، وَ  وَخَسْفٌ بجَِزِيرَةِ اَلْعَرَبِ، وَخُرُوجُ عِيسَىٰ  ،غْرِبِ خَسْفٌ باِلمَ وَ 

مَانِ يَكُونُ فيِ آخُرُوجُ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ، وَ هْدِيِّ مِنْ وُلْدِي، وَ اَلمَ  خِرِ ذَلكَِ اَلزَّ

 تَدَعُ خَلْفَهَا أَحَداً تَسُوقُ اَلنَّاسَ إلىَِٰ  مَنِ مِنْ قَعْرِ اَلأْرَْضِ لاَ خُرُوجُ نَارٍ مِنَ اَلْيَ 

 .)١(»حْشرَِ اَلمَ 

لِ بْنِ عُمَرَ عَنِ المَُ وَ  ادِقَ : قَالَ  ،فَضَّ  لِ هَلْ للِْمَأْمُو :سَأَلْتُ سَيِّدِيَ اَلصَّ

أَنْ يُوَقِّتَ  حَاشَ اللهِ «: فَقَالَ  ؟مِنْ وَقْتٍ مُوَقَّتٍ يَعْلَمُهُ اَلنَّاسُ  لمهَْدِيِّ اَلمُنتْظََرِ اَ 

َ ذَاكَ  ،يَا سَيِّدِي :قُلْتُ  ،»ظُهُورَهُ بوَِقْتٍ يَعْلَمُهُ شِيعَتنُاَ اعَةُ لأِنََّهُ هُوَ اَل«: قَالَ  ؟وَلمِ سَّ

تيِ قَالَ االلهَُ    :تَعَالىَٰ  اَلَّ
َ

ك
َ
ون

ُ
 ُ�رسَْ �سَْئلَ

َ
ي�ان

َ
اعَةِ �  عَنِ ا�س�

َ
مَ اه

�
 إِ�

ْ
ل

ُ
مُهَ ا ق

ْ
 ا عِل

َ
د

ْ
ا عِن

 
َ

 لا
�

يهَ رَ�
�
لَ

ُ
تِهَ  �

ْ
مَ ا �وَِق تْ ِ� ا�س�

َ
ل
ُ
ق
َ
وَ �

ُ
 ه

�
رضِ اوَ ا إِلا

َ ْ
 اَلآْيَةَ  ...اتِ وَالأ

تيِ قَالَ االلهَُ وَهُوَ اَل ،]١٨٧ :الأعراف[ اعَةُ اَلَّ  عَنِ ا�: تَعَالىَٰ  سَّ
َ

ك
َ
ون

ُ
اعَةِ �سَْئلَ س�

 ُ�رسَْ 
َ
ي�ان

َ
� 

َ
 : وَقَالَ ... ، ]٤٢: النازعات[ �ا اه

ْ
ن

َ
 أ

َ
اعَة  ا�س�

�
 إِلا

َ
رُون

ُ
ظ

ْ
ن
َ
� 

ْ
هَل

َ
�

 جَ 
ْ
د

َ
ق

َ
� 

ً
تَة

ْ
ِ�يهَُمْ َ�غ

ْ
أ
َ
َ ت

ْ
�

َ
 .)٢(»]...١٨: محمّد[ اَلآْيَةَ  ...ااطُهَ اءَ أ

*   *   * 

                                                        

 ).٣٤٤و ٣٤٣ص (عيون الحِكَم والمواعظ  )١(

 ).١٧٩ص ( مختصر بصائر الدرجات )٢(





 

 

 

 

 واا ادر

 .القرآن الكريم -  ١

/ ١ط / عليُّ بن عبد الكافي السبكي: المنهاجالإبهاج في شرح  -  ٢

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤٠٤

ين في مناحي الحياة -  ٣ اه الدِّ / ٢ط / السيِّد محمّد باقر السيستاني :اتجِّ

 .هـ١٤٣٩

محمّد باقر  :تعليق وملاحظات/ الطبرسيأحمد بن عليٍّ : الاحتجاج -  ٤

 .نجف الأشرفال/ دار النعمان/ هـ١٣٨٦/ الخرسان

ينيَّةالأحكام السلطانيَّة  -  ٥ عليُّ بن محمّد البغدادي : والولايات الدِّ

مة/ دار التعاون/ هـ١٣٨٦/ ٢ط / الماوردي ة المكرَّ  .مكَّ

ين -  ٦  .بيروت/ دار الكتاب العربي/ أبو حامد الغزالي :إحياء علوم الدِّ

بهات في العقيدة المهد إرساء المحكمات -  ٧ الشيخ كاظم  :ويَّةوتبديد الشُّ

صيَّة في الإمام / هـ١٤٤١/ ١ط / القره غولي مركز الدراسات التخصُّ

 .النجف الأشرف/ ̈  المهدي

محمّد بن عليٍّ  :تحقيق الحقِّ من علم الأصُول إلىٰ إرشاد الفحول  - ٨

دار الكتاب / هـ١٤١٩/ ١ط / الشيخ أحمد عزو عناية: تحقيق/ الشوكاني

 .العربي

/ ٢ط /  سة آل البيتمؤسَّ  :قيقتح/ شيخ المفيدال: الإرشاد -  ٩

 .بيروت/ دار المفيد/ هـ١٤١٤



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣١٦

اق الكاشاني :اصطلاحات الصوفيَّة -  ١٠ : تحقيق وتصحيح/ عبد الرزَّ

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤٢٦/ ١ط / عاصم إبراهيم الكيالي

 /هـ١٤٢١/ ٣ط / لفضليالدكتور عبد الهادي ا: أصُول الحديث -  ١١

سة أمُِّ القرىٰ   .بيروت/ مؤسَّ

 .المكتبة الأزهريَّة للتراث/ محمّد أبو النور زهير :أُصول الفقه -  ١٢

 .هـ١٤٢٥/ ٢ط / المجمع العالمي لأهل البيت  :أعلام الهداية -  ١٣

/ ١ ط/ الطبرسيالفضل بن الحسن : بأعلام الهدىٰ  ىٰ إعلام الور -  ١٤

فة قمّ / لتراثلإحياء ا  سة آل البيتمؤسَّ / هـ١٤١٧  .المشرَّ

/ حسن الأمين: تحقيق وتخريج/ السيِّد محسن الأمين :أعيان الشيعة -  ١٥

 .بيروت/ دار التعارف للمطبوعات

/ اليحصبي السبتي عياض بن موسىٰ  :بفوائد مسلمإكمال المعلِّم  - ١٦

 .مصر/ دار الوفاء/ هـ١٤١٩/ ١ط / إسماعيل الدكتور يحيىٰ : تحقيق

نَّة والعقل الإلهيَّات -  ١٧ / الشيخ السبحاني :علىٰ هدىٰ الكتاب والسُّ

 .قمّ / المركز العالمي للدراسات الإسلاميَّة/ هـ١٤١٢/ ٣ ط

مركز الطباعة والنشر / هـ١٤١٧/ ١ط / الشيخ الصدوق :الأمالي -  ١٨

سة البعثة  .قمّ / في مؤسَّ

سة البعثة: تحقيق/ الشيخ الطوسي :الأمالي -  ١٩ / ١ط / مؤسَّ

 .قمّ / دار الثقافة /هـ١٤١٤

حسين عليّ : مراجعة/ الدكتور عليّ شريعتي :ة والإمامةالأمَُّ  -  ٢٠

 .بيروت/ دار الأمير للثقافة والعلوم/ هـ١٤٢٨/ ٢ ط/ شعيب

مة الحليِّ : في شرح الياقوتأنوار الملكوت  -  ٢١ / ٢ط / العلاَّ

 .قمّ / الشريف الرضي: الناشر/ ش١٣٦٣



 ٣١٧ .........................................................................  المصادر والمراجع

/ الشيخ إبراهيم الأنصاري: تحقيق/ المفيدالشيخ  :أوائل المقالات -  ٢٢

 .بيروت/ دار المفيد/ هـ١٤١٤/ ٢ط 

نَّة -  ٢٣  .الشيخ السبحاني: الإيمان والكفر في الكتاب والسُّ

ة الاثني عشر -  ٢٤  .لشيخ السبحانيا :الأئمَّ

ة الأطهار -  ٢٥ مة  :بحار الأنوار الجامعة لدُرَر أخبار الأئمَّ العلاَّ

/ يىٰ العابدي الزنجاني وعبد الرحيم الربَّاني الشيرازييح: تحقيق/ المجلسي

سة الوفاء/ هـ١٤٠٣/ ٢ ط  .بيروت/ مؤسَّ

ار -  ٢٦ ار( البحر الزخَّ أبو بكر أحمد بن عمرو العتكي  ):مسند البزَّ

ار  -م ١٩٨٨/ ١ط / وآخرونمحفوظ الرحمن زين االله : تحقيق/ المعروف بالبزَّ

رةالم/ مكتبة العلوم والحِكَم/ م٢٠٠٩  .دينة المنوَّ

سة النشر / الشيخ السبحاني :لحَ ل والنِّ لَ بحوث في المِ  -  ٢٧ مؤسَّ

سة الإمام الصادق / الإسلامي  .قمّ / مؤسَّ

السيِّد محسن  :في شرح عقائد الإماميَّةبداية المعارف الإلهيَّة  - ٢٨

ازي سين/ هـ١٤١٨/ ٥ ط/ الخزَّ سة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّ  مؤسَّ

فة  .بقمّ المشرَّ

محمّد بن الحسن : بصائر الدرجات الكبرىٰ في فضائل آل محمّد  - ٢٩

وخ  ار(ابن فرُّ الحاج ميرزا حسن كوجه : تصحيح وتعليق وتقديم)/ الصفَّ

 .طهران/ منشورات الأعلمي/ هـ١٤٠٤/ باغي

/ هـ١٤١٤/ عليّ شيري: تحقيق/ مرتضىٰ الزبيدي: تاج العروس -  ٣٠

 .وتبير/ دار الفكر

 .اندريه إيمار وجانبين أوبايه :تاريخ الحضارات العامِّ  -  ٣١

: دراسة وتحقيق/ الخطيب البغدادي :تاريخ بغداد أو مدينة السلام -  ٣٢

  .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤١٧/ ١ط / مصطفىٰ عبد القادر عطا



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣١٨

/ قرطبيمحمّد بن أحمد ال: التذكرة في أحوال الموتىٰ وأُمور الآخرة - ٣٣

ج أحاديثه وعلَّق عليه المكتبة / هـ١٤٢٣/ الداني بن منير آل زهوي: خرَّ

ة  .بيروت/ العصريَّ

السيِّد : تعريب/ الشيخ الجوادي الآملي :تسنيم في تفسير القرآن - ٣٤

/ هـ١٤٣٢/ ٢ط / الشيخ محمّد عبد المنعم الخاقاني: تحقيق/ عبد المطَّلب رضا

 .بيروت/ دار الإسراء

شهاب  ):روح المعاني في تفسير القرآن العظيم(ير الآلوسي تفس -  ٣٥

ين محمود بن عبد االله الحسيني الآلوسي / عليّ عبد الباري عطيَّة: قيقتح/ الدِّ

 .بيروت/ دار الكُتُب العلميَّة/ هـ١٤١٥/ ١ ط

 .ناصر مكارم الشيرازي الشيخ: تفسير الأمثل -  ٣٦

/ ١ط / الهواري الأوراسيالشيخ هود بن محكم : الأوراسيتفسير  -  ٣٧

 .دار البصائر/ هـ١٤٢٦

/ أحمد حبيب قصير العاملي: تحقيق/ الشيخ الطوسي :التبيانتفسير  -  ٣٨

 .مكتب الإعلام الإسلامي/ هـ١٤٠٩/ ١ط 

محمّد بن جرير  ):جامع البيان عن تأويل آي القرآن(تفسير الطبري  -  ٣٩

صدقي جميل : تخريجضبط وتوثيق و/ الشيخ خليل الميس: تقديم/ الطبري

 .بيروت/ دار الفكر/ هـ١٤١٥/ العطَّار

السيِّد هاشم : تحقيق/ محمّد بن مسعود العيَّاشي :تفسير العيَّاشي -  ٤٠

تي  .طهران/ المكتبة العلميَّة الإسلاميَّة/ الرسولي المحلاَّ

ي -  ٤١ ي :تفسير القمِّ : تصحيح وتعليق وتقديم/ عليُّ بن إبراهيم القمِّ

سة دار الكتاب/ هـ١٤٠٤/ ٣ط / ب الموسوي الجزائريالسيِّد طيِّ   .قم/ مؤسَّ

مة الطباطبائي: تفسير الميزان -  ٤٢ سة النشر الإسلامي / العلاَّ مؤسَّ

فة سين بقم المشرَّ  .التابعة لجماعة المدرِّ



 ٣١٩ .........................................................................  المصادر والمراجع

تقرير بحث السيِّد الخوئي  :التنقيح في شرح العروة الوثقىٰ  -  ٤٣

سة إ/ هـ١٤٢٦/ ٢ ط/ للغروي  .حياء آثار الإمام الخوئي مؤسَّ

هاشم حسيني : يق وتصحيحتحق/ الشيخ الصدوق :التوحيد -  ٤٤

سين في الحوزة العلميَّة/ ١ ط/ طهراني  .قمّ / جماعة المدرِّ

السيِّد هاشم : توضيح المراد تعليقة علىٰ شرح تجريد الاعتقاد -  ٤٥

 .المصطفوي: المطبعة/ الحسيني الطهراني

محمّد بن طاهر المقدسي المعروف بـ  :الصحيحينالجمع بين رجال  -  ٤٦

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤٠٥/ ٢ط )/ ابن القيسراني(

ين الأحسائي: جوامع الكلم -  ٤٧ مطبعة / هـ١٤٣٠/ أحمد بن زين الدِّ

 .البصرة/ الغدير

الشيخ يوسف ق المحقِّ  :في أحكام العترة الطاهرة الحدائق الناضرة -  ٤٨

 .قمّ / سة النشر الإسلاميمؤسَّ  /البحراني

: تعريب/ الشيخ الجوادي الآملي: الحقُّ والتكليف في الإسلام -  ٤٩

المركز الإسلامي للدراسات / هـ١٤٤٤/ ١ط / السيِّد هاشم الميلاني

 .النجف الأشرف/ الاستراتيجيَّة

الشيخ محمّد مهدي  :حقوق الزوجيَّة ويليه حقُّ العمل للمرأة -  ٥٠

ين سة الدوليَّة للدراسات والنشر/ م١٩٩٦/ ١ط / شمس الدِّ  .بيروت/ المؤسَّ

ين الراوندي :الخرائج والجرائح - ٥١ السيِّد محمّد : بإشراف/ قطب الدِّ

د الأبطحي سة الإمام المهدي / هـ١٤٠٩/ ١ط / باقر الموحِّ  .قمّ / ¨مؤسَّ

/ عليّ أكبر الغفاري: تصحيح وتعليق/ الشيخ الصدوق :الخصال - ٥٢

سين بقمّ / ش١٣٦٢ سة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّ فة مؤسَّ  .المشرَّ

محمّد : ترجمة/ حسن يوسفيان: دراسات في علم الكلام الجديد -  ٥٣

 .بيروت/ مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي/ م٢٠١٦/ حسن زراقط



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٢٠

السيِّد محمّد حسين الحسيني  :دراسة حول الأصُول الأربعمائة -  ٥٤

 .طهران/ مركز انتشارات الأعلمي/ هـ١٣٩٤/ الجلالي

/ هـ١٤١٣/ ١ط / محمّد بن جرير الطبري الشيعي: دلائل الإمامة -  ٥٥

سة البعثة  .قمّ / مؤسَّ

ر: دلائل الصدق لنهج الحقِّ  - ٥٦ / ١ط / الشيخ محمّد حسن المظفَّ

سة آل البيت / هـ١٤٢٢  .قمّ / لإحياء التراث مؤسَّ

الدكتور حسين  :بادات الغامضة في التاريخديانات الأسرار والع -  ٥٧

 .بيروت/ دار العلوم العربيَّة/ هـ١٤١٦/ ١ط / الشيخ

أحمد بن عبد االله الطبري : ذخائر العقبىٰ في مناقب ذوي القربىٰ  -  ٥٨

ين القدسي/ هـ١٣٥٦)/ المحبُّ الطبري( / مكتبة القدسي لصاحبها حسام الدِّ

 .القاهرة

: تحقيق/ الشيخ الطوسي ):معرفة الرجالاختيار (رجال الكشيِّ  -  ٥٩

سة آل البيت / هـ١٤٠٤/ السيِّد مهدي الرجائي  .لإحياء التراث مؤسَّ

رِّ المختار علىٰ  ردُّ المحتار -  ٦٠ )/ ابن عابدين(أمين الشهير بـ  محمّد :الدُّ

 .البابي الحلبي وأولاده بمصر شركة مكتبة ومطبعة مصطفىٰ / هـ١٣٨٦/ ٢ ط

ن الوفاءان الصفارسائل إخو -  ٦١ الدار / هـ١٤١٢/ ١ط  :ء وخلاَّ

 .بيروت/ الإسلاميَّة

سة النشر الإسلامي التابعة / الشيخ الطوسي :الرسائل العشر -  ٦٢ مؤسَّ

فة سين بقمّ المشرَّ  .لجماعة المدرِّ

/ السيِّد أحمد الحسيني: تقديم/ الشريف المرتضىٰ : رسائل المرتضىٰ  -  ٦٣

 .قم/ دار القرآن الكريم/ هـ١٤٠٥/ ئيالسيِّد مهدي الرجا: إعداد

: تحقيق/ الشهيد الثاني :في شرح اللمعة الدمشقيَّة الروضة البهيَّة -  ٦٤



 ٣٢١ .........................................................................  المصادر والمراجع

منشورات جامعة النجف / هـ١٣٩٨و ١٣٨٦/ ٢و ١ط / السيِّد محمّد كلانتر

ينيَّة  .الدِّ

ين  :¨سرور أهل الإيمان في علامات صاحب الزمان  -  ٦٥ السيِّد بهاء الدِّ

 .قمّ / دليل ما/ هـ١٤٢٦/ ١ط / نيلي النجفيعليّ ال

محمّد  :سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها -  ٦٦

ين الأشقودري الألباني  .الرياض/ مكتبة المعارف/ هـ١٤١٥/ ١ط / ناصر الدِّ

)/ ابن ماجة(أبو عبد االله محمّد بن يزيد القزويني  :سُننَ ابن ماجة -  ٦٧

 .بيروت/ دار الفكر/ محمّد فؤاد عبد الباقي :تحقيق وترقيم وتعليق

تحقيق / أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني :سُننَ أبي داود -  ٦٨

ام: وتعليق  .بيروت/ دار الفكر/ هـ١٤١٠/ ١ط / سعيد محمّد اللحَّ

/ أبو عيسىٰ محمّد بن عيسىٰ بن سورة الترمذي :سُننَ الترمذي - ٦٩

هاب ع: تحقيق وتصحيح / دار الفكر/ هـ١٤٠٣/ ٢ط / بد اللطيفعبد الوَّ

 .بيروت

نشر / هـ١٤١٧/ ٢ط / لسيِّد سامي البدريا :شُبهُات وردود - ٧٠

 .حبيب

ين المرعشي النجفي :شرح إحقاق الحقِّ  -  ٧١ / السيِّد شهاب الدِّ

 .قمّ / منشورات مكتبة آية االله المرعشي/ السيِّد إبراهيم الميانجي: تصحيح

ين المرعشي النجفي :شرح إحقاق الحقِّ  -  ٧٢ / السيِّد شهاب الدِّ

 .قمّ / منشورات مكتبة آية االله المرعشي/ السيِّد إبراهيم الميانجي: تصحيح

الميرزا : تعليق/ مولىٰ محمّد صالح المازندراني: شرح أُصول الكافي -  ٧٣

/ هـ١٤٢١/ ١ط / السيِّد عليّ عاشور: ضبط وتصحيح/ أبو الحسن الشعراني

 .بيروت/ اث العربيدار إحياء التر



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٢٢

منشورات مكتبة / لمولىٰ هادي السبزواريا :شرح الأسماء الحسنىٰ  - ٧٤

 .قمّ / بصيرتي

مة الحليِّ  :شرح الباب الحادي عشر -  ٧٥ مقداد بن عبد االله : شرح/ العلاَّ

قه وعلَّق عليه/ السيوري سة النشر / الشيخ عليّ النظامي الهمداني: حقَّ مؤسَّ

فةالإسلامي التابعة لج سين بقمّ المشرَّ  .ماعة المدرِّ

/ محمّد بن الحسن البدخشي ):منهاج العقول(شرح البدخشي  -  ٧٦

 .مطبعة محمّد عليّ صبيح وأولاده بالأزهر بمصر

ين التفتازاني: شرح المقاصد في علم الكلام -  ٧٧ / ١ط / سعد الدِّ

 .قمّ / أُوفست/ الشريف الرضي/ هـ١٤٠٩

/ دار الكتاب العربي/ هـ١٤٠٧ /النووي :شرح صحيح مسلم -  ٧٨

 .بيروت

محمّد أبو الفضل : تحقيق/ ابن أبي الحديد المعتزلي :شرح نهج البلاغة -  ٧٩

 .بيروت/ دار إحياء الكُتبُ العربيَّة/ هـ١٣٧٨/ ١ط / إبراهيم

/ ش١٣٧٦/ ١ط / لسيِّد عبَّاس عليّ الموسويا :شرح نهج البلاغة - ٨٠

ة البيضاءدار المح -  دار الرسول الأكرم   .جَّ

إسماعيل بن حمَّاد  ):تاج اللغة وصحاح العربيَّة(الصحاح  - ٨١

دار العلم / هـ١٤٠٧/ ٤ط / أحمد عبد الغفور العطَّار: تحقيق/ الجوهري

  .بيروت/ للملايين

 .صباح عليّ الباتي ):الثقلين رحلتي إلىٰ (الصحوة  -  ٨٢

/ ٢ط / فيمحمّد بن إسماعيل البخاري الجع :صحيح البخاري - ٨٣

 .أوقاف مصر/ هـ١٤١٠

ين  الأشقودري  :صحيح الجامع الصغير وزياداته - ٨٤ محمّد ناصر الدِّ

 .المكتب الإسلامي/ الألباني



 ٣٢٣ .........................................................................  المصادر والمراجع

اج بن مسلم القشيري النيسابوري: صحيح مسلم -  ٨٥ / مسلم بن الحجَّ

 .بيروت/ دار الفكر

اديَّة - ٨٦  /١ط / محمّد باقر الأبطحي: تحقيق :الصحيفة السجَّ

سة الإمام المهدي / مطبعة نمونه/ هـ١٤١١ سة الأنصاريان¨مؤسَّ / ، ومؤسَّ

 .قمّ 

البراء محمّد  وأب :الصراط السويِّ في سؤالات الصحابة للنبيِّ  -  ٨٧

 .بن عبد المنعم آل علاوة

/ نور االله التستري: في جواب الصواعق المحرقةالصوارم المهرقة  -  ٨٨

ين ا: تحقيق ثالسيِّد جلال الدِّ  .ش١٣٦٧/ مطبعة نهضت/ لمحدِّ

أحمد بن حجر  :الصواعق المحرقة في الردِّ علىٰ أهل البدع والزندقة -  ٨٩

م له/ الهيتمي المكّي ج أحاديثه وعلَّق حواشيه وقدَّ اب عبد : خرَّ عبد الوهَّ

/ مكتبة القاهرة لصاحبها عليّ يوسف سليمان/ هـ١٣٨٥/ ٢ط / اللطيف

 .القاهرة

ة الهاديينالعقد الثمين  -  ٩٠ الإمام عبد االله  :في تبيين أحكام سيرة الأئمَّ

 ).إمام للزيديَّة(بن حمزة بن سليمان ا

رَر - ٩١ عبد : تحقيق/ المقدسي يوسف بن يحيىٰ  :في أخبار المنتظرَ عقد الدُّ

 .القاهرة/ مكتبة عالم الفكر/ هـ١٣٩٩/ ١ط / الفتَّاح محمّد الحلو

السيِّد محمّد صادق بحر : تقديم/ قالشيخ الصدو :ل الشرائعلَ عِ  - ٩٢

 .النجف الأشرف/ منشورات المكتبة الحيدريَّة ومطبعتها/ هـ١٣٨٥/ العلوم

ين أبو محمّد محمود  :عمدة القاري شرح صحيح البخاري - ٩٣ بدر الدِّ

 .دار إحياء التراث العربي/ بن أحمد العينيا

/ العظيم آبادي محمّد شمس الحقِّ : عون المعبود شرح سُننَ أبي داود -  ٩٤

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤١٥/ ٢ط 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٢٤

تصحيح وتعليق / الشيخ الصدوق :عيون أخبار الرضا  - ٩٥

سة الأعلمي/ هـ١٤٠٤/ الشيخ حسين الأعلمي: وتقديم  .بيروت/ مؤسَّ

: تحقيق/ عليُّ بن محمّد الليثي الواسطي :عيون الحِكَم والمواعظ -  ٩٦

 .قمّ / دار الحديث/ ١ط / البيرجندي الشيخ حسين الحسيني

ين الآمدي :في علم الكلامغاية المرام  -  ٩٧ / ١ط / سيف الدِّ

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤١٣

ون كريم: تحقيق/ ابن أبي زينب النعماني :الغيبة -  ٩٨ / ١ط / فارس حسُّ

 .أنوار الهدىٰ / هـ١٤٢٢

الله الطهراني وعليّ أحمد عبد ا: تحقيق/ الشيخ الطوسي: الغيبة -  ٩٩

سة المعارف الإسلاميَّة/ مطبعة بهمن/ هـ١٤١١/ ١ط / ناصح  .قم/ مؤسَّ

/ دار المعرفة/ عليُّ بن عبد الكافي السبكي :فتاوىٰ السبكي - ١٠٠

 .بيروت

 .هـ١٤١٧/ ٣ط / السيِّد عليٌّ السيستاني :ةالفتاوىٰ الميسرَّ  -  ١٠١

ة -  ١٠٢ المطبعة / هـ١٣١٠/ ٢ط / العلماءجماعة من : الفتاوىٰ الهنديَّ

 .الأميريَّة ببولاق مصر الكبرىٰ 

 .السيِّد محمّد باقر الصدر :الفتاوىٰ الواضحة -  ١٠٣

ط / ابن حجر العسقلاني :فتح الباري شرح صحيح البخاري - ١٠٤

 .بيروت/ دار المعرفة/ ٢

يل سه: تحقيق وتقديم/ أبو عبد االله نعيم بن حمَّاد المروزي :الفتن - ١٠٥

 .بيروت/ دار الفكر/ هـ١٤١٤/ زكار

 .مصر/ هـ١٣٢٣ط / أحمد زيني دحلان :الفتوحات الإسلاميَّة -  ١٠٦

دار / هـ١٤٠٤/ الحسن بن موسىٰ النوبختي :ق الشيعةرَ فِ  -  ١٠٧

 .بيروت/ الأضواء



 ٣٢٥ .........................................................................  المصادر والمراجع

/ دار المفيد/ هـ١٤١٤/ ٢ط / الشيخ المفيد: الفصول المختارة -  ١٠٨

 .بيروت

ةالفصول المهمَّ  - ١٠٩ عليُّ بن محمّد أحمد المالكي المكّي  :ة في معرفة الأئمَّ

 .قمّ / دار الحديث/ هـ١٤٢٢/ ١ط / سامي الغريري: تحقيق)/ ابن الصبَّاغ(

/ هـ١٣٨١/ )ابن شاذان( يشاذان بن جبرئيل القمِّ  :الفضائل - ١١٠

 .النجف الأشرف/ ة ومكتبتهامنشورات المطبعة الحيدريَّ 

/ دار الشروق/ هـ١٤٢٥/ ٣٥ط / سيِّد قطب :في ظلال القرآن -  ١١١

 .بيروت

ومعه حاشية البدر الساري ( فيض الباري علىٰ صحيح البخاري -  ١١٢

محمّد : تحقيق/ محمّد أنور شاه الكشميري الهندي الديوبندي ):فيض الباري إلىٰ 

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤٢٦/ ١ط / بدر عالم الميرتهي

/ مكتبة النهضة المصريَّة/ هـ١٣٦٤/ أحمد أمين: فيض الخاطر -  ١١٣

 .القاهرة

/ محمّد عبد الرؤوف المناوي :فيض القدير شرح الجامع الصغير - ١١٤

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤١٥/ ١ط / أحمد عبد السلام: تصحيح

: تعريب وتقديم وحواشي/ الدكتور محسن كديور :القراءة المنسيَّة -  ١١٥

سة الانتشار العربي/ م٢٠١١/ ١ط / سعد رستم الدكتور  .بيروت/ مؤسَّ

ين : قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث - ١١٦ محمّد جمال الدِّ

ق القاسمي  .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ الحلاَّ

محمّد بن عليِّ بن عطيَّة الحارثي : قوت القلوب في معاملة المحبوب -  ١١٧

حه/ يالمشهور بأبي طالب المكّ  / ١ط / باسل عيون السود: ضبطه وصحَّ

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤١٧



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٢٦

/ ٥ط / عليّ أكبر الغفاري: تحقيق/ الشيخ الكليني :الكافي -  ١١٨

 .طهران/ دار الكُتبُ الإسلاميَّة/ مطبعة حيدري/ ش١٣٦٣

لجنة تحقيق تراث  :قيقتح/ الشيخ الأنصاري :كتاب الطهارة -  ١١٩

 .قمّ /  سة الهاديمؤسَّ  بعةمط/ هـ١٤١٥/ ١ ط/ عظمالشيخ الأ

س، العهد الجديد -  ١٢٠ دار الكتاب / م١٩٨٠/ الكنيسة :الكتاب المقدَّ

س  .المقدَّ

س، العهد القديم -  ١٢١ دار الكتاب / م١٩٨٠/ الكنيسة :الكتاب المقدَّ

س  .المقدَّ

د باقر محمّ : تحقيق/ سُلَيم بن قيس الهلالي الكوفي :كتاب سُلَيم - ١٢٢

 .دليل ما/ هـ١٤٢٢/ ١ط / الأنصاري الزنجاني

ين وتمام النعمة - ١٢٣ عليّ : تصحيح وتعليق/ الشيخ الصدوق :كمال الدِّ

سين بقم / هـ١٤٠٥/ أكبر الغفاري سة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّ مؤسَّ

فة  .المشرَّ

ل في سُننَ الأقوال والأفعال -  ١٢٤ ين عليّ المتَّقي بن علاء الدِّ : كنز العُماَّ

ين الهندي البرهان فوري  الشيخ : ضبط وتفسير)/ المتَّقي الهندي(حسام الدِّ

ا: تصحيح وفهرسة/ بكري حيَّاني سة / هـ١٤٠٩/ الشيخ صفوة السقَّ مؤسَّ

 .بيروت/ الرسالة

هيجي :وهر مرادگ - 125 اق اللاَّ نشر / ش١٣٨٣/ ١ط / عبد الرزَّ

 .طهران/ سايه

ينلا بديل  -  ١٢٦ ري :عن الدِّ مركز المعارف / م٢٠١٥/ مرتضىٰ المطهَّ

 .للتأليف والتحقيق

ين محمّد بن مكرم الإفريقي  :لسان العرب -  ١٢٧ أبو الفضل جمال الدِّ

 .قمّ / نشر أدب الحوزة/ هـ١٤٠٥)/ ابن منظور(المصري 



 ٣٢٧ .........................................................................  المصادر والمراجع

ة لوامع الأنوار البهيَّة -  ١٢٨ ين محمّد  :وسواطع الأسرار الأثريَّ شمس الدِّ

سة الخافقين ومكتبتها/ هـ١٤٠٢/ ٢ط / أحمد السفاريني الحنبلي بن / مؤسَّ

 .دمشق

مركز / الدكتور عليّ الزميع :مأزق الإمامة في الفكر الإسلامي -  ١٢٩

 .نهوض للدراسات والبحوث

ة -  ١٣٠  .عبَّاس الزنجاني :المباني التفسيريَّ

سة آل البيت  :مجلَّة تراثنا -  ١٣١  .لإحياء التراث مؤسَّ

١٣٢  -  ٰ  .دار الفكر/ أبو محمّد عليُّ بن أحمد بن سعيد بن حزم :المحلىَّ

/ ١ط / الحسن بن سليمان الحليِّ : مختصر بصائر الدرجات -  ١٣٣

 .النجف الأشرف/ منشورات المطبعة الحيدريَّة/ هـ١٣٧٠

/ ١ط / الدكتور عبد الرحمن بدوي: مذاهب الإسلاميِّين - ١٣٤

 .بيروت/ دار العلم للملايين/ م١٩٧٣

أبو عبد  ):وبذيله التلخيص للذهبي(المستدرك علىٰ الصحيحين  -  ١٣٥

/ دار المعرفة/ يوسف عبد الرحمن المرعشلي: إشراف/ االله الحاكم النيسابوري

 .بيروت

: تحقيق/ محمّد بن عبد االله الخطيب التبريزي :مشكاة المصابيح - ١٣٦

ين الألباني  .بيروت/ كتب الإسلاميالم/ م١٩٨٥/ ٣ط / محمّد ناصر الدِّ

ام: تحقيق وتعليق/ ابن أبي شيبة :المصنَّف -  ١٣٧ / ١ط / سعيد اللحَّ

 .بيروت/ دار الفكر/ هـ١٤٠٩

ننَ  -  ١٣٨ حمد بن محمّد البستي المعروف  :)شرح سُننَ أبي داود(معالم السُّ

 .حلب/ المطبعة العلميَّة/ هـ١٣٥١/ ١ط )/ الخطَّابي(بـ 

أبو القاسم الحسين بن محمّد المعروف  :يب القرآنالمفردات في غر -  ١٣٩



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٢٨

/ هـ١٤٢٧/ ٢ط / صفوان عدنان داوودي: تحقيق/ بالراغب الأصفهاني

 .طليعة النور

مة فتح الباري - ١٤٠ دار / هـ١٤٠٨/ ١ط / ابن حجر العسقلاني: مقدَّ

 .بيروت/ إحياء التراث العربي

ة النشر سمؤسَّ / هـ١٤١٠/ ٢ ط/ الشيخ المفيد: المقنعة -  ١٤١

 .قمّ / الإسلامي

/ هـ١٣٩٢/ ٦ط / حسن بن الفضل الطبرسي :مكارم الأخلاق -  ١٤٢

 .منشورات الشريف الرضي

 .بيروت/ دار المعرفة/ الشهرستاني :لحَ ل والنِّ لَ المِ  -  ١٤٣

عليّ : تصحيح وتعليق/ الشيخ الصدوق :لا يحضره الفقيه نْ مَ  -  ١٤٤

سة النشر الإس/ ٢ط / أكبر الغفاري سين بقم مؤسَّ لامي التابعة لجماعة المدرِّ

فة  .المشرَّ

: تحقيق/ ابن قيِّم الجوزيَّة :المنار المنيف في الصحيح والضعيف - ١٤٥

 .الرياض/ دار عطاءات العلم/ هـ١٤٤٠/ ٤ط / بن عبد االله الثمالي يحيىٰ 

/ المازندراني بن شهرآشوبمحمّد بن عليِّ  :مناقب آل أبي طالب -  ١٤٦

 .النجف الأشرف/ بة الحيدريَّةالمكت/ هـ١٣٧٦

محمّد بن الحسين بن إبراهيم بن عاصم  :مناقب الإمام الشافعي - ١٤٧

الدار / هـ١٤٣٠/ ١ط / جمال عزون: تحقيق/ أبو الحسن الآبري السجستاني

ة  .الأثريَّ

سة / الشيخ السبحاني :المناهج التفسيريَّة في علوم القرآن -  ١٤٨ مؤسَّ

 .الإمام الصادق 

/ نور ناجح حسين ):دراسة تاريخيَّة مقارنة(المنقذ في الأديان  - ١٤٩



 ٣٢٩ .........................................................................  المصادر والمراجع

صيَّة في الإمام المهدي / هـ١٤٤٠/ ١ ط النجف / ¨مركز الدراسات التخصُّ

 .الأشرف

حقيقته ومصادره ( المنهج الأثري في تفسير القرآن الكريم -  ١٥٠

 /بوستان كتاب/ هـ١٤١٤/ ٢ط / جاسم محمّد أبو طبرة هدىٰ  ):وتطبيقاته

 .قمّ 

 .ازلسيِّد ضياء الخبَّ ا :المهدويَّة الخاتمة -  ١٥١

السيِّد محمّد : ، تاريخ ما بعد الظهورموسوعة الإمام المهدي  - ١٥٢

 .بيروت/ دار التعارف للمطبوعات/ هـ١٤١٢/ ١ط / الصدر

مكتبة / الدكتور عبد المنعم الحفني :موسوعة الفلسفة والفلاسفة -  ١٥٣

 .مدبولي

مجموعة من الباحثين بإشراف الشيخ : الملَِل والأديانموسوعة  - ١٥٤

اف  .هـ١٤٣٣/ علوي بن عبد القادر السقَّ

اف اصطلاحات الفنون والعلوم -  ١٥٥ محمّد عليّ  :موسوعة كشَّ

 .بيروت/ مكتبة لبنان ناشرون/ م١٩٩٦/ ١ط / التهانوي

: تعريب/ فرانسيس فوكوياما :نهاية التاريخ والإنسان الأخير -  ١٥٦

 .بيروت/ مركز الإنماء القومي/ م١٩٩٣/ دكتور فؤاد شاهين وآخرونال

ين : في علم الأصُولالسول شرح منهاج الوصول نهاية  - ١٥٧ جمال الدِّ

حه ووضع حواشيه/ عبد الرحيم الإسنوي عبد القادر محمّد : ضبطه وصحَّ

 .بيروت/ دار الكُتبُ العلميَّة/ هـ١٤٢٠/ ١ط / عليّ 

/ محمّد عبد العزيز: تحقيق/ ابن كثير :تن والملاحمالفالنهاية في  - ١٥٨

 .بيروت/ دار الجيل/ هـ١٤٠٨

: ما اختاره وجمعه/ خُطبَ أمير المؤمنين  :نهج البلاغة -  ١٥٩



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٣٠

هـ، وبشرح ١٣٨٧/ ١ط / الدكتور صبحي صالح: تحقيق/ الشريف الرضي

 .قمّ / دار الذخائر/ هـ١٤١٢/ ١ط / محمّد عبدة

/ ١ط / الشيخ الصدوق: صول والفروعالهداية في الأُ  - ١٦٠

سة الإمام الهادي / مطبعة اعتماد/ هـ١٤١٨  .مؤسَّ

ة التشيُّع -  ١٦١ دار / هـ١٤١٤/ ٣ط / الشيخ أحمد الوائلي: هويَّ

 .بيروت/ الصفوة

ة لذوي القربىٰ  -  ١٦٢ / سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي :ينابيع المودَّ

 .دار الأسُوة/ هـ١٤١٦/ ١ط / لحسينيالسيِّد عليّ جمال أشرف ا: تحقيق

*   *   * 

 



 

 

 

 

  اس

مة الباحثة  ٣ ..............................................................  مقدِّ

ل ر الفكري المعاصر :البحث الأوَّ  ٥ ..  تضعيف العقيدة المهدويَّة؟ هل يمكن للتطوُّ

مة  ٧ ......................................................................  مقدِّ

 ٨ ..........................................  الاعتقاد بالمهدويَّة؟ ىٰ ما هي جدو

 ٨ .......................................................................  تمهيد

ينيَّة في ثلاث محطَّاتويمكن قراءة ا  ٩ ...............................  لتجربة الدِّ

ر حاجتنا إلىٰ  ين؟ كيف نتصوَّ  ١٠  ...........................................  الدِّ

يني في المتغيرِّ   ١١  ..........................................  مستويات الدور الدِّ

ل ىٰ المستو  ١١  ........................................  الحاجات الفطريَّة: الأوَّ

 ١٣  .........................................  الحاجة الأخلاقيَّة: الثاني ىٰ المستو

 ١٤  .......................................  القانون الحاجة إلىٰ : الثالث ىٰ المستو

ين السماوي ¨إدراك الرابطة الواقعيَّة بين الإمام المهدي   ١٥  .............  والدِّ

 ١٧  ......................  في الميزان العلمي قيمة العقيدة المهدويَّة :البحث الثاني

مة  ١٩  ....................................................................  مقدِّ

ل  ١٩  ...........  لمهدويَّة تاريـخيَّة أو عقديَّة أو فقهيَّة؟هل القضيَّة ا: المحور الأوَّ

 ٢٠  ......................................................  القراءة التاريخيَّة -  ١

 ٢٠  .......................................................  القراءة الفقهيَّة -  ٢

 ٢٠  .................. ارإنَّ الإمامة فرع تاريخي أو فقهي يترتَّب عليه آث: والقول



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٣٢

 ٢١  .......................................................القراءة العقديَّة -  ٣

ة الإماميَّة في الإمامةوأمَّ   ٢٣  .............................................  ا نظريَّ

ا أو تحقيقي�ا؟: المحور الثاني  ٢٦  ................  هل تستدعي المهدويَّة علماً تقليدي�

 ٢٨  ..........  ما هي مرتبة العلم؟ العلم الحصولي أو الإيمان القلبي؟: المحور الثالث

 ٣٦  ............  ما هو متعلَّق الإيمان بالمهدويَّة؟ معرفة هويَّة أو وصفيَّة؟: المحور الرابع

 ٣٨  ..  درجات الإيمان بالمهدويَّة والحدُّ النازل والصاعد؟ ما هي: المحور الخامس

 ٣٨  ....................................................  ما هي حقيقة الإيمان؟

 ٤١  .............................................................  أطوار الإيمان

ل  ٤١  .....................................................  العامل العقلي: الأوَّ

 ٤١  .....................................................  العامل القلبي: الثاني

 ٤٢  ...........................................  من الإيمان والأعلىٰ  ىٰ الحدُّ الأدن

 ٤٤  .................  ؟¨ما حكم غير المؤمن بالإمام المهدي : المحور السادس

ل   ٤٤  .................................................  )دليل ضرورتها(والأوَّ

 ٤٥  ..............................................  )كفر منكر المهدويَّة(والثاني 

ة :البحث الثالث  ٤٧  .............  والإمامة والمهدويَّة العلاقة بين التوحيد والنبوَّ

مة  ٤٩  ....................................................................  مقدِّ

ل  ٥١  ................  ما هي فلسفة الخلق وصفة الهادي والحكيم؟: المحور الأوَّ

 ٥٢  ..........................................  وهل الله سبحانه غاية من الخلق؟

 ٥٣  ..........................................................  مَنْ هو الخليفة؟

 ٥٥  ..........................................لماذا كان الخليفة موجوداً أرضي�ا؟

 ٥٥  ...................................  هل الخلافة مفهوم متواطئ أو مشكَّك؟

 ٥٧  ...................................  ضرورة بعثة الأنبياء : المحور الثاني



 ٣٣٣ .................................................................................الفهرس

 ٥٩  ...................................  )لتاريخاستقراء ا(طريق التجريبي ال - أ 

 ٥٩  ...................................  التقييم الموضوعي للحسِّ والعقل -ب 

 ٥٩  ................................................. أهداف بعثة الأنبياء 

ينيفلسفة الإنسان الكامل في: المحور الثالث  ٦١  ..  )وظائف وضرورة(  الفكر الدِّ

 ٦١  ..............................................  ىٰ وظيفة مقام الولاية العظم

 ٦٦  ..................  في الفيض ووساطة خلفائه  ما ورد في وساطته 

ة  ٦٧  ......................................................................  تتمَّ

 ٦٧  ..................................  وت واسطة الفيض بالإمكان العامِّ ثب - أ 

 ٦٩  .....................................  واسطة الفيض بالضرورة ثبوت -ب 

، الخرافة( باطلةىٰ المهدويَّة ودعاو :البحث الرابع  ٧١  ...  )الباطنيَّة، الغيب، الغلوُّ

ل  ٧٣  ....................................المهدويَّة والفكر الباطني: المحور الأوَّ

 ٧٣  ..............  ين في الثبوت والإثبات وإسقاطهمااستعراض شبهتين مهدويَّت

 ٧٣  ...............................  الفكر المهدوي لقيط الباطنيَّة: الشبهة الأوُلىٰ 

 ٧٤  .  ؟)قضيَّة إثباتيَّة( هل اخترقت الباطنيَّة بمعالمها الفكر المهدوي: الشبهة الثانية

 ٧٥  .....................................................  الجواب عن الشبهتين

 ٧٥  ..............................  ما هو الفكر الباطني ومنشؤه ومعالمه؟: تمهيد

ري للباطنيَّة -  ١  ٧٥  ..............................................  المبدأ التصوُّ

 ٧٥  ....................................................  الباطنيَّة ىٰ أقوال في معن

 ٧٦  .......................................  ليست الباطنيَّة وليدة فكر بذاته -  ٢

 ٧٩  ...........................  الباطني بالتشيُّعالتصاق الفكر  الدواعي في -  ٣

 ٨٠  ...............  في قراءة المهدويَّة ومعالجة ذلكإخفاق الشبهة : المحور الثاني

ل ة ومنهجها المعرفيالهو: أمّا الأوَّ  ٨٠  ................................  يَّة المهدويَّ



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٣٤

ة أهل البيت الضوابط المشتركة   ٨١  ...........................  مع بقيَّة أئمَّ

 ٨٢  ........................... ̈ مواصفات المشروع المختصِّ بالإمام المهدي 

 ٨٢  ..........................................  المهدويَّةالمنهج المعرفي في العقيدة 

 ٨٣  .....................  وفق المدرسة الإماميَّةقائديَّة مصادر المعرفة اليقينيَّة الع

ا الثاني  ٨٤  .........  ة بالتشيُّع والمهدويَّةمناقشة الدواعي في التصاق الباطنيَّ : وأمَّ

لاً   ٨٤  ...............................................................  التقيَّة: أوَّ

 ٨٥  .............................................................  التأويل: ثانياً 

 ٨٦  ............................................................  مناهج التأويل

 ٨٦  ..................................  نهج التأويلي للحركات الباطنيَّةالم - ألف 

 ٨٦  ............................................  منهج الإماميَّة في التأويل - اء ب

ينيَّة الع: ثالثاً  ة قديَّة ممَّا ينحصر إدراكها علىٰ عمق المطالب الدِّ  ٨٧  ......  فئة خاصَّ

ينيَّة: اً رابع  ٨٨  ..........................................  الشعائر والطقوس الدِّ

 ٨٨  ............................................................  الغلوُّ : خامساً 

ا: المحور الثالث  ٨٨  ........  ؟)غيبيَّة، مغالية، خرافيَّة( هل القضية المهدويَّة تتَّسم بأنهَّ

 ٨٩  ............  الخطل في الفكرة غيبيَّة القضيَّة المهدويَّة يؤول إلىٰ : الشبهة الأوُلىٰ 

 ٨٩  .......................................................  هل المهدويَّة غيبيَّة؟

 ٩١  ...........................................  في المهدويَّة الغلوُّ : الشبهة الثانية

 ٩١  ........................................................  تحديد الشبهة -  ١

ري للغلوِّ  -  ٢  ٩١  ................................................ المبدأ التصوُّ

 ٩٢  ........................................................  بطلان شبهة الغلوِّ 

لاً   ٩٢  ...........................................  ة للمهدويَّةالمصادر المعرفيَّ : أوَّ

ل المصدر  ٩٣  .......................................  الدليل العقلي: المعرفي الأوَّ



 ٣٣٥ .................................................................................الفهرس

نَّة الشريفةا: المصدر المعرفي الثاني  ٩٤  ....................... لقرآن الكريم والسُّ

ة أهل البيت   ٩٤  .............................................  مقامات أئمَّ

 ٩٨  .............................................  المقياس الموضوعي للغوِّ : ثانياً 

ين، فلا مغالاةالإمامة الم: ثالثاً   ٩٩  .............................  هدويَّة أصل للدِّ

 ١٠١  ............................................  خرافة المهدويَّة :الشبهة الثالثة

 ١٠١  ............................................................  ير الشبهةتقر

 ١٠٢  ............................................................  الخرافة ىٰ معن

 ١٠٢  ................................................  ئ التأسيس للخرافةمناش

 ١٠٣  ......................................................  تحديد منافذ الشبهة

 ١٠٥  .....  ¨بشخصيَّة الإمام المهدي  الردُّ علىٰ عدم تصريح القرآن الكريم - أ 

 ١٠٨  ............  الردُّ علىٰ كون الأحاديث المهدويَّة لا كثرة حقيقيَّة وراءها -ب 

ا قضيَّة غير مسلَّ  -نكران طائفة من العلماء لها : الجهة الأوُلىٰ  مة عند ممَّا يدلُّ أنهَّ

 ١٠٨  ................................................  وجوابه - ور الأعلام جمه

لعدم ثبوتها عندهما،  ¨عدم ذكر مسلم والبخاري لأخبار المهدي : الجهة الثانية

 ١١٠  ......................................  ¨ضعف أخبار المهدي  دليل علىٰ 

 ١١٣  ...............  ¨التناقض الموجود في أخبار الإمام المهدي : الجهة الثالثة

 ١١٥  ............................  التناقضات في بعض الأحاديث: الجهة الرابعة

 ١١٥  .........................................  قليلة؟ ¨هل أنَّ أخبار المهدي 

نِّي( الفارق بين الفكر الإسلامي :البحث الخامس والمسيحي  )الشيعي والسُّ

 ١١٩  ................................................. واليهودي في قراءة المنقذ

مة  ١٢١  .......  )ريخ، نهاية الكون، نهاية العالمنهاية التا(في بيان الآراء حول : مقدِّ

 ١٢١  ...........................................  سيناريوهات الانفجار العظيم



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٣٦

ل المشتركات بين الأديان السماويَّة حول المنقذ في نهاية المسيرة : المحور الأوَّ

ة وما يقابلها من النظريَّاتالبشر  ١٢٦  .........................................يَّ

 ١٢٨  .......................  ىات الأديان حول المنتهفوارق نظريَّ : المحور الثاني

ين الإسلامي -  ١  ١٢٨  ............................................  المنقذ في الدِّ

 ١٢٩  .....................................  كات بين المدرستين في المهدويَّةالمشتر

ا ما يرتبط بالفوارق  ١٣١  ....................................................أمَّ

 ١٣٢  .................................................  المنقذ في العقيدة الإماميَّة

 ١٣٣  ..............................  الخاتميَّة ىٰ ثلاثة استفهامات رئيسة لمعرفة معن

ل في الفكر  ما هو المقصود من الخاتميَّة للنبيِّ الأعظم : الاستفهام الأوَّ

 ١٣٤  ................................................................  الشيعي؟

 ١٣٦  ... ؟¨ما هو المقصود من الخاتميَّة في حقِّ الإمام المهدي : الاستفهام الثاني

 ١٣٧  ....................................  الفرق بين صفة العلم والحكمة الإلهيَّة

 ١٣٧  ..............................ما هو الملاك في اختيار الحامل لهذه الشريعة؟

ا الاستفهام الثالث ة مع مقامات آبائه  ىٰ هل يتعارض معن: وأمَّ الخاتميَّة المهدويَّ

١٣٩  ..................................................................  ؟ 

نيَّّة  ١٤١  ..................................................  المنقذ في المدرسة السُّ

نِّيخلاصة معالم المهدويَّة في الفك  ١٤٣  ....................................  ر السُّ

 ١٤٤  ...............................  خلاصة العقيدة المهدويَّة في الفكر الإمامي

 ١٤٥  ....................................  المخلِّص في الديانة المسيحيَّة واليهوديَّة

ة؟ لماذا الغيبة في محور :البحث السادس  ١٤٩  ...............  الإمامة وليست النبوَّ

 ١٥١  ...............................  دئ تصوريَّة في المفهوم والمصداقمبا: تمهيد

 ١٥١  ........................................  اهيَّة الغيبة المهدويَّةالنظريَّات في م



 ٣٣٧ .................................................................................الفهرس

لا  ١٥١  ...............................................  الغيبة المادّيَّة: لقسم الأوَّ

 ١٥٢  .............................................. الغيبة المعنويَّة: القسم الثاني

 ١٥٣  .......................................  الغيبة سُنَّة إلهيَّة ثابتة: لالمحور الأوَّ 

 ١٥٤  ......................................  نطلق تنقدح استفهاماتومن هذا الم

نَّة الإلهيَّة وخصائصها ىٰ معن  ١٥٤  ..........................................  السُّ

نَّة الإلهيَّةأنَّ ال الدليل علىٰ   ١٥٥  .................................  غيبة معلولة للسُّ

 ١٥٥  ......................................................  الدليل التاريخي - أ 

 ١٥٧  .....................................................  الدليل القرآني -ب 

 ١٥٩  .....................................................  الدليل الروائي -ج 

 ١٦٠  ............ المقارنة بين الغيبة المهدويَّة وغيبات الحجَُج : المحور الثاني

 ١٦٢  ......................................  ¨لإمام المهدي جدليَّات في غيبة ا

 ١٦٧  ........................  العلاقة بين ظاهرة الغيبة والظهور: المحور الثالث

 ١٦٩  .....................  ؟¨ما هي فلسفة غيبة الإمام المهدي : المحور الرابع

دة ¨المهدي  :البحث السابع  ١٧٥  ............  في الفكر الشيعي وقراءاته المتعدِّ

 ١٧٧  .............................................  مفهوم التشيُّع: النقطة الأولى

 ١٧٩  ...............................................  فرَِق الشيعة: النقطة الثانية

 ١٨٠  ...............................  ني المعرفيَّة للفِرَق الشيعيَّةالمبا: النقطة الثالثة

 ١٨٠  ....................................................  الزيديَّة: الفرقة الأوُلىٰ 

 ١٨٢  ................................................  الإسماعيليَّة: الفرقة الثانية

 ١٨٣  ...............................................  وم فرقتانوالإسماعيليَّة الي

 ١٨٣  ...............................................  العقدي للإسماعيليَّة ىٰ المبن

 ١٨٣  ..............................................  الإيمان بالنطقاء الستَّة: لاً أوَّ 



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٣٨

 ١٨٤  ................................  نحوين إنَّما تكون الولاية الإلهيَّة علىٰ : ثانياً 

 ١٨٥  ...........................................  استمرار الإمامة في العالم: لثاً ثا

اه المعاصر: ثةالفرقة الثال  ١٨٦  ................................... أفرادٌ من الاتجِّ

لاً  ل: أوَّ  ١٨٦  .......................................................  الفرد الأوَّ

ة للفرد ل الأسُُس الفكريَّ  ١٨٦  .............................................الأوَّ

 ١٨٧  .........................................................  نهج المعرفي لهالم

 ١٨٨  ........................................................  الفرد الثاني: ثانياً 

 ١٨٩  .........................................................  ظرف الغيبة - أ 

 ١٩٠  .............................. ̈ التشكيك في تواقيع الإمام المهدي  -ب 

 ١٩١  .......................................................  الفرد الثالث: ثالثاً 

ة له  ١٩٢  ......................................................  الأسُُس الفكريَّ

 ١٩٣  ...................................................  مناقشة النتائج السابقة

 ١٩٤  ................................................  لماذا لم نقبل الزيديَّة؟ -  ١

 ١٩٤  ............................................  لماذا لم نقبل الإسماعيليَّة؟ -  ٢

 ١٩٧  ....................................................  فيما نعتقده في الإمامة

ة اثنا عشر -  أ  ١٩٧  ......................................................  الأئمَّ

ة معصومون -ب   ١٩٨  ..................................................  الأئمَّ

 ١٩٨  ......................................................  ومن الأدلَّة العقليَّة

 ١٩٩  .......................................................  ومن الأدلَّة النقليَّة

ة منصوص عليهم -ج   ٢٠٠  .............................................  الأئمَّ

 ٢٠١  ............................................  حتميَّة وجود الإمام  -د 

 ٢٠١  .....................................  الفرد الثاني؟ ىٰ لماذا لا نقبل دعو -  ٣



 ٣٣٩ .................................................................................الفهرس

ل  ٢٠١  ................................................  الغيبة ىٰ معن: الأمر الأوَّ

 ٢٠٢  .......................................  نفي المشاهدة الردُّ علىٰ : الأمر الثاني

 ٢٠٤  ......... ̈ عدم الاعتراف بالتواقيع الصادرة عنه  الردُّ علىٰ : الأمر الثالث

 ٢٠٤  .......ما هي دلائل وثاقة السفراء وصدقهم في دعواهم؟: الملاحظة الأوُلىٰ 

ل والثاني التنصيص علىٰ  - أ   ٢٠٥  ....................................  وثاقة الأوَّ

 ٢٠٥  .....................................  نزاهتهم التي يشهد بها تاريخهم - ب

 ٢٠٦  ....................  انتسابهم المواقف التي صدرت منهم للتدليل علىٰ  -ج 

 ٢٠٨  ......  غير السفراء؟ ¨خطِّ الإمام المهدي  هل اطَّلع علىٰ : الملاحظة الثانية

واقعة مكذوبة أو  هل يمكن تواطؤ السفراء الأربعة علىٰ : الملاحظة الثالثة

 ٢٠٩  .................................................................  خاطئة؟

زم الفاسد لدعو: الملاحظة الرابعة  ٢٠٩  ...................  القائل؟ ىٰ ما هو اللاَّ

 ٢١٠  ...................................  الفرد الثالث؟ ىٰ لماذا لا نقبل دعو -  ٤

 ٢١٠  ....  ؟ىٰ النيابة أو السفارة أو الوصاية في الغيبة الكبر ىٰ هل تصمد دعو -  ١

 ٢١٠  .......................  ؟ىٰ هل أعلن الأعلام موقفهم من هكذا دعاو -  ٢

عي دليلاً روائي�  -  ٣ م المدَّ ة ما يطلبه؟ ا أو إعجازي�ا علىٰ هل قدَّ  ٢١١  ......... صحَّ

 ٢١١  ..........................  ؟¨هل يمكن إثبات الولد للإمام المهدي  -  ٤

 ٢١٣  ....................  الغربي مع المهدويَّة مقاربة شيعيَّة للفكر :البحث الثامن

مة  ٢١٥  ...................................................................  مقدِّ

ل لا: الشكل الأوَّ ين من مقوِّ ت عصريَّة المنهج النقدي الذي غايته تقريب الدِّ

 ٢١٦  ......................................................  والحداثة الأوُروبيَّة

ين بحسب نقدٌ : الشكل الثاني يني ممَّا ليس من الدِّ ، غايته تنقية التراث الدِّ

 ٢١٦  .................................................................  زعمهم



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٤٠

لاً   ٢١٧  ............................................  الفكر التنويري الداخلي: أوَّ

 ٢١٧  ........................................  )لأطوار الجدة(بادئ التصوريَّة الم

 ٢١٧  ..............................................................  التنوير -  ١

 ٢٢٠  .............................................................  الحداثة -  ٢

 ٢٢٢  ............................................................أقسام الحداثة

 ٢٢٢  .................................................... الحداثة الفلسفيَّة -  ١

 ٢٢٢  ...................................................... الحداثة الأدبيَّة -  ٢

 ٢٢٢  .......................................................  الحداثة الفنيَّّة -  ٣

 ٢٢٢  .....................................................  داثة العلميَّةالح -  ٤

 ٢٢٣  ...................................  تنوير والحداثة في البيت الداخليال -  ٥

ينيالمنهج ا  ٢٢٦  .....................................  لحداثي في قراءة النصِّ الدِّ

 ٢٢٦  ..............................................  ما يتعلَّق بالمباني الفكريَّة - أ 

 ٢٢٦  ............................................ما يتعلَّق بقواعد الثبوت -ب 

 ٢٢٧  ..............................................  ما يتعلَّق بعلوم الدلالة -ج 

ة والإمامةنظر(عتي نموذج تنويري عند شري  ٢٢٧  ......................  )يَّة الأمَُّ

ة والإمامةرؤية شريعتي في نظريَّة  ملاحظات وإشكاليَّات علىٰ   ٢٣٢  ........  الأمَُّ

 ٢٣٤  .........................................  الفكر الإصلاحي الداخلي: ثانياً 

 ٢٣٨  ....................................................  نظريَّات الإصلاحيِّين

نَّةمحور: النظرية الأوُلىٰ   ٢٣٨  .............................  يَّة القرآن ومداريَّة السُّ

 ٢٤٢  ............................................  القراءة المنسيَّة: يَّة الثانيةالنظر

نَّةمحوريَّ ( الردُّ علىٰ  ة السُّ  ٢٤٢  ..................................  )ة القرآن ومداريَّ

ل من ا  ٢٤٢  ...........................  لا جديد في هذه النظريَّة: لردِّ المحور الأوَّ



 ٣٤١ .................................................................................الفهرس

 ٢٤٤  .............  نَّة وعلاقتها مع القرآن الكريملواقع السُّ  قراءة الطباطبائي 

نَّة في فهم النصِّ الدور   ٢٤٥  ..........................................  قرآنيالسُّ

القرآن، والواقعيَّة في  ما المقصود من عرض الروايات علىٰ : المحور الثاني من الردِّ 

 ٢٤٧  ...................................................................  ذلك؟

 ٢٤٨  ...............................  ما هو الواقع في الموروث الروائي الشيعي؟

 ٢٥٣  ...................  واقع أو خيال؟ عدالة الحكومة المهدويَّة :عالبحث التاس

 ٢٥٥  .........................................................  !المجتمع العادل

يني عدالة الحكومة : ولىٰ الجهة الأُ  بة كيف يلحظ الفكر الدِّ غير (المنصَّ

 ٢٥٦  ..................................  في ظلِّ الإشكال السابق؟) الديمقراطيَّة

 ٢٥٨  ................  ظومة الحكم المهدويالسلطات الثلاث في من: الجهة الثانية

 ٢٥٨  ....................................................  السلطة التشريعيَّة - أ 

 ٢٦٠  .........................................  في عدالة التشريع ملاحظة ونظر

 ٢٦٠  ........................................................  العدل الاجتماعي

 ٢٦١  ......................................................  المعايير التشخيصيَّة

ة المنفعة -  ١  ٢٦١  ........................................................  نظريَّ

ة الاختيار -  ٢  ٢٦٢  ......................................................  نظريَّ

ة الإسلاميَّة -  ٣  ٢٦٣  ...................................................النظريَّ

لاً   ٢٦٤  .........................  نسانمتابعة الحقِّ وعلاقته مع خصوص الإ: أوَّ

 ٢٦٤  ..........................................  هويَّة الجاعل والمجعول له: نياً ثا

 ٢٦٧  .................................  العقوبة لا ينافي عدالة التشريع مبدأ: ثالثاً 

 ٢٦٨  ....................  بات لا تتعارض مع القانون العادلقسوة العقو: رابعاً 

 ٢٧٢  ............................  ذيَّة والقضائيَّة في عصر الظهورالسلطتان التنفي



 ةة معاصرة في العقيدة المهدويَّ طروحات فكريَّ أُ    .............................................  ٣٤٢

 ٢٧٣  ..................  )السلطة التنفيذيَّة(ز التنفيذي ادئ تأسيس الجهامب -ب 

 ٢٧٦  ......................................  مبادئ تأسيس الجهاز القضائي -ج 

 ٢٧٨  ....................................  الحكومة المهدويَّة مجتمع: الجهة الثالثة

ة :البحث العاشر  ٢٨٣  ..................  حول الظهور المهدوي ملاحقات فكريَّ

ل، وهو ترقُّب الظهور بإيجابيَّة  كيف تحثُّ الروايات علىٰ : جواب الاستفهام الأوَّ

ين؟  ٢٨٦  .........................................  رغم عزوف المجتمع عن الدِّ

 ٢٨٨  ....................................................  انتهاء أمد قبول التوبة

 ٢٩١  ...........................................................  النقطة الرابعة

 ٢٩١  ..........................................................  النقطة الخامسة

ا جواب الاستفهام الثاني، وهو م حثَّ الروايات علىٰ : أمَّ تظار الان كيف نتفهَّ

والترقُّب والأمل بالإصلاح وظهور المنقذ، مع أنَّ الوجدان يقضي باليأس 

والهزيمة حينما يشاهد الإنسان عناء البشريَّة وتخبُّطها في الظلمات والظلم 

 ٢٩١  .................................................................الفظيع؟

 ٢٩٣  ...............................................  نصوص دينيَّة باعثة للأمل

 ٢٩٤  ...............................................  باعثة للأمل ىٰ اشئ أُخرمن

 ٢٩٦  ....................  ما هي غاية الظهور؟: جواب الاستفهام الثالث، وهو

 ٢٩٦  ...........................  فكرة المجتمع المعصوم ونقدها: لالتساؤل الأوَّ 

 ٢٩٨  ..............................................................  نقد الفكرة

 ٢٩٩  ............................................عقيدة الرجعة: التساؤل الثاني

 ٣٠٢  ...........................................................  فلسفة الرجعة

رات لنهاية التاريخ: الثالثالتساؤل   ٣٠٣  ................................  تصوُّ

لاً   ٣٠٣  ..................................................  )لهيَّةسُنَّة إ(الغاية : أوَّ



 ٣٤٣ .................................................................................الفهرس

ة والإمامة  ٣٠٦  ................................................  الغاية من النبوَّ

 ٣٠٧  ...................................  ¨خاتميَّة الولاية للإمام المهدي : ثانياً 

 ٣١٢  ...........................................  مقتضيات الحكمة الإلهيَّة: الثاً ث

 ٣١٥  ........................................................  والمراجع المصادر

 ٣٣١  .................................................................الفهرس

*   *   * 

 


