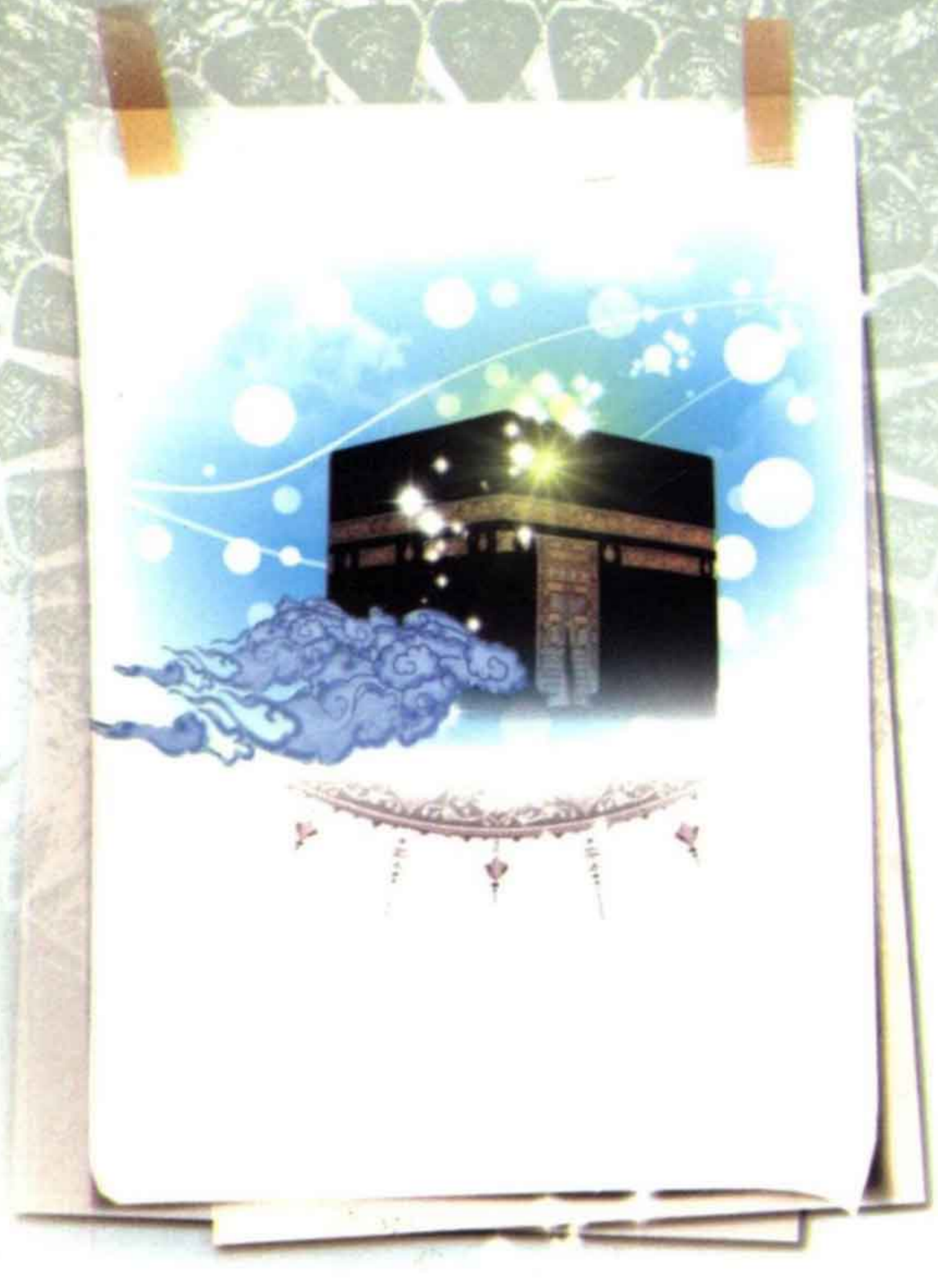
14 Jlbiil



شرايطفهور

مهدی یوسفیان



# انتظار در۲۳

# شرايط ظهور

مهدی یوسفیان

یوسفیان، مهدی، ـ ۱۳۴۹

انتظار ۱۲ [دوازده]، شرایط ظهور / مولف مهدی یوسفیان. ـ قم: بنیاد فرهنگی حسفرت مهدی موعود تشید مرکز تخصصی مهدویت، ۱۳۸۹.

۸۴ ص.

ISBN:971-954-7471-9.-

۱۰۰۰۰ ریال:

فهرست نویسی براساس اطلاعات فیپا.

کتابنامه به صورت زیرنویس.

۱. مهدویت ـ انتظار ـ احادیث ۲. آخرالزمان ـ احادیث ۳. محمد بن حسن مینتشنی امام دوازدهم ـ ۲۵۵ق ـ یاوران. ۴. مهدویت ـ پرسش و پاسخ الف. بنیاد فرهنگی حضرت مهدی مینتشنی ب. مرکز تخصصی مهدویت. ج. عنوان، د. عنوان: انتظار ۱۲ [دوازده]، شرایط ظهور. ۹ الف ۲۹۷/۴۶۲ هم ۲۹۷/۴۶۲

የሊግ





### شرايط ظهور (انتظار۱۲)

مؤلف/مهدی یوسفیان
ویراستار/محمد رضا مجیری
ناشر/بنیاد فرهنگی حضرت مهدی موعودی معدد مهدی موعودی حضرت مهدی موعودی ناشر/بنیاد فرهنگی حضرت مهدی موعودی معدد مهدار اول میدی نوبت چاپ/اول، پائیز ۸۹ شمارگان/سه هزار نسخه بها/ ۱۰۰۰ تومان

#### مراكز پخش:

۱. قم: مرکز تخصصی مهدویّت/خیابان شهدا / کوچه آمار (۲۲) / بن بست شهید علیان کوچه آمار (۲۲) / بن بست شهید علیان ۲٬۳۲۱۶۰ تافن: ۲٬۳۲۱۶۰ تافن: ۲٬۳۲۱۵۰ تافن: ۲٬۰۲۱۵ تافن: ۲٬۰۲۱۵ تافن: ۲۰۰۵ تاف

شابک: ۳-۹۰-۸۲۶۷–۱۲۶ ها۹۷۸

# فهرست مطالب

| فصل اول: كلياته                     |
|-------------------------------------|
| مقدمه                               |
| ضرورت بحث                           |
| تعریف ۲۲                            |
| فواید و آثار بحث                    |
| فصل دوم: بررسی شرایط ظهور ۱۵        |
| مقدمه ٦٦.                           |
| رهبر۱۸                              |
| طرح و برنامه٥٢                      |
| ياران ٢٧                            |
| جایگاه یاران۷۲                      |
| صفات یاران ۳۰                       |
| یاران مهدی در یک نگاه۱              |
| ۱. معرفت عمیق به خدا و امام خویش ۳۱ |
| ٢. اطاعت كامل٢                      |
| ٣٢. عبادت و صلابت٣                  |
| ۴. جان نثاری و شهادت طلبی۳          |
| ۵. شجاعت و دلیری۵                   |
| ع صبر و بردباری۳۴                   |
| ۷. اتحاد و همدلی ۳۵                 |
| ۸ زهد و پارسایی۵۲                   |
| معرفت لازم٢٦                        |
| مراحل یاری ٤١                       |
| تعداد ياران                         |
| آمادگی و پذیرش مردمی کک             |
| پرسش و پاسخ۱۵                       |

### مقدمه ناشر

اندیشه مهدویت، پاسخگوی کامل و جامع به خواسته و نیاز دیرین انسان ها در اصلاح وضعیت نابسامان زندگی بشری است.

مهدویت نه فقط برای فردای مبهم بشریت، روشنی و زیبایی عرضه می کند که امروز بشر نیز در گرو فهم و معرفت به این موضوع است. و نشناختن امام و راه، اهداف و جایگاه امام و وظایف ما در قبال او، همان زندگی جاهلی است که مرگ جاهلی را در پی دارد و روایات بسیاری به آن پرداختهاند.

بنیاد فرهنگی حضرت مهدی موعود النیلا به همت پژوهشگران مرکز تخصصی مهدویت، در ادعای این مهم، مجموعهای را به نام «انتظار» فراهم آورده تا به تبین مباحث و موضوعات مختلف فرهنگ مهدویت به صورت مختصر و با حجمی اندک بپردازد. و در کنار فصلنامه علمی تخصصی انتظار که ویژه پژوهشگران و متخصصان است؛ رهنمون عموم علاقمندان گردد.

مركز تخصصى مهدويت

فصل اول: كليات

#### مقدمه

هـزاران سـال از خلقـت انـسان مـیگـذرد؛ آفریدهای که خداوند هنگـام آفریدنش بـر خـود آفرین گفت؛ (فَتَبَارِکَ اللَّهُ ٱحْسَنُ الْخَالِقِین)! او که بـا دمیدن نفخه الهی در کام وجودش، نشئهای دیگر از عالم وجود را تجربه کرد؛ (ثُمَّ انشآناهُ خَلْقًا آخَر) (مؤمنون: ۱۴)، تا موجودی خداگونه شود و مقـام (فَکانَ قابَ قَوْسَیْنِ اُو اُدُنی) (نجم: ۹) و مرتبه بلند (فی مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلیک مِمْتَدِر) (قمر:۵۵) را به خود اختصاص دهد، او توانست با عظمتی کـه در درونش به ودیعه گذاشـته شـد، خلیفـه خداونـد کرونش به ودیعه گذاشـته شـد، خلیفـه خداونـد گردد؛ (إِنِّی جاعِلٌ فِی الْارْضِ خَلیفَه) (بقـره: ۳۰) و مسجود فرشـتگان شـود؛ ﴿وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِکَـة مسحود فرشـتگان شـود؛ ﴿وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِکَـة

۱.مؤمنون :۱۴.

اسْجُدُوا لِآدَم ﴾. (بقره: ٣٤)

اما چه روی داده و چه بر انسان گذشته است که کلام فرشتگان درپرسش از خداوند را در زندگی خود میبیند که:

﴿أَ تَجُعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَ يَسْفِكُ اللَّمَاءِ ﴾؛ الدِّمَاء ﴾؛

آیا کسی را در آن قرار می دهی که فساد و خونریزی کند؟!». (بقره: ۳۰)

آیا انسان برای چنین زندگانیای خلق شده است؟ آیا گذران عمرش باید این گونه باشد؟ چگونه است وقتی دفتر تاریخ بشر را ورق میزنیم، جز خطوط نورانی اندکی که با تلاش انبیا و اوصیا برای نجات بشر، نوشته شده است بقیه سطور چنان تاریک و ظلمانی است که دل هر خواننده را به درد آورده و چشم هر بیننده را گریان میکند. به راستی، تا چه زمانی باید این خطوط سیاه، کتاب تاریخ زندگی بشر را پلید و کثیف کند؟ خدایا! تاریخ زندگی بشر را پلید و کثیف کند؟ خدایا! چه هنگام آنچه زیبنده مقام انسانی است، برایش جامعه بشری رقم میخورد و در صفحه برایش عیشود؟

### ضرورت بحث

تأمّــل در نهــاد آدمــی و درک لطــایف و ویژگیهای نفس و درون او، روشن میکند که چرا انسان، برترین مخلوقات و شاهکار جهان آفرینش معرفی شده است. او موجودی عدالت خواه و حقّ جو است که هر جا با حقیقت وجـود انـساني اش ظهـور پيـدا كـرده، ايـن حقیقت، نمود یافته و آشکار شده است. روحیه ایثار و گذشت، تعاون و همیاری، از صفات زیبای او است. در کنار این حالات ملکوتی و فرا مادّی، آنچه قابل دقّت است این که انسان، زیبایی و صفای زندگی و لذّت از بودن را وقتی معنا یافته میداند که شـیرینی وجود و زندگی کردن، به کام همه انسانها طعم پیدا کند و همگان آن را بچشند.

او طراوت و لطافت را زمانی ترجمه شده میبیند که محیط پیرامونش را شادابی فرا گرفته باشد. نشستن زیر درخت، کنار جوی آب روان و زلال، زمانی بر جان انسان گوارا می آید که چشمانداز نگاهش را درخت و سبزه، کوههای سر به فلک کشیده و امواج بی قرار دریا پر کرده باشد؛ اما اگر به هر طرف

نگاه کند، جز زباله و ویرانی نبیند و هوا از بوی تعفّن آکنده باشد، آیا چنین منظرهای، لذّت دیدن دارد و زیر چنین درختی، صفای نشستن معنا مییابد؟

آیا روزی فرا خواهد رسید که صحنههای جنگ و غارت، انفجارها و ویرانیها پایان یابد؟ آیا زمانی خواهد شد که دیگر پدر، شب هنگام و موقع برگشت به خانه، سرافکنده و شرمسار از دست خالی و عدم توان تدارک قوت زندگی نباشد؟ به راستی آیا صبحی فرا میرسد که شعاعهای پر حرارت و زندگی بخش خورشید، به همه خانهها و دلها لبخند بنشاند؟

به جرأت می توان گفت میل فطری انسانها به حق طلبی و اجرای عدالت از یک سو، و وجود ظلم و ستمهای فراوانی که به دلیل هوا و هوس و منفعت طلبی و شیطان پرستی عدهای، در جامعه پدید آمده و می آید از سوی دیگر، مردمان را در جست وجوی مصلح و منجی بی قرار کرده است؛ زیرا وقتی آنان اجرای عدالت را در توان خود ندیدند، بر آن شدند که به پشتوانهٔ کمک الهی و با حاکمیت مردی آسمانی، به این مهم نایل

شوند. این، یکی از حکمت هایی است که روشن میکند چرا انبیای الهی و اوصیای بزرگوارشان، نوید ظهور چنین بزرگ مردی را به مردم دادهاند. اعتقاد به آمدن مصلح؛ ریشه در اعماق تاریخ و ادیان دارد. دین مقدس اسلام به ویژه مکتب تشیع نیز در باره ظهور این راد مرد الهی سخنان فراوانی دارد.

میل فطری عدالت خواهی در آدمیان و وجود احادیث مهدویت در مجموعهٔ بزرگ معارف دینی، باعث شد مردم از همان صدر اسلام، به وجود مقدس مصلح کل، حساسیت وییژه پیدا کرده و به شناخت بیشتری از زوایای زندگی و ظهور او بپردازند؛ چرا که سخن از مهدی سخن از بزرگ مردی است که با ظهورش دامن ظلم برچیده شده و زمین، با ظهورش دامن ظلم برچیده شده و زمین، روی آرامش به خود میبیند و با اجرای عدالت، توسط او دیگر جایی برای زورمندان و زراندوزان نخواهد بود.

و روشن است با وجود آن که ایس رویداد بزرگ، آرزوی دیرینه جامعه بشری است، در این میان، شیطان صفتانی نیز وجود دارند که راحتی و بقای خود را در عدم تحقق ایس پدیده دانسته و برای جلوگیری از وقوع یا به

تأخیر انداختن آن، دست به هر اقدامی میزنند و از هر نیرنگ و دسیسهای استفاده میکنند، تا وضعیت و شرایط در جامعه به گونهای رقم بخورد که اهداف آنان را تأمین کرده و حاکمیتشان را تثبیت کند در کنار این گروه، افراد سودجویی نیز یافت میشوند که برای رسیدن به منافع مادی و به سبب افزون طلبی، به دنبال آنند که با فریب مردم، خود را مهدی موعود معرفی کنند، تا بتواند با همراهی برخی افراد جاهل، ایامی چند به ارضای شهوات مادی خود بپردازند.

اکنون جای این سؤال است که با وجود این گونه افراد، چگونه می توان خود را برای ظهور آماده کرد و از حیله دشمنان رهایی یافت؟ آیا تحقق انقلاب جهانی امام مهدی ایش آن، نشانه و خاصی دارد؟ آیا برای پیدایش آن، نشانه و علامتی وجود دارد؟ با توجه به مخفی بودن زمان ظهور و وجود مخالفان و سودجویان، آیا مردم دچار حیرت و سرگردانی نمی شوند؟

اینجا است که بحث شرایط ظهور، جایگاه ویژهای می یابد و ما در این نوشتار به بررسی این بحث می پردازیم.

### تعريف

ابتدا لازم است تعریف روشنی از موضوع بحث ارائه شود.

شرایط به معنای سببها و زمینهها، به اموری گفته میشود که تحقّق مطلوب و مشروط، به وجبود آنها بستگی دارد و بدون تحقق اینها، مشروط به وجود نمیآید. یعنی یک نوع رابطه علّی و معلولی میان آنها برقرار است؛ میثلا برای آنکه محبصول خبوبی در تابستان برداشت شود لازم است شرایط آن مانند بذر سالم، آب مناسب، حرارت و تابش خورشید، کود کافی و سمّپاشی به موقع فراهم شـود، و یـا دانشآموز برای آنکه نمره خوبی در پایان سال بگیرد و از جایزه برخوردار گردد باید در طول سال زحمت بکشد و به درستی درس بخواند. طبیعی است که در صورت عدم تحقق شرایط، نه کشاورز باید منتظر برداشت محصول مناسب باشد و نه دانش آموز باید در انتظار گرفتن نمـره خوب و جایزه باشد.

بر این اساس، مراد از شرایط ظهور، آن دسته از اموری هستند که تحقق ظهور، وابسته به وجود آن هاست و تا آنها محقق نشوند، ظهور نیز واقع نخواهد شد.

اینک مناسب است به تعریف علایم ظهور نیز اشاره شود، تا تفاوت آن با شرایط روشن شود.

علایم، به معنای نشانه ها، به اموری گفته می شود که نمایانگر مقصود و مطلوب می باشند. مراد از علایم ظهور، آن دسته از حوادثی است که بر اساس بیان پیشوایان معصوم التیلیم قبل یا در آستانهٔ ظهور واقع خواهد شد و تحقق هر کدام نزدیک شدن قیام حضرت مهدی تیلیی را نوید می دهد.

با توجه به بیان فوق، می توان تفاوتهای علایم و شرایط ظهور را چنین برشمرد:

۱. علایم، فقط کاشف از پدیده ظهورند؛ ولی شرایط محقق ظهورند؛ از این رو علایم، در پیدایش مطلوب، نقشی ندارند به خلاف شرایط که در پیدایش مشروط، دارای تأثیرند؛ ۲. لازم نیست علایم در یک زمان جمع باشند، بلکه ممکن است یکی پس از دیگری تحقق یابند؛ ولی شرایط باید در یک زمان جمع باشند، تا پدیده ظهور تحقق عینی یابد؛ جمع باشند، تا پدیده ظهور تحقق عینی یابد؛ کاریم، از بین رفتنی است؛ ولی شرایط،

پایدار و باقی است؛

۴.علایم، قابل شناخت بوده و معمولاً به وجود آن می توان پی برد (زیرا خاصیت نشانه بودن این است)؛ ولی تحقق شرایط چندان قابل شناخت نیست و نمی توان به وجود آن آگاهی حتمی و کامل داشت (که آیا همهٔ شرایط محقق شده است یا نه)؛

۵.ممکن است بعضی علایم موجود نشود و پدیده ظهور تحقق یابد، ولی شرایط، حتماً باید موجود شوند.

# فواید و آثار بحث

اگر آدمی بداند که ظههور منجی، شرایطی دارد و واقعاً مشتاق ظهورش باشد، حتماً به دنبال آن خواهد رفت که شرایط ظهور را در حد توان فراهم کند؛ زیرا میداند که تحقق مشروط وابسته به تحقق شرط است و تا شرط نباشد، مشروط نخواهد بود. پس فایده دانستن شرایط ظهور آن است که انسانها را برای فراهم کردن شرایط به تلاش و جنبش وا میدارد.

از آنچه گذشت اهمیت شرایط در مقایسه با علایم نیز روشن می شود؛ زیرا ظهور، وابسته به تحقق شرایط است نه علایم؛ پس باید شرایط فراهم گردد تا ظهور ممکن شود.

# فصل دوم: بررسی شرایط ظهور

#### مقدمه

با درنگی کوتاه در جهان و محیط پیرامون خود، به روشنی درمی یابیم که جهان هستی، عالم اسباب و مسببات بوده و تحقق هر پدیده، شرایطی دارد. این حقیقت، در سراسر گیتی قابل مشاهده بوده است؛ لذا دانشمندان را بر آن داشته که به کشف عوامل و زمینههای پدیدهها بپردازند. نه تنها انسانهای درس خوانده و بپردازند. نه تنها انسانهای درس خوانده و باسواد، زندگانی خود را بر اساس آن برنامهریزی و مدیریت می کنند؛ بلکه افراد کم سواد یا بی سواد نیز این واقعیت را می دانند و بر پایه آن، امور زندگی خود را تنظیم می نمایند. در قرآن کریم و روایات نیز به این حقیقت اشاره شده کریم و روایات نیز به این حقیقت اشاره شده است. امام صادق استای می فرماید:

أَبَى اللَّهُ أَنْ يُجْرِى الْأَشْيَاءَ إِلَّا بِالْأَسْبَاب؛ خداوند از اینکه امور از طریق غیر عادی انجام شود اباء دارد.

طبق این بیان نورانی، باوجود آنکه همه امور به دست خدا است؛ خداوند نیز با توجّه به اسباب و شرایط امور، آنها را تدبیر میکند.

انقلابها و قیامهایی که در طول تاریخ شکل گرفته و جوامع را تحت تأثیر قرار دادهاند نیز از شمول این قاعده خارج نیستند. بازخوانی انواع انقلابها و دقت در چگونگی پیدایش و تثبیت آنها، گواه بر این مطلب است که این تحوّلات اجتماعی با تکیه بر شرایط به پیروزی رسیدهاند؛ مانند انقلاب اسلامی ایران که اگر رهبری امام خمینی نین نبود، هرگز چنین انقلابی به وقوع نمی پیوست.

انقلاب جهانی بزرگ منجی عالم بشریت نیز مانند سایر انقلابها دارای شرایطی است که با تحقق آنها، ظهور آن مرد بزرگ امکان پذیر خواهد بود. اندیشوران ا سلامی با تأمل در پدیده

١. بحار الانوار، ج٢ ص٩٠.

انقلاب و با توجه به بیانات بزرگان دین، چهار شرط برای انقلاب اسلامی حضرت مهدی شیاد ذکر کرده اند که به بررسی آنها می پردازیم.

تذکّر مهم: بیان این نکته لازم است که قیام امام مهدی الله از سویی آسمانی و از سویی نیز انسانی و مربوط به جامعه بشری است؛ لذا برخی شرایط، توسط خداوند باید محقّق شود و برخی دیگر به وسیله انسانها باید فراهم آید. با تأمّل در مباحث آینده، روشن می شود دو شرط ابتدایی، الهی بوده و از طرف خداوند موجود ابتدایی، الهی بوده و از طرف خداوند موجود می شود و دو شرط دیگر، مربوط به انسانها است که باید برای تحقّق آنها تلاش کنند.

#### رهبر

از شروط اصلی و اساسی برای یک قیام و انقلاب تأثیر گذار و سازنده، وجود رهبر و پیشوایی آگاه، توانمند و دلسوز است، تا با آشنایی کاملی که از برنامه و هدف و زمینهها و موانع دارد، با مدیریتی صحیح و قاطع، حرکت و خیزش را به درستی هدایت کرده و به سرانجام مطلوب برساند.

آگاهی رهبر امور گوناگونی را در بر

### مي گيرد:

الف باید اهداف و آرمانهای انقلاب را به درستی بشناسد و بهترین برنامه و طرح را برای تحقق قیام و تثبیت آن بداند؛

ب. لازم است اطلاع کاملی از استعدادها و امکانات موجود داشته باشد و بداند چگونه آنها را به کار گیرد؛

ج. باید از وضعیت جامعه، درک صحیحی داشته باشد، تا بداند بهترین زمان برای جنبش چه هنگامی است؛

د. باید بتواند با انتخاب بهترین برنامه، علاوه بر آن که توانمندی های موجود را به خدمت می گیرد، امکانات لازم را نیز فراهم آورد؛

ه باید بتواند با تـدوین طرحـی مناسب، جامعه را برای ایجاد انقلاب آماده کند؛

و. باید بتواند در مواقع حساس، با قاطعیت تصمیم گرفته و به اجرا گذارد. طبیعی است که شک و تردید هنگام تصمیمگیری، آهنگ حرکت را کند یا متوقف می کند؛

ز. باید در میدان عمل، شجاع بوده و از انواع ترفندها و تقابلهای مخالفان نهراسد و استوار و مقاوم، نهضت را به پیش ببرد؛ ح. نباید به سبب وجود پیشامدهای ناگوار و مشکلات بر سر راه انقلاب، دلسرد و مأیوس شود؛

ط. باید انقلاب را برای مردم و نجات آنان بخواهد و برایشان حاضر به هر گونه فداکاری و گذشت باشد.

این ویژگیها، از شرایط عمومی رهبر یک قیام است.

اگر قرار شد قیام و خیزش، حرکتی الهی و جهاد در راه خدا باشد، لازم است فرمانده جنبش و رهبر انقلاب، از سوی خداوند انتخاب شده (بدون واسطه و یا با واسطه) و مورد تأیید او باشد، تا عنوان قیامش، جهاد در راه خدا قلمداد شده، آنچه بر مردم از حوادث گوناگون مانند کشته شدن، جراحت و سایر آسیبها واقع می شود، أجر و ثواب الهی را به همراه داشته باشد، علاوه بر آن شخص رهبر نیز مورد تأیید و امدادهای خاص الهی قرار گرفته و از الطاف و راهنماییها و الهامات ربانی برخوردار شود.

بیان قرآن در بازگویی داستان بنی اسرائیل و درخواست آنان برای مبارزه، شاهد مناسبی برای این مطلب است. ابتدا آیات را

# مرور مٰی کنیم:

﴿ أَكُمْ تُرَ إِلَى الْمَلَا مِن بَنِي إِسْرَ ءِيلَ مِن بَعْدِ مُوسى َ إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَّهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا نَّقَاتِـلْ في سَبيل اللَّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا تُقَاتِلُواْ قَالُواْ وَ مَا لَنَا أَلَّا نُقَاتِلُ فَسَى سَبِيلِ اللَّهِ وَ قَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنَا وَ أَبْنَائنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلُّواْ إِلَّا قَلِيلًا مُنهُم وَ اللَّهُ عَلِيمُ بِالظُّلِمِينِ ﴿ وَ قَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالُواْ أَنِي يَكُونُ لَـهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَ نَحِنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَ لَـمُ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصلطَفَئهُ عَلَيْكُمْ وَ زَادَهُ بَسُطَةً فَى الْعِلْمِ وَ الْجَسْمِ وَ اللَّهُ يُؤْتَى مُلْكُهُ مَن يَشَاءُ وَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾؛ آیا مشاهده نکردی جمعی از بنی اسرائیل را بعد از موسى كه به پيامبر خـود گفتنــد: «زمامدار[و فرماندهی] برای ما انتخاب كن، تا [زير فرمان او] در راه خدا پيكار كنيم». پيامبر آنها گفت: «شايد اگر دستور پیکار به شما داده شود، [سرپیچی کنید، و] در راه خدا، جهاد و پیکار نکنید.» گفتند: «چگونه ممکن است در راه خمدا پیکار نکنیم؛ در حالی که از خانهها و فرزندانمان رانده شدهایم، [و شهرهای ما به وسیله دشمن اشغال، و فرزندان ما اسیر شدهاند]؟!» اما هنگامی که دستور پیکار به آنها داده شد، جز عدّه کمی از آنان، هممه سرپیچی کردند. و خداوند از ستمکاران، آگاه است. و پیامبرشان به آنها گفت: «خداوند، طالوت را برای زمامداری شما مبعوث [و انتخاب] کرده است». گفتند: «چگونه او بر ما حکومت کند، با اینکه ما از او شایسته تریم و او ثروت زیادی ندارد؟!» گفت: «خدا او را بر شما برگزیمه و او را در علم و آقدرت] جسم، وسعت بخشیده است. خداوند، ملکش را به هر کس بخواهد، میبخشد و احسان خداوند، و سیع است و آاز لیاقت افراد برای منصبها] آگاه و آاز لیاقت افراد برای منصبها] آگاه است». (بقره:۲٤۲-۲٤۷)

از این آیات شریف، نکات مهمی استفاده میشود از جمله:

الف. براى قيام و جهاد نياز به رهبر است: ﴿إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ ابْعَثُ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلُ في سَبيل اللّهِ ﴾

ب. اگر قیام و مبارزه بخواهد عنوان جهاد فی سبیل الله داشته باشد، باید رهبر آن آسمانی و مورد تأیید خداوند باشد. شاهد بر این مطلب، اولاً درخواست بنی اسرائیل از پیامبرشان برای انتخاب فرمانده است: (إذ

قَالُواْ لِنَبَي لَهُمُ ﴿ و ثانياً كلام پيامبرشان است: «قَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْكُمْ » كه استناد انتخاب فرماندهي را به خداوند داد.

ج. شرايط رهبر كه پشتوانه الهي دارد: (زادَهُ بَسْطَةً في الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ)

قیام بزرگ نهایی و آخرین انقلاب که نجات کل بشریت را همراه داشته و آزادی و زیبایی را با اصلاحات بنیادین برای همه انسانها به ارمغان خواهد آورد، نیز دارای این شرط است. بسیار روشن است که رهبر چنین قیامی، باید صفات و ویژگیها را در حد کمال و تمام داشته باشد. رهبر این حرکت عظیم و جنبش بزرگ جهانی، مصلح کل و منجی عالم، امام مهدى المالي است؛ شخصيتى كه فرزند ولایت بوده و در دامان امامت پیرورش يافته است. آخرين وصى پيامبر خاتم الماتين بوده و به سرچشمه وحی متصل است. بر اساس فرمایش پیامبر در حدیث ثقلین، همراه و شریک قرآن بوده و به همه آموزههای قرآن و معارف دین، احاطهٔ کامـل دارد. میـراث دار

قَالُواْ لِنَبِي لِهُمُ و ثانياً كلام پيامبرشان است: «قَالَ لَهُمْ نَبِيهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْكُمْ » كه استناد انتخاب فرماندهي را به خداوند داد.

ج. شرايط رهبر كه پـشتوانه الهـى دارد: (زَادَهُ بَسُطَةً في الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ)

قیام بزرگ نهایی و آخرین انقلاب که نجات کل بشریت را همـراه داشـته و آزادی و زیبایی را با اصلاحات بنیادین برای همه انسانها به ارمغان خواهد آورد، نیز دارای این شرط است. بسیار روشن است که رهبر چنین قیامی، باید صفات و ویژگیها را در حدّ کمال و تمام داشته باشد. رهبر این حرکت عظیم و جنبش بزرگ جهانی، مصلح کل و منجی عالم، امام مهدى المالي است؛ شخصيتى كه فرزند ولایت بوده و در دامان امامت پرورش يافته است. آخـرين وصـى پيـامبر خـاتم اَلْمُنْكُلُو بوده و به سرچـشمه وحـی متـصل است. بـر اساس فرمایش پیامبر در حدیث ثقلین، همراه و شریک قرآن بوده و به همه آموزههای قرآن و معارف دین، احاطهٔ کامل دارد. میراث دار علوم انبیای گذشته بوده و مورد تأیید الهم است. او نزدیک به هزار و دویست سال است که عمر پر برکت خویش را میان مردم گذرانده و ملّت ها، دولت ها، حرکتها و قیامهای مختلف را به نظاره نشسته است.

# پيامبر الله المنظرة فرمود:

المهدى من ولدى ...يملأها (الارض) قسطاً و عدلاً كما ملئت ظلماً و جوراً؛

مهدی فرزند من است... زمین را پر از عدل عدل و داد کند همان گونه که پر از ظلم و جور شده است. (کمال الدین، ج ۱، ب۲۵، ح ٤)

# در حدیث لوح آمده است:

ثُمَّ أَكْمِلُ ذَلِكَ بِابْنِهِ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ عَلَيْهِ كَمَالُ مُوسَى وَ بَهَاءُ عِيسَى وَ صَبْرُ أَيُّوب؛

سپس کامل میکنم سلسله اوصیاء را به وجود فرزندش که رحمت بر عالمیان است؛کسی که کمال موسی و بهاء عیسی و صبر ایوب را دارا است». (همان، ج۱، ب۸۲، ح۲)

همچنین امام باقر المنظر فرمود: الْقَائِمُ مِنَّا مَنْصُورٌ بِالرُّعْبِ مُؤَيَّدٌ بِالنَّصْر؛ قائم ما به ترس در دل دشمنان، یاری شده و به یاری حق، تایید شده است». (همان، ج۱، ب۳۲، ح۱۲)

این شرط قیام، فراهم و آماده است؛ زیرا به اعتقاد شیعه، وجود مقدس امام مهدی الملله فرزند امام حسن عسکری الملله در سال ۲۵۵ ه.ق به دنیا آمده است؛ بنابراین ما یک قدم به ظهور نزدیک شده ایم.

# طرح و برنامه

هر جنبش و خیزشی که برای درهم شکستن وضع موجود جامعه و برقراری وضع مطلوب، اعلام موجودیت می کند، به دو گونه طرح و برنامه نیاز دارد: ۱. بهترین شیوه برای نابهنجاری و زشتیهای موجود. ۲. قانونی مناسب و کامل برای حرکت رو به رشد جامعه و تحقق هنجارها و ارزشها و رسیدن به وضعیت آرمانی اگر اجرای هر یک از طرح و برنامههای فوق نیازمند مقدماتی باشد، باید فراهم آید قیام جهانی حضرت بقیدالله فراهم آید قیام جهانی حضرت بقیدالله برنامهای جامع و کامل برای مبارزه با سوداگران برنامهای جامع و کامل برای مبارزه با سوداگران

پلیدیها و زشتیها؛ به گونهای که به فتح همه سنگرهای ظلم و فساد و انهدام کامل آنها بینجامد و در ورای آن، با قانون صحیح و جامع، بهترین روش زندگی برای مردم رقم بخورد و انسانها با اجرای آن، از جامعهٔ مطلوب در رفاه و امنیت برخوردار شونداین شرط نیز در باره قیام حضرت مهدی (س) فراهم است. خداوند بـزرگ و مهربان، با علم و حکمت و قدرت بینهایت خود و با آشنایی کامل از حالات و واقعیات درون انسان، با توجه به ابعاد روحی، جـسمی، فردی و اجتماعی او، برنامهای جامع و مناسب تدوین کرده و تحت نام دین اسلام و کتاب قرآن، بر پیامبر خود نازل کرده است. این برنامه که با توجه به تمام ابعاد وجودی آدمی تهیه شد و در اختیار پیامبر خاتم اَلْمُنْكُلُو قَدرار گرفته بود، توسط حضرت مهدی الطِّلْا اجرا می شود.

پيامبر اكرم المُنْ فَالْمُنْ فَالْمُ فَالْمُنْ فَالْمُود:

«سُنَّتُه سنتی یقیمُ الناسَ عَلی مِلّتی وَ شُریعَتی وَ یدعُوهم الی کِتابِ رَبّی عزّوجل؛ سیرت و سنت او سیرت و سنت من است. مردم را بر دین و آیین من به پا خواهد داشت و

آبان را به کتاب پروردگارم دعوت میکند. (کمال الدین، ج۲، ب ۳۹، ح ۲)

در تفسیر عیائسی ذیل آیسه «و قاتلوا

المشركين كافة» از امام صادق المنظر نقل مي كند:

تأویل این آیه هنوز نیامده است؛ وقتی قائم ما قیام می کند، کسی که او را درک می کند، تأویل آیه را می بیند، هر آینه دیس محمد شرخت را به هر جا که شب برسد، می رساند تا شرکی روی زمین نباشد. (تفسیر عیاشی، ج ۲، ص ۵٦، ح ٤٨)

بنابر این با تحقق دومین شرط، ما دو گام به ظهور نزدیک شدهایم.

# ياران

یکی از شرایط مهم برای پیروزی و به ثمر نشستن یک خیزش و انقلاب، وجود یاران و فدائیان جان بر کف است. در باره جایگاه یاران در تحقق انقلاب، لازم است به اختصار به چند بحث اشاره شود.

# جایگاه یاران

یاران انقلاب، جایگاه خاصی در تحقق هر انقلابی، به ویژه انقلابهای الهی دارنداینک جایگاه بلند یاران را در یک حرکت آسمانی، با توجه به قرآن و روایات مرور می کنیم. حضرت موسی طبید در همان ابتدای حرکت برای انجام رسالت، از خداوند تقاضای یاور کرد:

﴿وَاجْعَلَ لِى وَزِيـراً مِـن أَهْلِـى هَـارُونَ آخِـى اشْدُدْ به ِ أَزْرى﴾؛

و قرار بده برای من وزیسری از خاندانم؛ برادرم هارون را، پشتم را به او محکم کن. (طه: ۲۲ـ۲۹)

حضرت عیسی النهای خود که همان دعوت به اهداف مقدس الهی خود که همان دعوت به سوی خدا و حرکت به سوی او بود، سخن از یار به میان آورد:

« مَن أَنصَارِى إِلَى اللَّه ِ قَالَ الْحَوَارِيُّـونَ نَحْـنُ الْحَوَارِيُّـونَ نَحْـنُ أَنصَارُ اللَّه ِ الله ِ اله ِ الله ِ اللهِ اللهِ اللهِ الله ِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

كيست ياور من به سوى خدا [براى تعليم و تبليغ دين او] شود؟ حو اريون گفتنـد: « ما ياوران خدائيم». (آل عمران: ٥١)

توجه به به یه اوران و درخواست پیهامبر اسلام اسلام اسلام اسلام اسلام اسلام است. یاری، گواه روشنی بر اهمیت این شرط میباشد. نبی گرامی است، وقتی از جانب انبیا و اشرف آفریدگان است، وقتی از جانب خداوند مأموریت یافت دعوت خود را علنی کرده و از اندار اقوام شروع کند، به حضرت

علی البیلا دستور داد غذایی آماده کند و سپس با اعلام رسالت خویش در جمع خویشان، چنین درخواست کرد: «ایکم یوازرنی عَلی هذا آلامر؟ کدام یک از شما وزارت و پشتیبانی مرا در این امر می پذیرد؟» (تاریخ طبری، ج ۱، ص ۵۴۲).

نیز وقتی سخن از مهاجرت به مدینه شد، ابتدا در پیمان عقبه از گروهی از اهل یشرب که آنجا شرکت داشتند، عهد وفاداری و یاری گرفت.

به راستی چرا امام علی النیالی که در رشادت و شجاعت، هماورد و همتا نداشت، خانه نشین شد؟ بزرگ مردی که در جنگ احد، جبرئیل در شأن او چنین نغمه سرایی کرد:

لا سيف الآذوالفقار و لا فتى الآعلى» (تماريخ كامل ابن اثير، ج ٢، ص ١٠٧).

بزرگ پهلوانی که در جنگ خندق با کشتن جنگاوران شجاعی مانند عمرو بن عبدود و در جنگ خیبر با کشتن مرحب خیبری و فتح قلعهٔ عظیم خیبر و پیروزیهای فراوانی که برای مسلمانان به ارمغان آورد، خانه نشین شد؟ مگر داستان صلح امام حسن المنافظ را که به دلیل جدایی یاوران از او و تنها گذاشتن وی، بر آن بزرگوار تحمیل شد، می توان فراموش کرد؟ چقدر عبرت آموز است سخن بزرگ بانوی جهان اسلام، حضرت زینب کبرانظ که در شب عاشورا به برادرش عرض کرد: «حسین جان! آیا یاران را آزمودهای که فردا تو را تنها نگذارند؟»

### صفات ياران

یاران واقعی رهبر و انقلاب، دارای صفات و ویژگیهای مهمی هستند؛ از جمله:

الف از امام و رهبر خود، آگاهی لازم را داشته باشند و به او معتقد بوده و ولایت او را با همه وجود بپذیرند. با برنامهها و اهداف قیام، آشنا بوده و به آنها اعتقاد داشته باشند. ب. برای فعلیت بخشیدن به خواست واراده رهبر و اجرایی کردن برنامهها، آمادهٔ هرگونه تلاش و جانفشانی بوده و با تمام وجود به یاری رهبرشان همت گمارند و در این راه، از هیچ کوششی دریغ نورزند.

ج. آنان نیز همچون رهبر، باید انقلاب را برای نجات و آزادی مردم بخواهند، نه کسب موقعیت و ثروت. مردم را دوست داشته باشند و آسایش آنان را بر راحتی خود مقدّم بدارند.

# یاران مهدی در یک نگاه

با توجه به روایات، میتوان ویژگیها و صفات یاران را چنین برشمرد:

# ۱. معرفت عميق به خدا و امام خويش

در حدیثی از امام صادق المنظر نقل شده است:
«در قلوب آنان (یاران مهدی عج) شکی
به ذات خدا نیست». (بحارالانوار، ج٥٢،
ص ۳۰۷، ح۸۲)

چنان به خداوند معرفت دارند که ذرهای تردید و شک در آنان راه ندارد.

در روایتی از امام سجاد الله در باره با صفات منتظران زمان غیبت نقل شده است:

«آنان کسانی هستند که به امامت آن بزرگوار اعتقاد دارند». (ممال العین، ج۱، ب۳۱، ح۲)

این اعتقاد، برخاسته از عقل و درک است. حضرت، در ادامه میفرماید:

خداوند متعال، عقل و فهم و معرفتی به آنان داده است که غیبت نزد آنان، به منزله مشاهده است.

#### ۲. اطاعت کامل

نتیجه معرفت صحیح، اطاعت همه جانبه از امام است. از امام صادق الطبیلان علی شده است:

«اطاعت آنان از امام، از فرمانبرداری کنیز در برابر مولایش بیشتر است». (بحارالاتوار، ج ۵۲، ص ۳۰۷، ح ۸۲)

# ۳. عبادت و صلابت

آنان که از پیشوای خود الگو گرفتهاند، روزها و شبها را با یاد شیرین حق و مناجات با او سپری می کنند. امام صادق المیلا درباره آنان فرمود:

«شبها را با عبادت به صبح می رسانند و روزها را با روزه به پایان می برند». (یـوم النحلاص، ص ۲۲۶)

و این یاد حق، در همه حالات آنان تجلی دارد.

همین ذکر دایمی و همیشگی خدا است که از آنان، مردانی آهنین میسازد که هیچ چیز صلابت و استواری آنان را درهم نمی شکند. امام صادق النالی فرمود:

«آنان، مردانی هستند که گویسا دلهایسشان پارههای آهن است». (بحسارالانوار، ج۵۷، ص۳۰۷، ح ۸۲)

### ۴. جان نثاری و شهادت طلبی

معرفت عمیق به خدا و امام، نگاه آنان را به زندگی و حقیقت انسانیت، تنظیم میکند و شناخت صحیحی از هدف زندگی و وظیفه یک انسان به آنان میدهد. آنان در مییابند که برای کسب کمال، زندگی میکنند و میفهمند که راه تحصیل کمال، آن است که همه وجودشان برای خدا و دین خدا باشد؛ از این رو حاضر به هر نوع فداکاری و ایثارند. امام صادق بین فرمود:

[یاران مهدی الله اور میدان رزم، گرد او محافظت می گردند و با جان خود، از او محافظت می کنند. (بحارالانوار، ج۵۲، ص۳۰۷، ح۸۲) آنان که خدا و امام را شناختند، نهایت آرزویشان، شهادت در راه خدا و در رکاب امام است. امام صادق الله فرمود:

«آنان آرزو میکنند در راه خدا به شهادت برسند». (همان)

#### ۵. شجاعت و دلیری

یاران مهدی النظیر مانند مولایت افرادی شجاع و مردانی پولادین هستند که از هیچ چیز جز خدا هراس ندارند. امام علی النظیر در وصف آنان فرمود:

«همه آنان، شیرانی هستند که از بیشه بیرون شده اند و اگر اراده کنند، کوها را از جا میکنند». (یوم الخلاص، ص۲۲۶)

### ۶. صبر و بردباری

مبارزه برضد ظلم جهانی و تلاش برای برقراری عدالت، با رنج و مشقتهای فراوان همراه است. یاوران امام، در راه تحقق آرمانهای جهانی امام مهدی المناه همه ناگواریها را به جان می خرند؛ ولی از سر اخلاص و تواضع، عمل خود را ناچیز می شمارند. امام علی المناه می فرماید:

آنان، گروهی هستند که به سبب صبر و بردباری در راه خدا، بر خداوند منّت نمی گذارند و از این که جان خویش را تقدیم حضرت حق میکنند، به خود نمی بالند و آن را بزرگ نمی شمارند. (یوم الخلاص، ص ۲۲۶)

## ۷. اتحاد و همدلی

آنان، خودخواهیها و خواستههای شخصی را از خود دور کردهاند. همه چیز را برای هدف واحد میخواهند و زیر یک پرچم به قیام می پردازند. امام علی التیلی می فرماید:

«ایــشان، یکــدل و هماهنــگ هــستند». (یومالخلاص، ص ۲۲۳)

## ۸. زهد و پارسایی

امام علی الملی افرموده است:

«او، از یارانش بیعت میگیرد که طلا و نقرهای نیندوزند و گندم و جویی ذخیره نکنند. (منتخب الاثر، فصل ٦، ب١١، ح٤)

آنان، اهداف بلندی دارند و برای آرمانی بزرگ برخاستهاند؛ لذا مادیات و دنیا نباید آنان را از هدف باز دارد؛ بنابراین کسانی که با دیدن زرق و برق دنیا، چشمهایشان خیره شده و دلهایشان میلرزد، میان یاوران امام، جایی ندارند. البته نباید فراموش کرد که این حالات و ویژگیها، یکباره در انسان متجلّی نمیشود و آدمی، به آنها متّصف نمیشود؛ بلکه باید سالها برای تحصیل آنها تلاش

کند؛ از این رو، یاران مهدی الله در دوران غیبت، به سازندگی مشغول می شوند.

یاور مهدی الناله در همه حال پیرو امام خود است و اطاعت از او را، سر لوحه زندگی خود قرار می دهد. پیامبر اکرم المی فرمود:

«طوُبی لِمَن اَدرَکَ قائِمَ اَهلِ بَیتی وَ هُوَ مُقتَدِ به قَبلَ قِیامِه یأتُمُّ بِهِ؛

خوشا به حال کسی که قائم اهل بیت مرا درک کند، در حالی که پیش از قیامش، به او اقتدا کرده و از او پیروی نماید». (بحارالانوار، ج۵۲)

روشن است که بدون یار و یاور نباید منتظر حرکت و اقدامی بود، هر چند برنامه و رهبر آماده باشد. ۱

#### معرفت لازم

در ادامه بحث، لازم است با توجه به روایات، به نکته مهمی اشاره کنیم.

یکی از اصحاب امام صادق النیلابی آن حضرت عرض کرد: «فدایت شوم، به خدا

۱ . برای آگاهی بیشتر رک: نـصرت الله آیتی، فـصلنامـهٔ *اِنتظار* موعود، ش۳، سال ۱۳۸۱.

قسم! من، شما و هرکس دوستدار شما است را دوست دارم.ای سرورم! چقدر شیعهٔ شما زیاد است» امام فرمود: «آنان چه مقدارند؟» گفتم: «بسیار زیاد». امام فرمود: «می توانی آنان را بشماری؟» گفتم: «تعدادشان بیشتر از اینها است». امام فرمود:

اما لَو كَملَتِ العِدَّةُ المَوصُوفَةُ ثَلاثُمائَةً وَ بَسضعةً عَشر كانَ الَّذي تُريدوُنَ؛

آگاه باش هرگاه آن عده وصف شده که سیصد و ده نفر و اندی هستند، شمارشان کامل شود، آنچه شما میخواهید، خواهد شد. (غیبت نعمانی، باب ۱۲، ح ٤)

امام، در ادامه روایت به بیان صفات شیعه میپردازد.

سدیر صیرفی می گوید: بر امام صادق الله داخل شدم و گفتم: «به خدا سوگند! اکنون زمان نشستن شما نیست (بلکه باید قیام کنید]». امام فرمود: «چراای سدیر؟» گفتم: «به سبب فراوانی دوستداران، پیروان و یاوران شما. به خدا سوگند! اگر امیرالمؤمنین الله به اندازه شما پیرو و یاور و دوستدار داشت، هرگز تیم [طایفه ابوبکر] و عدی [طایفه

عمر]) در[خلافت] او طمع نمیکردند». ٔ امام فرمود: «چقـدر هـستند؟» سـدیر پاسـخ داد: «صد هزار نفسر». امام فرمود: «صد هزار؟» سدیر عرض کرد: « بله و بلکه دویست هـزار». امام فرمود: «دویست هـزار؟» سـدیر عـرض کرد:« بله و نصف دنیا». امام سکوت کبرد و از من خواست با او به خارج مدینه رفتیم. به جوانی چوپان نگاه کرد و فرمود: به خدا قسم اگر برای من، شیعیانی به تعداد این بزغالهها بود، مجال نشستن نداشتم [بلكه قيام میکردم]». سدیر میگوید:« آنها را شمردم؛ هفده عدد شد. (اصول کافی، ج ۲، ص ۲۴۲، ح۴) ياوران واقعلى امام، انسانهاى وارستهاى هستند که عقاید استوار داشته و سرپرستي امام معصوم للتِّلْ را ناشی از ولایت خدا بر موجودات می دانند و چیزی را بر امر امام خود مقدّم نمی دانند. سعادت را در گرو رضای او یافتهاند. از خود در برابر اراده معصوم للطُّلَّا تدبیری ارائه نمی دهند و در کار او چون و چرا

۱. هر دو طایفه از قبیله قریش هستند (قریش قبیله بزرگی بولا که از طوایف متعددی تشکیل شده بود).

نمی کنند. سهل بن حسن خراسانی به امام صادق المنطقة عرض كرد: «چه چيز شما را واداشته تا آن که از حق مسلم خویش [حکومت] باز بنشینید؟ در حالی که صد هزار شیعه پا در رکاب و شمشیرزن در اختیار شما است؟» امام صادق طلط دستور داد تنور آتش را روشن کنند. وقتی شعله آتـش برافروختـه شد، حضرت به او دستور داد وارد تنور شود. او که گمان کرده بود امام المیانی از سخنانش غضبناک شده و قصد مجازاتش را دارد، عرض می کند: «آقا! مرا ببخـشید و بـه آتـش عـذابم نکنید». در همین وقت، هارون مکّی در حالی که کفشهایش را به دست گرفته بود؛ وارد می شود و خدمت امام خویش سلام عرض می کند. حضرت بدون هیچ مقدّمهای به او می فرماید: « کفش هایت را بگذار و درون تنور بنشین». هارون مکّی نیـز بـدون هـیچگونـه درنگ و پرسشی، این کار را انجام می دهد. امام المالية در اين حال به گفتوشنود خود با مرد خراسانی ادامه میدهد و مطالبی را درباره خراسان به او میفرماید که گویی از نزدیک

در جریان آنها بوده است. پـس از آن، رو بـه سهل بن حسن خراسانی کرده و می فرماید: «برخیز و داخل تنور را بنگر». او می گوید: «هنگامی که به درون آتش در حال زبانه کشیدن نگاه کردم، هارون را در حالی دیـدم که چهار زانو نشسته بود». در این وقت امام صادق طَلِطِّةِ از مـرد خراسـانی مـیپرسـد: «در خراسان، چه تعداد مثل این شخص میشناسی؟» سهل در پاسخ میگوید: «به خدا قسم! یک نفر هم اینگونه نداریم». حضرت فرمود: « آگاه باش! ما زمانی که پـنج تىن يىاور و كمىككار پيىدا نكنىيم، قيام نمی کنیم. ما آگاه تریم که وقت قیام چه زمان است. (بحارالانوار، ج۴۷، ص۱۲۳ – ۱۲۴) طبق این روایت، افرادی، لایق و شایسته یاری امام هستند که به دستور امام همانند دستور خدا توجّه کرده و اطاعت از آن را به نص قرآن واجب مىدانند:

«يَأْيَهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَ أَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَ أُطِيعُواْ الرَّسُولَ وَ أُولَى الْمَامُرِ مِنكم» (نساء: ٥٩). الرَّسُولَ وَ أُولَى الْمَامُرِ مِنكم» (نساء: ٥٩).

آنان پیش از آن که دشواری امر مولایشان در نظرشان جلوه کند، مقام قدسی و بلند/او، نظرشان را جلب میکند و هرگز به زمین ماندن فرمان مولای خویش راضی نمیشوند.

با نگاهی گذرا به تاریخ، به خوبی می توان نقسش و جایگاه یاوران را در حرکتها و خیزشها دریافت. به راستی چرا غیبت به وجود آمد؟ اگر مردم دست از یاری اهل بیت بر نمی داشتند و آنان را تنها نمی گذاشتند، آیا از فیض ظهور امام بی بهره می ماندیم؟

مناسب است با توجه به روایتها، به این نکته اشاره کنیم که همان گونه که عدم همراهی، باعث خانه نشینی شده و غیبت ساز بود، همراهی و یاوری نیز، ظهور آفرین خواهد شد. امام مهدی شرایی نیز برای قیام خود، یاور میخواهد. همراهانی فداکار و جان بر کف، درد آشنا و ایثارگر. یاورانی که تاب تحمل درد آشنا و ایثارگر. یاورانی که تاب تحمل سختیها و شداید را دارند و تحت هیچ شرایطی، امام خود را تنها نمی گذارند.

## مراحل ياري

یاران، در سه مرحله فعالیت کرده و به وظیفه یاوری امام و رهبر خود اهتمام میورزند:

۱. پیش از قیام: در این مرحله، یاران با حضور میان مردم و تبلیغات مناسب، آنان را از وضعیت نامطلوب موجود آگاه کرده و با معرفّی امام از یک سو و زیباییهای دوران انقلاب از سوی دیگر، آنان را برای پذیرش رهبر و خیزش در راستای اهداف او آماده می کنند.

۲. هنگام قیام: یاران با حضور فعال در جریان قیام، سعی میکنند حرکت مردم را کنترل کرده و با جهتدهی مناسب، آن را هماهنگ با اهداف انقلاب پیش ببرند.

۳. پـس از قیـام:آنـان بـا تلاشــی خستگیناپذیر، بـرای تحقـق اهـداف انقـلاب فعالیت میکنند.

#### تعداد ياران

زمانی که یاوران آماده بودند و خداوند اذن داد، ظهور، صورت می پذیرد. امام جواد التیانی ضمن حدیثی فرمود:

اجتمع الله من اصحابه عِدَّة اهل بدر ثلاثمائة و ثلاثمة عَـشر رَجُلاً مِن اقاصِى الأرض و ذلك قول الله عزَّوجَل (این ما تكونوا یات دلک قول الله عزوجل (این ما تكونوا یات بکم الله جمیعاً إن الله علی كل شیء قدیر)

فَاذِا اجتَمَعَت لَهُ هذهِ العِدَّة مِن أَهـلِ الاِخـلاص أَظْهَرَ الله المره فَاذِا كَمُلَ له العقد و هُـوَ عَـشَرةُ أَظْهَرَ الله امره فَاذِا كَمُلَ له العقد و هُـوَ عَـشَرةُ آلاف رَجُل خَرَجَ باذِنْ الله عَزوَجَلَ؛

به سوی او اجتماع می کنند به تعداد اهل بدر، ۳۱۳ نفر از اطراف زمین و این، معنای قول خدا است که «هر کجا باشید، خدا شما را می آورد، همگی را؛ به درستی که خدا بر هرکاری قدرت دارد». هنگامی که برای او این عده از اهل اخلاص جمع شد، خدا امر او را ظاهر می کند؛ زمانی که برای او عقد کامل شد و آن، گروه ده هزار نفری است، به اذن خدا خروج می کند. (کمال الدین و تمام النعمه، ج۲، ب۳۷، ح۲)

از این روایت می توان استفاده کرد یاران حضرت را سه گروه تشکیل می دهند:

۱. یاوران ویژه که ۳۱۳ نفرند و با اجتماع
 آنان، ظهور به اذن خدا واقع می شود.

۲. یاورانی که حـدود ده هـزار نفرنـد و بـا اجتماع آنان، قیام و خروج به اذن خدا صورت میگیرد.

۳. یاورانی که در طول قیام، به صفوف سربازان حضرت ملحق میشوند.

این شرط، از شرایطی است که توسط انسانها باید محقّق شود. اکنون جای این سؤال است که آیا یاوران حضرت فراهم شدهاند؟ آیا گروهی از انسانها با ایجاد ویژگیها و
صفات یاران در جان خویش، خود را برای
یاری و همراهی امام آماده کردهاند؟

## آمادگی و پذیرش مردمی

یکی دیگر از شرایط بسیار مهم برای تحقّق و پیروزی یک قیام و انقلاب، پذیرش مردمی است. باید مردم آن را بخواهند و بپذیرند و در غیر این صورت، اگر بهترین برنامه را برگزیده و شخص منتخب خداوند با یارانی بینظیر و از جان گذشته بخواهند در جامعه پیاده کنند، ولی مردم آن را پذیرا نباشند، قطعاً به انجام نخواهد رسید. فاجعه خونبار کربلا، شاهدی بر این مدعا است. رهبر قیام، سید و سالار جوانان بهشت امام حسین <sup>طلیلا</sup> بود و برنامه او، مبتنی بر وحی و قرآن و سیره پیامبر گرامی اسلام پایهریزی شده بود. ياراني همچون ابوالفـضل العبـاس و حبيـب بن مظاهر بر گرد او جمع شده بودند؛ ولی چون مردم آن را نپذیرفتند به پیروزی ظاهری و تشکیل حکومت در جامعه منتهی نشد (هر چند وظیفه الهی امام حسین طلید حرکت و قیام بود و به برکت آن فداکاری، حقیقت دین اسلام میان مردم باقی ماند و نابود نشد).

جایگاه بلند این شرط و اهمیت آن، بدان جهت است که خداوند انسانها را آزاد آفرید و به آنان حق انتخاب داد و ایستان را بر سرنوشتشان مسلط و حاکم کرد، تا سرنوشت خویش را آن گونه که میخواهند، رقم زنند و هر حرکت و چرخشی را که بخواهند، در مسیر زندگی خود ایجاد کنند:

(ان الله لا يغير ما بِقَوم حَتّى يغيروا ما بأنفُسِهم)

به درستی که خداوند سرنوشت هیچ قـوم [و ملتی] را تغییر نمی دهد، مگر آنکه آنان آنچه را در خودشان است، تغییر دهند». (رعد: ۱۱)

این تغییر و دگرگونی، میتواند به تباهی و هلاکت منتهی شود؛ همانند قوم ثمود. وقتی عدهای تصمیم به پی کردن شتر حضرت صالح الله گرفتند و شتر را کشتند، قوم نیز این کار را پسندید و با این عمل جهتگیری خود را مشخص کرد. اینان با این چرخش اجتماعی خود، انتخاب شومی انجام دادند و

سرنوشت بدی را که عنداب الهی بود، برای خود رقم زدند.

نیز این دگرگونی می تواند به سعادت و نیک بختی بیانجامد و عاقبت خوشی را به ارمغان آورد؛ همانند قوم یونس الله هرچند آنان در ابتدا با آن حضرت مخالفت کردند و دست رد به سینه وی زده و پیامبریش را انکار کردند و بدین سبب، عذاب الهی را برای خود کردند ولی چون خود را در محاصره عذاب الهی دیدند؛ دست به توبه برداشتند و واقعاً با همهٔ وجود به خدا رجوع کردند و با این انتخاب صحیح عذاب را از خود دور نموده و انتخاب صحیح عذاب را از خود کردند.

به بیان دیگر، در جهان هستی، قوانین پایدار و سنّتهای الهی حاکم است. با رجوع به قرآن به روشنی دیده میشود این سنّتها در جوامع انسانی با چگونگی اختیار و انتخاب انسان، عجین و همراه است. برای مثال، یکی از سنتهای الهی، کمک و یاری به انسانها است. خداوند، این امداد رسانی و نصرت را به تلاش افراد و ایجاد زمینه مشروط کرده است:

﴿ يَا بِهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَنصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَ يَنصُرُكُمْ وَ يَنصُرُكُمْ وَ يَنصُرُكُمْ وَ يُثَبِّت ﴿ وَقَدَامَكُم ﴾ يُثَبِّت ﴿ وَقَدَامَكُم ﴾

ای کسانی که ایمان آوردهاید! اگر [آیسین] خدا را یاری میکند و گام هایتان را استوار میدارد». (محمد:۷)

از دیگر سنتهای الهی، پاداش برابر میزان کار و فعالیت آدمی است. آیات متعددی به این سنت الهی اشاره دارند؛ از جمله:

﴿ وَ أَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى ﴾؛

و اینکه برای انسان بهرهای جر سعی و کوشش او نیست». (نجم:۳۹)

(وَ لَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُدى آمَنُوا وَ اتَّقَوْا لَفَتَحْنا عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ وَ الْلَائِضِ وَ لَكِن عَلَيْهِمْ بَرَكاتٍ مِنَ السَّماءِ وَ الْلَائِضِ وَ لَكِن كَذَبُوا فَأَخَذْناهُمْ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُون ﴾؛

و اگر اهل شهرها و آبادیها، ایمان میآوردند و تقوا پیشه میکردند، برکات آسمان و زمین را بر آنها میگشودیم؛ ولی [آنها حق را] تکذیب کردند، ما هم آنان را به کیفر اعمالشان مجازات کردیم».

(اعراف:۹)

اگر حکومت اسلامی پیامبر گرامی آگرای می مردم مدینه ایجاد شد، از آن جهت بود که مردم یشرب آن را خواستند و روزها انتظار مقدم مبارک پیامبر را کشیدند، تا آن یگانه دوران و

رحمت واسعهٔ الهی، شهر مدینه را به نور خود روشن کرد و حاکمیت الهی را اعلام نمود.

اگر عطر عدالت حکومت علوی در فضای جامعه اسلامی، جانهای آدمیان را سرمست بوی خوش خود کرد بدان سبب بود که مردم، امام علی (ع) را بر دیگران ترجیح دادند و ولایت و حاکمیت او را به جان خریدند و پس از قتل عثمان، به گرد خانه او اجتماع کردند و رهبری او را خواستار شدند.

و اگر ما نیز به دنبال تحقق حکومت مهدوی هستیم، تا در پناه آن، به بالاترین درجات رشد و کمال دست یابیم، باید او را بر دیگران ترجیح دهیم و با تمام وجود برای استقرار حکومتش تلاش کنیم. آری؛ باید خود بخواهیم. این کلام گلایه مانند آن عزیزی است که غربت و تنهایی و مشکلات مردم، سینه او را تنگ کرده و هر لحظه، منتظر خواست و دعوت مردم است:

«وَ لَـو أَنَّ اشَـياعَنا وَ قَقَهُـمُ اللهُ بطاعَتِـهِ عَلَـى اجتِماعِ القُلوبِ فِى الوَقاء بِالعَهد عَلَيهِم لَما تَأخَّرَ عَـنهُمُ السيمن بلِقائنا؛ اگر شيعيان ما، كه خداوند توفيت طاعتشان دهد، در راه

ایفای پیمانی که بر عهده دارند، همدل شبوند، میمنت ملاقبات میا بیه تأخیر نمی افتد [و سعادت دیدار ما زودتر نصیب آنان میشد]». (احتجاج، ج۲، ص ۲۰۰، ش ۳۲۰)

آری، سنّت الهی بر این قرار گرفته است که تا مردم نخواهند و حرکت نکنند و آماده مبارزه با ظلم و پذیرش دولت حق نباشند، خدا نیز آن را نخواهد داد.

خداوند، در قرآن در باره وقایع قوم بنی اسرائیل در سوره مائده، آیات ۲۱ تا ۲۶ نیز به این مطلب اشاره دارد. حضرت موسی الله به قومش گفت: «به این ارض مقدس داخل شوید»؛ ولی آنان گفتند: «ما حرکت نمی کنیم». تو و خدایت بروید و بجنگید و ما همین جا میمانیم و فقط نظاره گر خواهیم بود». حضرت شکایت آنها را نزد خدا برد. بود». حضرت شکایت آنها را نزد خدا برد خداوند نیز پاسخ داد: «پس به درستی که آن اسرزمین مقدس] ممنوع است بر آنان تا چهل سال، پیوسته در زمین سرگردان خواهند بود». پس بر همه دوستداران و ارادتمندان است پس بر همه دوستداران و ارادتمندان است با تلاش و کوشش و برنامه ریزی مناسب،

ایفای پیمانی که بر عهده دارند، همدل شبوند، میمنت ملاقات منا بنه تأخیر نمیافتد [و سعادت دیدار ما زودتر نصیب آنان میشد]». (احتجاج، ۲۰، ص ۲۰۰، ش ۳۹۰)

آری، سنّت الهی بر این قرار گرفته است که تا مردم نخواهند و حرکت نکنند و آماده مبارزه با ظلم و پذیرش دولت حق نباشند، خدا نیز آن را نخواهد داد.

خداوند، در قرآن در باره وقایع قوم بنی اسرائیل در سوره مائده، آیات ۲۱ تا ۲۶ نیز به این مطلب اشاره دارد. حضرت موسی الله به قومش گفت: «به این ارض مقدس داخل شوید»؛ ولی آنان گفتند: «ما حرکت نمی کنیم». تو و خدایت بروید و بجنگید و ما همین جا میمانیم و فقط نظاره گر خواهیم بود». حضرت شکایت آنها را نزد خدا برد. بود». حضرت شکایت آنها را نزد خدا برد. خداوند نیز پاسخ داد: «پس به درستی که آن اسرزمین مقدس] ممنوع است بر آنان تا چهل سال، پیوسته در زمین سرگردان خواهند بود». پس بر همه دوستداران و ارادتمندان است پس بر همه دوستداران و ارادتمندان است با تلاش و کوشش و برنامه ریزی مناسب،

آمادگی برای ظهور آن بزرگ منجی را ایجاد کنند.

در پایان لازم است به این نکته اشاره شود که پذیرش مردمی، زمانی قابل اعتماد بوده و رهبر، می تواند به آن تکیه کند که اعلام آمادگی مردم، واقعی و بر اساس نیاز و معرفت باشد، نه از روی احساسات. به عبارت دیگر، مردم باید به اندازهای از رشد و آگاهی برسند که درک کنند ایدهها و ایسمهای بشری و ساخته اندیشه و فکر محدود انسانها، و حکومتهایی که بر پایه این ایدئولوژیها به وجود می آیند نمی توانند بشر را از این گرداب تباهی نجات دهند؛ بلکه تنها در سایه تباهی نجات دهند؛ بلکه تنها در سایه حکومت و حاکمیت مرد آسمانی و پیشوای حکومت و حاکمیت مرد آسمانی و پیشوای عادل الهی، انسانها می توانند طعم زندگی خوب انسانی را به دست آورند.

البته برای تحقق یک انقلاب در جامعه، راه دیگری نیز وجود دارد و آن این که به قدری ظلم و ستم و فلساد و تباهی در جامعه گسترش یابد که مردم به ستوه آمده و دیگر تاب تحمل وضعیت موجود را نداشته باشند. در این صورت نیز جامعه، آماده دگرگونی و

تغییر است. برخی بر این باورند که آمادگی مردم برای ظهور منجی آخرین، در این بستر رقم میخورد؛ یعنی باید آن قدر ظلم و تباهی فراوان شود که دیگر مردم خسته شده و واقعا خواستار ظهور باشند.

خلاصه سخن: با توجه به چهار شرط ذکر شده، روشن می شود که دو شرط آن، مهیا و فراهم است و آن همان وجود برنامه و امام است و دو شرط دیگر، باید آماده شود که وجود یاران و آمادگی عمومی است. این دو شرط، به تالاش و حرکت مردم و شیعیان وابسته است.

اللَّهُمَّ انَّا نَرغَبُ الِيكَ في دُولَة كَريمَة تُعزِبها النَّفاق وَ تُعزِبها النَّفاق وَ تُعزِبها النَّفاق وَ أهله وَ تُذِلُّ بِها النَّفاق وَ أهله وَ المها النَّفاق وَ أهله (مفاتيح الجنان، دعاى افتتاح)

## پرسش و پاسخ

در پایسان، مناسب است به برخسی پرسشهایی که در این زمینه مطرح است، پاسخ دهیم.

۱. با توجه به شرایط کنتونی جهان، آیا زمینه ها و شرایط برای ظهور امام مهدی مهدی مهیا است؟

بیان شدکه برای تحقق امر فرج حضرت ولی عصر النبخ باید حد اقل چهار شرط فراهم باشد، تا خداوند اذن ظهور را صادر فرماید. دو شرط از شروط چهارگانه، تحقق یافته است. ۱. دین مقدس اسلام که در بر دارنده طرح و برنامه حرکتی امام زمان النبخ است، بر وجود مقدس پیامبر اعظم، حضرت محمد شریخ نازل شد. ۲. وجود مقدس امام مهدی النبخ که رهبر قیام بزرگ جهانی است، در سال ۲۵۵ ه. ق به دنیا آمده است.

امّا تشخیص این که آیا سایر شرایط فراهم شده است و جهان، آماده پندیرش و ظهور حضرت هست یا نه، امری مشکل و به بیان دقیق تر، دور از دسترس علم بشری است. حقیقتاً، نمی دانیم جمع یاران امام زمان به کامل شده است یا نه؟ ما در شرایط کنونی کامل شده است یا نه؟ ما در شرایط کنونی جهان، امیدوار به ظهور و نجات مظلومان هستیم؛ ولی نمی دانیم آیا مردم، به راستی، آمادگی پذیرش حضرت و عدل فرا گیر او را آمادگی پذیرش حضرت و عدل فرا گیر او را دارند و در راه اعتلای دین و برقراری احکام دارند و در راه اعتلای دین و برقراری و فداکاری نورانی آن، حاضر به همکاری و فداکاری

عستند یا نه؟ به نظر می آید اظهار نظر قطعی بر این زمینه، صحیح نباشد.

گفتنی است آنچه برای ما بسیار مهم و کاربردی است، شناخت وظیفه و حرکت صحیح در جاده انتظار است. ما باید کردار خود را اصلاح کنیم و در وفای به عهدی که با خدا بستهایم، ثابت قدم باشیم. حضرت در نامه خود به شیخ مفید نوشته است:

اگر شیعیان ما، در اجتماع به وفای عهد خود پایدار باشند، ظهور، به تأخیر نمی افتد. (همان)

نیز برای ظهورش، دعای فراوان کنیم؛ چرا که خود حضرت فرمود: «فاکثروا الدعا بتعجیل الفرج؛ برای تعجیل فرج، بسیار دعا کنید».

۲. دنیا و مردم، چه شرایطی باید داشته باشند، تا امام زمان الله ظهور کند؟

شاید در یک جمله بتوان گفت که مردم باید با همه وجود، خواستار و پذیرای منجی باشند. توضیح آنکه:

الف. مردم باید بفهمند که برپایی عدالت واقعی و امنیت برای همگان و ایجاد سعادت برای جامعه انسانی و نجات بشریت از تباهی، مستند یا نه؟ به نظر میآید اظهار نظر قطعی ار این زمینه، صحیح نباشد.

گفتنی است آنچه برای ما بسیار مهم و کاربردی است، شناخت وظیفه و حرکت صحیح در جاده انتظار است. ما باید کردار خود را اصلاح کنیم و در وفای به عهدی که با خدا بستهایم، ثابت قدم باشیم. حضرت در نامه خود به شیخ مفید نوشته است:

اگر شیعیان ما، در اجتماع به وفای عهد خود پایدار باشند، ظهور، به تأخیر نمی افتد. (همان)

نیز برای ظهورش، دعای فراوان کنیم؛ چرا که خود حضرت فرمود: «فاکثروا الدعا بتعجیل الفرج؛ برای تعجیل فرج، بسیار دعا کنید».

۲. دنیا و مردم، چه شرایطی باید داشته باشند، تا امام زمان ﷺ ظهور کند؟

شاید در یک جمله بتوان گفت که مردم باید با همه وجود، خواستار و پذیرای منجی باشند. توضیح آنکه:

الف. مردم باید بفهمند که برپایی عدالت واقعی و امنیّت برای همگان و ایجاد سعادت برای جامعه انسانی و نجات بشریّت از تباهی، از عهده مکاتب و ایسمهای بشری وحکومت های غیر الهی خارج است و فقط در سایه دین و رهبری آسمانی، می توان صبح روشنی را برای بشریت به انتظار نشست.

ب. علاوه بر معرفت، مردم وأقعاً باید خواستار عدالت باشند و برای برپایی عدالت، تلاش و کوشش کنند. آنان باید بدانند خداوند سرنوشت انسانها را به نوع اختیارشان مرتبط کرده و فرموده است:

(ان الله لایغیسر ما بقسوم حتّی یغیسروا ما بأنفسهم)؛ به درستی که خداوند، آنچه را برای قومی است تغییر نمی دهد مگر آن که آنان آنچه در خودشان است را تغییر دهند» (رعد: ۱۱)

در ابتدای سوره مائده، آیات ۲۶-۲۰ به یکی از حوادث مربوط به قوم بنی اسراییل در این باره اشاره می کند. وقتی حضرت موسی الجالا به بیان نعمات الهی پرداخت و به آنان فرمود: «خداوند ارض مقدس را برای شما نوشته است. بجنگید که به پیروزی می رسید». قوم او حاضر به تلاش و جنگ نشدند. حضرت موسی الجالا هم دعا کرد که: «خدایا! میان من و برادرم، با قوم و

فاسق، جدایی بینداز.» خداوند هم فرمود: الاچهل سال سکونت در این شهر برای آنان حرام شد».

بنابراین، مردم دنیا باید خواستار واقعی حضرت و عدالت گستری او باشند و حق و عدالت و بهرهوری از منافع و مواهب دنیا را برای همه بخواهند و در راه مبارزه با ظلم و بیاده کردن عدالت، تا آخر بایستند. در این صورت است که امام زمان شی ظهور می کند.

## ۳. آیا امام زمان گاته آمدنی است یا آوردنی؟

پاسخ به این پرسش که تقدیر مهدوی و رهایی بشر از بن بست جهانی، آیا خارج از اختیار آدمی قرار دارد، یا آن که در حیطه اراده و جامعه انسانی است، منوط به پرسش از اراده انسانی و نقش آن در سرنوشت فردی و اجتماعی او است؛ به این معنا که آیا انسان در تعیین سرنوشت خود، دارای اختیار و آزادی است، یا نمی تواند دخالتی در آن داشته باشد؟ آنچه از متن دین درباره اختیار و اراده آدمی به دست می آید، این است که انسان، بیشک، در زندگی فردی و اجتماعی خود، بی شک، در زندگی فردی و اجتماعی خود، بی شک، در زندگی فردی و اجتماعی خود،

اختيار دارد. خداوند مىفرمايد:

﴿ ان الله لا يغيسر بقسوم حتسى يغيسروا ما بأنفسهم ﴾؛

خداوند، سرنوشت قدومی را تغییر نمی دهد، مگر آن که آنان، آنچه را در خودشان است، تغییر دهند.» (رعد:۱۱)

اراده الهي، با خواست انسان همـراه اسـت. البته شکی نیست که در فرایند رفتاری انسان، علم و آگاهی خود انسان به خوبی یا بدی عمل، همین طور اختیارات دیگر انسانها در جامعه، و همین طور مسایل خانوادگی و نـوع تربیتی که درگذشته انسان، در باره او اِعمال شده است، همه و همه، در نوع گزینش آدمی اثرگذار است؛ ولی در نهایت، این انسان است که پس از بررسیهای اجمالی یا تفصیلی، و مطالعات ذهنی یا فطری و بالاخره با تـوجهی آگاهانه یا ناخودآگاهانه، در نهایت امر، دست به گزینش می زند و چیزی را انتخاب می کند. حال که تا حدی معلوم شد نقش اراده انسانی در زندگی فردی یا جمعی او چیـست، پاسخ به این پرسش نیز آسان خواهد بود که «آیا مهدویت را باید عینیت بخشید، یُما باید

سر اضطرار و آمادگی، در جستوجوی آن مهدی موعود برآمدند، آن گاه خدای متعال، براساس حکمت و مصلحت، اراده می فرماید و مسأله ظهور را رخصت می دهد.

البته، شکی نیست که زمینه اذن ظهور از سوی خدای متعال، در اختیار انسانها است؛ ولی اصل اذن الهی، از اختیار آدمی بیرون است و باید دعا و ندبه کرد، تا خدای متعال امر به ظهور را صادر کند. بر اساس سنت قرآنی، هر گاه اضطرار آدمی به نهایت خود رسید، بی تردید اجابت الهی به دنبال آن خواهد آمد.

۴. چرا امام زمان الله ظهور نمی کنید؟ آیا
 مانع عمده ظهور، نبودن یاران صدیق است؟

همان گونه که یک رشته علی و عوامی، باعث غیبت شد و مردم از نعمت وجود امام ظاهر محروم شدند؛ همچنین ظهور امام نیز به تحقق زمینهها و شرایط آن مشروط است و تا این شرایط، فراهم نشود، ظهوری نخواهد بود. یکی از شرایط عمده، وجود یاورانی است که همراه امام، بار قیام را بر دوش بکشند و تا آخر، از همراهی و یاری رهبر خود دست

برندارند و او را تنها نگذارند. سدیر صیرفی در گفتوگویی با امام صادق المنام عدم قیام می گوید:

حضرت، مرا به خارج مدینه برد، تا آن که وقت نماز، در محلی پیاده شدیم. امام صادق الله به جوانی که در آن نزدیکی بز می چراند، نگاهی کرد و فرمود: «ای سدیر! به خدا قسم! اگر پیروان من، به تعداد این بزها بودند، بر جای نمی نشستم [و قیام می کردم]. سدیر گوید: «بعد از تمام شدن نماز، حیوانات آن گله را شمردم و یافتم که عدد آنها از هفده تجاوز نمی کند».

تحقق این شرط، لازم است؛ ولی کافی نیست، و باید زمینههای دیگر نیز فراهم شود. از جمله آن شرایط، قابلیت مردم برای پذیرش دولت حق است؛ به این معنا که عموم مردم و جامعه بشری (نه گروهی خاص و در منطقهای خاص) باید به درجهای از معرفت برسند که دریابند حکومتها و مکاتب ساخته بشر، جواب گوی نیاز مردم نیست و به وسیله اینها، سعادت و عدالت واقعی به بشر هدیه نمی شود.

خلاصه آن که مردم، خود باید ظهور عدالت را بخواهند و جهانیان را با زیباییهای دوران ظهور آشنا کنند و روحیه عدالتطلبی و ظهور آشنا کنند و روحیه عدالتطلبی و ظلمستیزی را در همه جا گسترش دهند. مرحوم خواجه نصیر طوسی، در کتاب تجرید کوتاهی مردم میداند؛ چرا که اعمال و کردار کوتاهی مردم میداند؛ چرا که اعمال و کردار مردم، باعث شد امام از میان مردم برود؛ بنابراین باید مردم از راه غلطی که رفتهاند، برگردند و امام را بخواهند، تا ظهور صورت گیرد.

از این رو، شیخ صدوق در مقدمه کتاب کمال الدین می گوید:

ظهرور حجبتهای الهی در مقامات پیشوایی خود، بر سبیل امکان و تدبیر، نسبت به مردم زمان خودشان است. اگر حال (مردم) طوری باشد که امام بتواند تدبیر و رهبری اولیایش را بر عهده بگیرد – یعنی مردم حاضر باشند حرف او را بپذیرند و او بتواند اراده خدا را پیاده کند – ظهور آن حجت، لازم خواهد بود و اگر وضع به گونهای باشد که امام نتواند تدبیر در رهبری اولیایش را بر عهده بگیرد و حکمت الهی، موجب پنهانی او شود و

تدبیر نیز آن را اقتضا کند، خداوند او را در پشت پرده غیبت نهان میسازد، تا زمانی که وقت مناسب فرا رسد.

۵. هنگام ظهور حضرت مهدی الله ایدران اسلامی، در چه شرایط و موقعیت اجتماعی قرار دارد؟

با توجه به روایات، می توان شرایط ایران را تاحدودی این گونه ترسیم کرد: دانش و معارف دین اسلام و مکتب تشیع، از ایران و قم، به جهانیان صادر می شود؛ لذا موقعیت علمی ایران، ممتاز است و اصلی ترین مرکز دین اهل بیت ایران خواهد بود.

در روایتی از وجود مقدّس امام صادق المنظیدِ نقل شده است:

به زودی کوفه، از مؤمنان خالی گشته و دانش، مانند ماری که در سوراخش پنهان می شود، از آن شهر رخت می بندد. سپس علم در شهری به نام قم ظاهر می شود. آن شهر، معدن علم و فضل می گردد [و از آن جا به سایر شهرها پخش می شود] به گونهای که در زمین، جاهلی نسبت به دین باقی نمی ماند، حتی زنان در خانه ها. دین باقی نمی ماند، حتی زنان در خانه ها. این قضیه، نزدیک ظهور قائم شود واقع می شود ... علم، از قم به سایر شهرها در

شرق و غرب پخش می شود و حجت بسر جهانیان تمام می شود، به گونهای که در تمام زمین، فردی پیدا نمی شود که دین و علم به او نرسیده باشد. بعد از آن، قائم الله قیام می کند و سبب انتقام خدا و غیضب او بسر بندگان [ظالم و معاند] می شود؛ زیرا خداوند، انتقام [و عذاب] بر بندگان روا نمی دارد، مگر وقتی که حجت بندگان روا نمی دارد، مگر وقتی که حجت را انکسار کنند. (بحسارالانوار، ج ۲۰ و ۵۷)

خیزش و جنبشی بزرگ برای دعوت مردم به دین، در ایبران روی میدهد. از امام کاظم التالیان شده است:

مردی از اهل قم، مردم را به سوی حق دعوت میکند. گروهیی، دور او اجتماع میکنند که مانند پارههای آهنهستند و بادهای تند [حوادث] نمی تواند آنان را از جای برکند. از جنگ خسته نمی شوند و کناره گیری نمی کنند و بیر خدا توکل می کنند. سرانجام، پیروزی برای متقین و پرهیزکاران است. (بحارالانوار، ج۰۲، می

شاید این حرکت، همان حرکتی است که از امام باقر النالخ نقل شده است:

گویا می بینم گروهی از مشرق زمین، خروج می کنند و طالب حق هستند؛ اما به آنان پاسخ داده نمی شود. مجدداً بر خواسته خود تأکید می کنند، ولی جواب نمی شنوند. پس چون چنین دیدند، شمشیرها را به دوش می کشند و در مقابل دشمن می ایستند، تا حق به آنان داده می شود؛ اما این بار قبول نمی کنند؛ بلکه قیام می کنند و [پرچم قیام را] نمی دهند مگر به صاحب شما [امام زمان .] (بحار الاتوار، ج ۵۲ مصاحب شما [امام زمان .] (بحار الاتوار، ج ۵۲ مصاحب شما

# ۶. انقلاب اسلامی ایران چه نقسشی در امر قیام و ظهور امام مهدی الله دارد؟

رسول خدا المُنْ فَيُعْلِمُ فرموده است:

يخرج ناس من المشرق فيوطّئون [يمهّدون] للمهدى سلطانه؛

گروهی از مردم از طرف مشرق خروج می کنند پس برای مهدی الطیلا حکومتش را آماده می کنند. (بحار الانوار، ج ۵۱، ص ۸۷)

هر انقلاب و نهضتی برای رسیدن به اهداف عالی خود، به یک سری مقدمات و آمادگیهایی نیاز دارد و اساساً به ثمر رسیدن هر پدیده و حرکت اجتماعی، به زمینه سازی و برنامه ریزی قبلی احتیاج دارد. در غیر این

صورت، آن رخداد و حرکت، یا شروع نمیشود یا به پایان و نتیجه مطلوب نمیرسد.

در این میان، روشن است هر چه آن انقلاب، بزرگ تر و گسترهاش وسیعتر باشد، اهمیت آمادگی و مقدمه چینی برای آن، بیشتر است.

دعوت و قیام جهانی حضرت ولی عصر المنافع انیز به زمینه ها و شرایطی نیاز دارد که بخشی از آنها را افراد جامعه بشری مهیا می کنند.

همان گونه که امام راحل، آن معمار بزرگ انقلاب و بنیان گذار این نظام الهی فرمود:

این کشوری که کشور ائمه هدی و کشور این کشوری صاحب الزمان المجلا است، باید کشوری

باشد که تا ظهور موعود ایشان به استقلال خودش ادامه دهد. قدرت خودش را در خدمت آن بزرگوار قرار بدهد که عالم را رانشاء الله به عدل و داد بکشد و از این جورهایی که بر مستضعفان میگذرد، جلوگیری کند. (مسحیفه نسور، ج ۱۵، ص ۱۹۵)

## یا در جای دیگر میفرماید:

ما با خواست خدا، دست تجاوز و ستم همه ســـتمگران را در کــشورهــای اســلامی میشکنیم و با صدور انقلابمان که در حقیقت، صدور انقلاب راستین و بیان احکام محمدی الشی است، به سیطره و سلطه و ظلم جهان خواران خاتمه می دهیم و به یاری خدا، راه را برای ظهور منجی و مصلح کل و امامت مطلق حق، امام زمان المنا هموار می کنیم. (همان، ج ۲۰، ص۱۳۲)

امام خمینی در بخشی دیگر، انقلاب ایران را شروع انقلاب مهدی میداند:

انقلاب مردم ایران، نقطه شروع انقلاب بررگ جهان اسلام به پرچم داری حضرت حجت الله است که خداوند، به همه مسلمانان و جهانیان منت نهد و ظهور و فرجش را در عصر حاضر قرار دهد. (همان، ج ۲۱، ص ۱۰۸)

## مقام معظم رهبری نیز فرمود:

ما باید بدانیم که ظهور ولی عصر سلید همان طوری که با ایس انقلاب ما، یک قدم نزدیک شد، با همین انقلاب ما باز هم می تواند نزدیک تر شود؛ یعنی همین مردمی که انقلاب کردند و خود را یک قدم بسه امام زمانشان نزدیک کردند، می توانند باز هم یک قدم و یک قدم دیگر، و یک قدم دیگر، همین مردم خودشان را به امام زمان سلید نزدیک تردیک کردند خودشان را به امام زمان سلید نزدیک تر کنند. (خطبه نماز جمعه، ۵۹/٤/٦)

وی جایی دیگر، انقلاب را زمینه ساز حکومت مهدی التالا می داند:

... اولین قدم برای حاکمیت اسلام و برای نزدیک شدن ملتهای مسلمان به عهد ظهور مهدی موعود این به وسیله ملت ایران برداشته شده است و آن، ایجاد حاکمیت قرآن است. (همان)

مقام معظم رهبری، رابطه این دو انقلاب را به روشنی میفرماید:

انقلاب ما، در راه آن هدفی که امام زمان المنظر برای تأمین آن هدف مبعوث می شود، یک مقدمه لازم می شود، یک مقدمه لازم و یک گام بزرگ بوده [است]. اما اگر این

گام بزرگ را برنمی داشتیم، یقیناً ظهور وُلي عصر النِّهِ به عقب مي افتاد. شما مردم ایران و مادران شهید داده و پدران داغدار و افرادی که در طول این مبارزه زحمت کشیدهاید، بدانید و شماای امام بزرگوار امت! \_ بدانید که بهتر از ما می دانید \_ شما موجب پیشرفت حرکت انسانیت به سوی سر منزل تاریخ و موجب تسریع در ظهور ولى عصر المتلكة شديد. شما، يك قيدم اين بار را به منزل نزدیک تر کردید. با این انقلاب، مانع را \_ که همان دستگاه و نظام پلید در این گوشه دنیا بود و سرطان بسیار خطرناک و موذی و آزار دهندهای بود ـاین را کندید و قلع و قمع کردید. خوب، حالا بعد از این چه کنیم؟ بعد از این، تکلیف ما روشن است. (همان)

آری؛ انقلاب اسلامی ایران، همچنان که برخاسته از اعتقاد به امامت است، زمینه ساز قیام و حکومت امام مهدی التالای است.

۷. آیا در عصر نزدیک به ظهور، همه مردم از دین فاصله می گیرند، یا این که بیسشتر به طرف دین، می آیند؟

در عصر نزدیک به ظهور، اوضاع و شرایط حاکم بر جامعه و مردم را می توان چنین

ترسیم کرد: ظلم، در جامعه فراگیر میشود. البته نه به این معنا که همه، ظالم و فاسد باشند؛ بلکه صاحبان ثروت و قدرت که حیات خود را در فرو دستکردن مردم میدانند، از هر وسیله و راهی استفاده میکنند، تا بر مردم سیطره یابند و از منافع جهان، بیشتر به نفع خود بهره ببرند؛ از این رو، به استعمار و استثمار روی میآورند. یکی از راهبردها، گسترش فساد است؛ چرا که مردمی که در شهوات غوطه میخورند، دیگر روحیه ظلم شهوات غوطه میخورند، دیگر روحیه ظلم ستیزی را از دست میدهند و چه بسا اصلاً ظلمی احساس نکنند.

انسانهای پاک و وارسته که نجات نهایی مردم را در آمادگی مردم و ظهور منجی میدانند، فعّالیّت و مجاهدت بیشتری در دو ناحیه میکنند: ۱. پالایش درونی خود تا برای یاری آماده باشند؛ چرا که منتظران مصلح، خود باید صالح باشند. ۲. اطلاع رسانی به عموم مردم درباره جنایتهای صاحبان زر و زور و توجه دادن مردم برای آمادگی برای ظهور.

بنابراین می توان گفت عدهای از مردم، به

نهایت درجه ظلم و فساد می رسند و عدهای دیگر، به اوج تقوا و دین رسیده و عموم مردم را متوجه مصلح و منجی می کنند و قابلیت پذیرش مصلح را ایجاد می کنند.

۸ با توجه به ایس کسه امسام زمسان ظهسور نمی کند، مگر این که جهان پر از ظلم شود، آیا این روایت با دعوت انسانها به آمساده سسازی شرایط فرج، منافات ندارد؟ اگر جهان باید پسر از ظلم شود، تا ظهور کند، پس آمساده سسازی شرایط چه معنا دارد؟

این گونه سؤالات در یک نقطه، اشتراک دارند و آن، این است که بین فراوانی ظلم و ستم با ظهور امام زمان، رابطهای تمام وجود دارد؛ به گونهای که ظهور، زمانی است که ظلم و ستم فراگیر شده باشد. پس هر چه ظلم، بیشتر شود، ظهور نزدیک تر می شود؛ لذا حق طلبی و اصلاح، امری بر خلاف ظهور و جریانی مخالف فرج امام زمان المناب است؛ در حالی که فراوانی ظلم و ستم، نه یکی از علایم ظهور است (با توجه به روایات علایم ظهور) و نه یکی از شرایط آن (با توجه به بحث شرایط ظهور)؛ بلکه از ویژگیهای دوران آخرالزمان و ظهور)؛ بلکه از ویژگیهای دوران آخرالزمان و

غیبت امام زمان الله است. نهایت حرفی که می توان زد، این است که ظهور امام زمان الله با فراگیری ظلم و ستم، مقارن است؛ بنابراین، شرط قرار دادن ظلم برای ظهور، امر صحیحی نیست. برای درک کامل مطلب، توجه به چند نکته لازم است:

الف. در این که بین سرنوشت انبسانها و اعمال اختیاری آنان رابطه است، هیچ تردیدی نیست. هم آدمی وجود این رابطه را در زندگی خود مشاهده می کند و هم در قرآن کریم بـر این مطلب تاکید شده است. قرآن، هم آینـده هر شخص را در دست خودش مییدانید ﴿وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ (نجمه: ٣٩) و هم سرنوشت جامعه را با خواست و عملکرد مردم پیوند زده است ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَیِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بأَنفُ سِهِمْ ﴾ (رعد: ١١) يعنى تعيين سرنوشت جامعه، به خوبی یا بـدی، در دسـت مردمان آن جامعه است. اسلام، از انسان مىخواهد درباره مسائل اجتماعي ساكت نباشد و برابر ظلم و ستم، تا برقـراری عـدالت بایستد و حتّی در این راه، به پیکار و مبارزه برخيزد:

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ أَاذِنَ لِلَّذِينَ اللهُ عَلَى نَصْرِهِمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

اسلام، کوتاهی در این زمینه را نمیپذیرد از اسان را مؤاخذه میکند:

(وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾. (نساء: ٧٥)

بر همین اساس، امر به معروف و نهی از منکر، از واجبات دین شمرده شده است و خداوند به اجرای این دو فریضه بزرگ، امر کرده است:

(وَ لَتَكُن مِّنْكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى الخَيرِ وَ يَالْمُرُونَ لِلَّهُ لَكُن مِّنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُون إللهُ المُنكرِ وَ أُو لِلَّهُ كَ هُمُ مُ المُنكرِ وَ أُو لِلَّهُ كَ هُمُ مُ المُنكرِ وَ أُو لِلَّهُ كَ هُمُ مُ المُنْكِرِ وَ أُو لِلَّهُ كَ هُمُ المُنكرِ وَ أُو لِلَّهُ كَ هُمُ المُنْكِرِ وَ أُو لِلَّهُ كَا هُمُ اللَّهُ المُنكرِ وَ أُو لِلْمُنكرِ وَ أُو لِلْمُ كَا اللَّهُ اللَّ

ب. به طور کلی، هیچگاه یک آموزه دین باشد و میتواند برخلاف سایر آموزههای دین باشد و گرنه این خود، نشانه باطلبودن آن دین است؛ لذا یکی از ویژگیهای قرآن، عدم اختلاف در آن است. معنا ندارد که خداوند در آیات متعدد، مردم را امر به توبه و ترک گناه بکند و جایی دیگر، برای تحقق وعده خدا (ظهور حق و حجت خدا) امر به گناه شود. دینی که به توحید حجت خدا) امر به گناه شود. دینی که به توحید

و یکتاپرستی فرا میخواند، معنا ندارد که بخشی از آن، شرک را تأیید کرده و بپذیرد.

ج. پرشدن زمین از ظلم و ستم، هرگز به معنای آن نیست که همه افراد باید اهل ظلم و فساد باشند و همه اعمال و کردارشان بر اساس ظلم و ستم بر یک دیگر و افساد جامعه باشد؛ بلکه ممکن است عدهای ظلم کنند و ظلم آنان، نقاط فراوانی از زمین را بگیرد و همه جا گسترده شود. آیا برای آن که یک اتاق، مملو از دود سیگار شود، باید همه افراد داخل اتاق سیگار بکشند؟ در زمان حاکمیّت فرعون، ظلم و بسی عدالتی فراوان بود و خداوند در آیات متعدد قرآن، به آن اشاره دارد؛ ولی در فرمایش قرآن این نیست که همه ظالم بودند؛ بلکه ظلم زیاد بود. علاوه بر این؛ فراگیسری ظلم، امسری نسبی و کنایی است و مراد از آن، شیوع ظلم است، به گونهای که جریان عبدالت به چشم نمی آید، نه این که هیچ عدالتی نباشد.

د. در این که قیام حضرت، بدون یار و یاور تحققپذیر نیست، نباید تردید کرد. آیات و روایات نیز به وجود یاوران اشاره دارد. یاری کردن، یعنی حرکت برای اجرای برنامهها و

اهداف انقلاب و تبلیغات آنها میان مردم. یاوران، مرکم را با انقلاب آشنا و همراه میکنند و در حین انقلاب، انواع فداکاریها را
انجام میدهند و بعد از انقلاب، از هیچ تلاشی
فروگذاری نمیکنند. چنین افرادی وقتی میتوانند موفق باشند که خود را همرنگ انقلاب
و رهبر کرده باشند، تا مردم جلوههای انقلاب
را در رفتار آنان ببینند و بپذیرند. آیا حرکت
در مسیر گناه و ظلم، مردم را به طرف امام
ذمان المنالا سوق میدهد؟ بر همین اساس،
خداوند، بر ایمان و عمل صالح تکیه دارد:

ما، در زبور، بعد از ذکر نوشتیم که زمین را بندگان صالح من ارث میهبرند». (انبیا:۱۰۵)

## جای دیگر می گوید:

خدا به کسانی از شما که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند وعده داده است، که خلافت زمین را به آنان واگذارد.... (نور:٥٥).

شرط تحقّق انقلاب مهدی التیلا است که ایمان و عمل صالح در پرونده افراد باشد امام صادق التیلا فرمودند:

«دعوت کننده مردم باشید به غیر زبانتان». (بحارالانوار، ج۲۷، ص۳۰۳)

همچنین فرمودند:

«برای ما زینت باشید نه مایه آبروریــزی». (*بحارالانوار*، ج70، ص۲۵۱)

آیا گناه و ظلم، دعوت به مهدی است و مایه زینت و افتخار امامان التیلای

ه). وظیفه انسان، حرکت به سوی کمال و کسب آن، از طریق عبودیت و بندگی است. عبودیت و بندگی است عبودیت و بندگی نیز جز در پرتو عمل به تکالیف الهی که وظایف فردی و اجتماعی انسان را در بردارد، امکان پذیر نیست. خداوند در سوره عصر می فرماید:

﴿ إِلَّا الَّدْيِنَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ السَّمَّالِحَاتِ وَ تَوَاصَواْ بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَواْ بِالصَّبِرِ ﴾ ؛

تنها کسانی که ایمان بیاورند و عمل صالح انجام دهند و همدیگر را سفارش به حق و راستی بکنند، از خسران و ضرر به دورند.

خداوند، از انسان میخواهد در گناه نماند و به سوی او رجوع کند:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَدَّ نَصُوحًا ﴾؛ ای کسانی که ایمان آوردید! توبه کنید همگی؛ توبهای خالص. (تحریم: ۸)

کوتاه سخن آن که خداونید انسان را در تعیسین سرنوشت خود و جامعه، دارای تأثیر میداند و از او میخواهد برای اصلاح گام بردارد و خسته نشود و در چنین نگرشی، وعده ظهـور را مطرح می کند. بنابراین انتظار منجی، به معنای صحیح آن، نه سکوت و تن دادن به ظلم است و نه کمک به فراگیر شدن ظلم؛ بلکه باید خواستار ظهور باشد و در این راه، تمام تلاش خود را به کار گیرد و اگر در این مسیر، نیاز به تشکیلات و حکومتی است که حرکت برای زمینه سازی را سامان دهد، برای تشکیل آن اقدام کند. طبیعی است که ظالمان و مفسدان نیز بی کار نخواهند نشست و به مقابله بر میخیزند؛ لذا جبهه ظلم، در نهایت درجه ظلم حرکت می کنید و جبهه حیق، به اوج تیلاش مىرسد. این زمان است كه خداوند به مدد انسانهای حقطلب می آید و با ظهور مهدی عزيز الملل عزيز الملل عند عند عليه عند عليه عند عند عند الملك عزيز الملل عند الملك عند

۹. مراد از گسترش و فراگیر شدن ظلم درآخرالزمان و قبل از ظهور چیست؟

در باره مفهوم و چیستی فراگیـری ظلـم و ستم، دو دیدگاه اصلی و مهم مطرح است:

الف. فراگیری ظلم و ستم، به معنای غالبیت است. طبق این دبدگاه، در آستانه ظهور، ظلم و ستم در جهان غالب شده و چهره جهان، چهره ظلم و ستم خواهد بود که در کنار غالبیت ظلم و ستم، صلاح و رستگاری نیز میان مردم مطرح است. نکته قابل ذکر اینکه در روایات، به فراگیری ظلم و ستم خبر داده شده است، نه فراگیری ظلم و ستمگر. با این نگاه، اگر در جهان، یک ظالم و ستمگر. با این ظلمهای متعدد و متنوع سر زند و بقیه مردم، ظلمهای متعدد و متنوع سر زند و بقیه مردم، ظلمها و ستمدیده باشند، باز مصداق «ملئت ظلماً و جوراً» تحقق خواهد یافت.

ب. فراگیری ظلم و ستم، به معنای ظالم و فاسد بودن عموم مردم است. طبق این دیدگاه، فراگیری ظلم و تباهی در جهان به این معنا است که جهان یکپارچه، پر از ظلم و ستم خواهد شد و مردم، همگی اهل فساد و ستم میباشند و دیگر از صلاح و رستگاری خبری نیست.

البته دیدگاه صحیح، همان دیدگاه اول

است که توضیح آن در جواب سوالات دیگر روشن شدهٔ است. اکنون این نکته قابل ذکر است که با مراجعه به احادیث و روایات مهدویت، این مطلب به خوبی روشن می شود که در هیچ یک از آن ها، فراگیری ظلم و ستم به عنوان شرطی از شرایط ظهور دانسته شده است. بلکه فراگیری ظلم و ستم در واقع م نوعی نهایت آمادگی و احساس نیاز شدید مردم به منجی را همراه دارد.

۱۰. حضرت علی الله هنگام قبول خلافت، فرمود: «علّت قبول خلافت از طرف من، عهد و سعولیتی است که خدا از علما و دانشمندان فرفته است که برابر شکمبارگی ستمگران و گرسنگی ستمدیدگان و بیچارگان سکوت کنند. و اینک مردم اطراف مرا گرفته و اصرار به قبول آن دارند». پس چرا اکنون که مردم یین همه استغاثه می کنند و فریاد سر می دهند: «مهدی بیا! مهدی بیا!» و ظلم و جور در جهان بیداد می کند و فقریانگیر ملتها شده است، حضرت نمی آید؟

با بررسی روایات، این مطلب روشن می شود که بین فساد و ظلم، با ظهور امام زمان المنظر ارتباط خاصی نیست، تا با زیاد شدن ظلم و فساد، امر ظهور تحقّق پیدا کند؛ بلکه تنها ارتباطی که بین ظلم و ظهور است، این که در زمان ظهور، ظلم و ستم جامعه انسانی را فرا گرفته است؛ لذا در روایات متعدد، ظهور حضرت و عدالت فراگیر او، با این بیان مورد توجه و اشاره قرار گرفته است که «زمین را پر از عدل و داد میکند؛ همانگونه که پر از ظلم و ستم شده بود»، نه این که شرط ظهور یا نشانه ظهور، گسترش ظلم و ستم باشد؛ بلکه آن چه در ظهور حضرت مهدی اشد دخالت دارد، آن است که زمینههای ظهور فراهم باشد و مردم قابلیت پذیرش حضرت و اطاعت امر او و مردم قابلیت پذیرش حضرت و اطاعت امر او داشته باشند.

باید توجه داشت که اگر امام علی الله هنگام قبول خلافت، آن کلام بلند را فرمود و خلافت را پذیرفت، بدان سبب بود که مردم آمادگی پذیرش را اعلام کردند و حجت بر امام تمام شد؛ ولی تاریخ نشان داد که مردم واقعاً، آمادگی پذیرش را نداشتند؛ لذا حضرت پس از حکومتی حدوداً پنج ساله، در مسجد کوفه به شهادت رسید. شهادت حضرت،

ضایعه بسیار بزرگ و غیر قابل جبرانی برای جامعه بشریت بود؛ ولی هم راه امامت به دست امام حسن و سایر امامان الله ادامه یافت و هم وظیفه امام علی الله آن نبود که با قیامی جهانی، عدالت را فراگیر کند. وظیفه هر امام، از سوی خداوند با توجه به زمان و محیط و مردم تعیین شده است. امام مهدی الله آخرین امام است و وظیفه آن حضرت، فراگیر کردن عدالت و اسلام در سرتاسر جهان است؛ لذا زمان ظهور، وقتی خواهد بود که واقعاً مردم قابلیت پذیرش را در خود ایجاد کنند و حضرت را بخواهند و تا آخر، همراه او باشند.

۱۱. آیا تعدادی که به سیصد و سیزده نفر معروفند و از یاران خاص امام مهدی همی معروفند، همه، هم عصر زمان ظهور هستند، یا افرادی از سابق نیز میان آنان هستند؟

شاید در این که تعدادی از یاران گروه سیصد و سیزده نفری، از کسانی هستند که در عصر و زمان ظهور زندگی میکنند، جای تردید نباشد. در برخی روایات آمده است اینان کسانی هستند که شب در بستر خود ناپدید شده، پس صبح در مکه خواهند بود.

آیه (آیسن مَا تَکُونُوا یَات بِکُم اللّه جَمِیعًا) (بقره:۱۴۸) در باره این گروه است. (غیبت نعمانی، ح۳، ص۴۳۴)

این گونه روایات، متعدد است و از آنها به خوبی می توان استفاده کرد که تعدادی از یاران، حتماً هم عصر زمان ظهورند.

از برخی روایات نیز استفاده می شود برخی از بزرگان روزگار گذشته، براساس مصالحی خاص، دوباره زنده شده و رجعت می کنند و در رکاب حضرت و از یاران آن بزرگوار می شوند. در روایتی از امام صادق المنالات شده است:

با قائم الله از پست کوفه \_ یا کعبه \_ بیست و هفت مرد خروج می کنند که عبارتند از: پانزده نفر از قوم حضرت موسی الله و هفت نفر از اصحاب کهف، و یوشع بن نون و سلمان و ابودجانه انصاری و مقداد و مالک اشتر. پس نزد آن حسضرت، از یاران و والیان هستند. (بحارالانوار، ج۵۳، ص ۹۰، ح۹۵)

بنابراین، یاران قائم الله هم از افرادی هستند که همعصر زمان ظهورند و هم از افرادی افرادی که قبل از زمان ظهور، زندگی کرده و از دنیا رفته اند.

۱۲. چرا بیشتر یاران حضرت مرد هستند؟ بنابر آنچه از روایات استفاده می شود، یاران حضرت را سه گروه تشکیل می دهند:

- سیصد و سیزده نفر یاران خاص که ابتدای ظهره، خدمت حضرت اجتماع میکنند؛

- لشکر و گروه ده هزار نفری که با اجتماع آنان، خروج صورت میپذیرد؛

- عموم شیعیان و ارادتمندان که در طول حرکت امام مهدی التیلا به آن حضرت ملحق میشوند.

اگر سخنی از پنجاه زن به میان آمده، مربوط به گروه اول است. از امام باقر این در روایتی بلند نقل شده است:

«... قسم به خدا! سیصد و سیزده تن که در میان آنان، پنجاه زن هـستند، در مکه اجتماع میکنند... (بحارالانوار، ج۵۲، ص۲۲۳، ح۸۷)

طبیعی است که وقتی شمار زنان همراه با گروه اول، به این تعداد باشد، در گروههای بعد، بیشتر خواهد بود.

علاوه بر این، پرسش از کم بودن تعداد

زنان نسبت به مردان میان یاوران حضرت، حرف صحیحی نیست؛ چرا که یاوری، نه فقط به معنای جنگیدن و سلاح برکشیدن است؛ بلکه یار و یاور واقعی، کسی است که با همه وجود، در خدمت امام و اهداف او باشد و آنچه را که حضرت از او میخواهد، انجام دهد. در زمان غیبت و انتظار، به وظیفه یک منتظر واقعی آگاه باشد و آنچه را در این مدت شایسته است، انجام دهد. در زمان ظهور، گوش به فرمان و مطیع دستورهای او باشد و امر او را امتثال کند. مگر فاطمه زهرا و زینب كبراطِهُ از ياوران پيامبر و امام زمان خود نبودند؛ در حالی که جنگ ظاهری بـا اسـلحه نیز نداشتند؟ هرکس به تاریخ بنگرد، به خوبی به نقش بارز و بیبدیل آنان در یاری رهبر خود پی میبرد. یاری رهبر در رساندن پیام او و مکتـبش، بـسیار ارزشـمند اسـت و اصـولاً حرکت فرهنگی، پایه و اساس است؛ لـذا در روایت، به علم و عالم و قلم او اشاره فراوان شده است: «مداد العلماء أفضل من دماء الشهداء» چرا که اگر یاری امام در بُعد فرهنگی و تبیین معارف دین او نباشد و مردم، از اهداف و

برنامههای امام آگاه نباشند، طبعاً برای کمک به گسترش فرهنگ و مکتب او، سلاح به دست نمی گیرند. زنان در این عرصه مهم، به خوبی می توانند ایفای نقش کنند و یاری امام خود را در حد اعلا، اعلام و آشکار کنند.

در مواردی که یاری کردن، مربوط به حالت جنگ و قیام و جهاد باشد، طبیعی است که مردان باید فعّال تر حضور داشته باشند؛ چرا که خداوند با توجه به ویژگیهای جسمی و روحی زنان و مردان، وظایف و تکالیف را قرار میدهد و ویژگیها و مشکلات جنگ، به گونهای است که نه با جسم زن سازگاری دارد و نه با روح او همخوانی؛ لذا وظیفه جهاد، از دوش آنان برداشته شده وظیفه جهاد، از دوش آنان برداشته شده است، مگر در زمان ضرورت.

## از این مجموعه منتشر شده است:

انتظار ۱. ضرورت طرح مباحث مهدویّت / روحالله شاکری انتظار ۲. پژوهشی عقلی دربارهٔ حضرت مهدی شیخ روحالله شاکری انتظار ۳. پژوهشی مهدی شیخ در قرآن/ مهدی یوسفیان

انتظار ٤. امام مهدى تشات در قرآن/ جمعى از محققان

انتظاره. طلوع خورشید/ مهدی یوسفیان

انتظار ٦. رخدادهای ظهور / مهدی یوسفیان

انتظار ۷. اندیشهٔ مهدویّت و آسیبها/ محمدصابر جعفری

انتظار ۸ مهدی ستیزان/ محمد صابر جعفری

انتظار ۹. پژوهشی دربارهٔ جزیرهٔ خضراء/ مجتبی کلباسی

انتظار ۱۰. جهانی شدن و حکومت حضرت مهدی تشین رحیم کارگر

انتظار ۱۱. غیبت امام مهدی ﷺ مهدی یوسفیان

انتظار ۱۲. شرایط ظهور/مهدی یوسفیان